
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 7-8

Artikel: Arnold Künzli und der Feminismus

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carola Meier-Seethaler

Arnold Künzli
und der
Feminismus
Eine Replik auf den Nachruf in NW
4/08

8 Im Aprilheft der Neuen Wege war im
Interview von Al Imfeid mit Dorothée
Wilhelm vom Verhältnis Arnold Künzlis
zum Feminismus die Rede. Darin
entstand der Eindruck, dieses Verhältnis sei

eindeutig negativ gewesen, was ich im
Folgenden in ein anderes Licht stellen
will.

Künzlis Einstellung zum Feminismus

war wohl in den 1970er und 80erJahren
vorwiegend skeptisch, doch stand er mit
mir als einer erklärten Feministin während

der letzten zehn Jahre in intensivem
Briefkontakt.

Dieser begann 1998 nach dem
Erscheinen meines Buches «Gefühl und
Urteilskraft. Ein Plädoyer für die
emotionale Vernunft», zu dem Künzli
kritische Einwendungen machte. Dies bot
mir die Gelegenheit, meinen Vernunftbegriff

gegen den Verdacht einer einseitigen

Parteinahme für das Emotionale zu
verteidigen.

Was den Feminismus betrifft, so gibt
es eigentlich nur zwei Positionen, die
Künzli grundsätzlich ablehnte: Zum
einen die Vorstellung, dass das weibliche
Geschlecht von Natur aus das moralisch
bessere sei - was ja einen naturalistischen
Fehlschluss darstellt -, zum anderen die

Strategie der Gleichstellung ohne die
Kritik am bestehenden kapitalistischen
System.

Dazu möchte ich ein paar Stellen aus
dem Aufsatz Arnold Künzlis unter der
Überschrift «Die Globalisierung des
Patriarchats» zitieren, den er mir als
Entwurf zuschickte.

Unter anderem heisst es dort:
«Das Kapital ist geschlechtsneutral.

Es agiert anonym, ohne Ansehen der
Person. Aber das ist nur die eine
Seite der Münze. Das geschlechtsneutrale
Kapital befand sich von Anfang an in der
Gewalt der Männer.» Und an anderer
Stelle heisst es:

«Im Laufe des geschichtlichen
Prozesses seiner Selbstbewusstwerdung
versuchte sich das Patriarchat mit dem
Anspruch zu legitimieren, der Mann
verkörpere den Geist und die Frau <bloss>

die Natur. »

Auch Künzlis Analyse der Französischen

Revolution, die den Status des

«citoyen» dem Mann vorbehielt,
entspricht ganz der feministischen Kulturkritik,

wenn er beklagt, dass neben der
Brüderlichkeit die Schwesterlichkeit
vergessen ging.

«Aber», so Künzli weiter, «der harte

Kampf um die Egalité hat das Interesse
des Feminismus derart in Anspruch
genommen, dass dabei etwas Entscheidendes

übersehen wird: Dieser Kampf
findet in einer weiter nicht hinterfragten
bürgerlichen Gesellschaft statt, deren

Wirtschaftssystem der Kapitalismus und
damit ein System krasser Inégalité ist.
Damit partizipiert der Feminismus am
herrschenden falschen Bewusstsein,
wenn er glaubt, die Emanzipation der
Frau sei bereits vollendet, wenn die Frauen

proportional gleich wie die Männer
Zugang zu allen führenden Positionen
in Politik und Wirtschaft erhalten.» Es

bestätige sich hier der berühmte Satz
Adornos: «Es gibt kein richtiges Leben
im falschen. »

Gegenwärtig werde im Zeichen der
Globalisierung der immer mächtigeren
Finanzwelt das Patriarchat stärker denn

je, sodass vom Ende des Patriarchats
keine Rede sein könne. Und als Quint-

240



essenz heisst es dann wörtlich: «<Egalité>
ist die Maxime der Demokratie, deshalb
sind sowohl Patriarchat als auch
Kapitalismus undemokratisch. Beide zusammen

ergeben eine Inégalité hoch zwei.»
Das Ganze blieb ein Entwurf, aber er

zeigt doch, wie intensiv sich Arnold
Künzli mit der feministischen Kulturkritik

auseinander gesetzt hat.
Eine besondere Freude war für mich

sein positives Feedback zu meiner jüngsten

Veröffentlichung «Macht und Moral.
Essays zur Aufkündigung patriarchaler
Denkmuster». Dazu schrieb er mir unter
anderem: «Ihr Buch gibt einem Mut,

Humanismus und Aufklärung trotz allem
nicht für verloren zu halten.»

In diesem Satz schwingt freilich etwas
von Resignation, ja von Traurigkeit mit,
und ich meine, dies sollte uns Hinterbliebenen

ein Stachel sein, Künzlis Geist des

Widerstands und der Aufklärung
weiterzuführen. •

Am 15. Juni 2008 erinnerte die
Philosophisch-Historische Fakultät der Universität
Basel an den politischen Philosophen Arnold
Künzli, der kürzlich verstorben ist. Carola
Meier-Seethaler trug an der Gedenkfeier die
obenstehenden Würdigung vor.

«Hat Gott Platz neben Darwin?»
(NW 6/2008)
Auf die Frage, «Hat Gott Platz neben
Darwin?» gibt die Autorin Christina Aus der Au
in ihrem Essay eine meines Erachtens be-

queme,a ber teilweise sehr simplifizierende
Antwort, die es in mancherlei Hinsicht zu
überdenken gilt.

Bequem ist ihre Antwort, weil sie den
Konflikt zwischen Wissenschaft und
Religion zu entschärfen versucht, indem sie das
Bekenntnis von der Erkenntnis trennt und
so jedem Bekenntnis -ob Geisterkult,
Gottesglaube oder Atheismus - die gleiche
Vereinbarkeit mit der wissenschaftlichen
Forschung bescheinigt und so potenzielle
Konflikte minimiert. Dies gelingt ihr aber
nur um die Preisgabeeines kohärenten
Weltverständnisses, indem sie einen Dualismus
der «Einstellungen] und Perspektiven]»
(S. 190) einführt, der allerdings dem
Menschen einen schizophrenen Charakter
unterstellt und derdeshaibauch so korrekturbedürftig

ist, weil er «zusätzliche Dirnen
sionen» (S.190) schafft, wo doch jeder
Mensch trotz seiner charakteristischen
Vielschichtigkeit eines Wesens ist.

Die schwerwiegende Prob lern at i k dieses
Denkens wird spätestens dann deutlich,
wenn der Schrittvom Denkenzum Handeln
zu vollziehen ist. Denn das Handeln zwingt
jeden,seinen Status Confessionis eindeutig
- also nondualistisch - zu einzunehmen,
weshalb man sich nun in der Praxis zwischen

den Postulatender Erkenntnis und den Pos-

tulaten der Bekenntnis entscheiden muss.
Dies ist in dem Entscheidungsparadoxon,
welches zwischen Darwins «survival of the
fittest» und Christi «Feindesliebe» und
Pazifismus besteht, für jeden Menschen
ersichtlich und konkret.

In einer kohärenten Welt sind folglich
dualistische Weltbilder genauso wenig
möglich, wie es möglich ist, zwei Herren
zugleich zu dienen.

Es gilt also auch «Gott» als philosophische

Hypothese einzuführen,wenn dies für
die Beschreibungund ErklärungdieserWelt
notwendig ist, und sie zu verwerfen und
damit konsequenterweise auch den Glauben,

wenn sie sich als irrelevant und falsch
erweist ~ wobei letzteres schon von
vornherein kaum zu erwarten ist, da es sich bei
allen menschlichen Eigenschaften,die sich

langfristig behauptet haben, um Adapta-
tionenan realeAnforderungen handelt.Die
Gotteshypothese aber ist höchst relevant,
weil sie als einzige erklären kann, warum
die Welt und damit auch die Naturgesetze
so sind, wie sie sind. Oder anders
ausgedrückt: Die Gotteshypothese gibt die letzte
Antwort auf die Frage, die Atheisten mit
ihrem naiven «Es ist halt so» beantworten
würden.Auch im Hinblickauf die
Möglichkeiteiner «Weltformel» odereiner
«mathematischen Beschreibung eines Multiver-
sums»gibtdieGottes hypothèse die Antwort
auf die letzte Frage, warum die Weltformel

241


	Arnold Künzli und der Feminismus

