Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 6

Artikel: Hat Gott Platz neben Darwin?
Autor: Aus der Au, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¢t Hat Gott Platz neben Darwin? Diese
Fragestellung suggeriert schon die Kon-
kurrenz zweier unterschiedlicher Positi-
onen, die einander verdriangen wollen.
Und zunichst sieht dies auch wirklich so
aus. Wihrend die Evolutionstheorie da-
von ausgeht, dass sich die Vielfalt des
Lebens, die sich heute in unzahligen
Pflanzen- und Tierarten manifestiert,
durch genetische Variabilitat, Vererbung
und naturliche Selektion entwickelt hat
und dies seit den letzten 4,5 Milliarden
Jahren bis heute immer noch geschieht,
erzahlt die biblische Schépfungsgeschich-
te davon, dass Gott in sechs Tagen alles
Lebendige geschaffen hat, «ein jegliches

nach seiner Art» (1. Mos 1,21 und 24).
Veranderung kann hier hochstens inner-
halb einer Art geschehen, aber nicht zwi-
schen den Arten.

Fiir Vertreterinnen und Vertreter eines
Kreationismus, welche diesen Schop-
fungsbericht als wissenschaftliche Erkla-
rung verstehen, hat der Schopfungspro-
zess denn auch tatsiachlich nur sechs
Tage gedauert — oder eventuell sechs mal
tausend Jahre, denn vor Gott ist ein Tag
«wie tausend Jahre und tausend Jahre
wie ein Tag» (2. Petr 3,8). Das Alter der
Erde, welches Evolutionsbiologen und
Physikerinnen in ihren Berechnungen auf
10 bis 20 Milliarden Jahre schatzen, ist
fur Kreationisten gemiss ihren Additio-
nen von Stammbaumen von Adam bis
zu den Urvitern zwischen 6ooo und
10000 Jahre anzusetzen.

Christina Aus der Au

Hat Gott Platz neben
Darwin?

Die Auseinanderseizung der Theologie mit der Evolutions-
theorie wirft heute unter dem Stichwort des Kreationismus
nicht nur in den Schulen hohe Wellen. Der Kreationismus
machte die Wissenschafilichkeit der Schopfungslehre genau-
so beweisen, wie seinerzeit die Darwinisten die Umwissen-
schaftlichkeit der Genesis.

Aber die Frage nach der Wissenschaftlichkeit von Evolu-
tionstheorie bzw. Schiopfungsgeschichte ist nicht die Frage
nach threm biologischen bzw. religiGsen Inhalt, sondern nach
ibrem wissenschaftstheoretischen Anspruch: Was will die
Evolutionstheorie, und was will die Schopfungsgeschichie?



Vom Kleinsten zum
Grissten — von den
Elementarteilchen
zum Sternennebel:
Seite 185: Elementar-
teilchen in einer sog.
Blasenkammer:

Bild links: Pollen des
Knuéterichs unter
eintem Rasterelektro-
nenmikroskop, und
rechts eine Kalk-
schicht in einem Tee-
kessel in tausend-

facher Vergrosserung.

Essind also ziemlich unvereinbare Aus-
sagen, die sich auf der Seite der Evoluti-
onstheorie und auf der Seite der Schop-
fungsgeschichte gegentberstehen. So ist
es nicht erstaunlich, dass sich viele Men-
schen die Frage stellen: Widerspricht die
Bibel der Evolutionstheorie? Oder: Wider-
spricht die Evolutionstheorie der Bibel?

Aber wer konnte denn diese Frage
beantworten? Wer ist Fachmann oder
Fachfrau dafur? Der kreationistische
Verein ProGenesis, der die Ausstellung
zu diesem Thema im Museum Baselland
in Liestal kommentiert, schreibt auf sei-
ner Homepage wuww.progenesis.ch kri-
tisch: «Ausgerechnet funf evolutions-

glaubige Theologen liess man an promi-
nenter Stelle zu Wort kommen, und zwar
zu einem Thema, in dem sie nicht Fach-
leute und in dem sie meines Erachtens
ungenigend orientiert sind.» Hatte man
also dafur besser Evolutionsbiologinnen
fragen sollen?

Aber die Frage nach der Wissenschaft-
lichkeit von Evolutionstheorie bzw.
Schopfungsgeschichte ist nicht die Frage
nach ihrem biologischen bzw. religitsen
Inhalt, sondern nach ihrem wissen-
schaftstheoretischen Anspruch: Was will
die Evolutionstheorie, und was will die
Schépfungsgeschichte? Es ist nicht in
erster Linie die Aufgabe der Fachbiolo-
ginnen und Fachtheologen {in diesem
Fall der Alttestamentler) dariber nach-
zudenken, sondern diese Frage gehort in
den Bereich der Systematischen Theolo-

gie. Dieses Fach der Theologie stellt sich
die Aufgabe, sich selber und anderen
Rechenschaft dartber abzulegen, was
Christinnen und Christen glauben — und
das heisst unter anderem, iiber die Wahr-
heit theologischer Aussagen im Vergleich
zur Richtigkeit naturwissenschaftlicher
Aussagen nachzudenken. Dies will ich
nun im Folgenden tun.

Im Biologieunterricht

Die Auseinandersetzung zwischen Evo-
lutionstheorie und Schépfungsgeschich-
te findet nicht nur in den Vereinigten
Staaten statt. Auch im «alten Europa»
hat sich die Frage zugespitzt und Schlag-

".:- : L1, - L = e T, g0 g "oy

zeilen gemacht, als die hessische Kultus-
ministerin Karin Wolif im letzten Som-
mer vorgeschlagen hatte, im Biologieun-
terricht nicht nur die Evolutionstheorie,
sondern auch die Schopfungsgeschichte
zu behandeln. Das sei eine Chance fur
eine neue Gemeinsamkeit von Naturwis-
senschaft und Religion, meinte sie. So-
wohl Empdrung wie auch Begeisterung
tber diesen Vorschlag waren gross; wo
die einen den Einbruch des Fundamen-
talismus in die Schulen witterten, beg-
rissten die anderen die Befreiung von
materialistischen Denkschranken.
Diese Diskussion macht auch vor der
Schweiz nicht halt. Letzten September
erschien im Berner Schulverlag das Lehr-
mittel «Natur Wert», welches — so der
Werbetext — fuir Schiler ab dem 7. Schul-
jahr «naturwissenschaftliche Kenntnisse

186



mit philosophisch-ethischen Betrach-
tungen» verbinden will. Das erste Kapi-
tel heisst «Schépfung und Evolution —
Entstehung des Lebens» und stellt, so
monierten die KritikerInnen, Schép-
fungsgeschichten und Evolutionslehre
auf dieselbe Stufe. Die Berner Erzie-
hungskommission liess deswegen die
entsprechenden Passagen tiberarbeiten.

Die Mehrheit der Bevalkerung scheint
jedoch anderer Meinung zu sein. In einer
Umirage, welche vom schon erwihnten
Verein ProGenesis in Auftrag gegeben
wurde, zeigte sich, dass auf die Frage
«Was soll Threr Meinung nach im Biolo-
gie-Unterricht betreffend Herkunft des
Lebens in den Schulen gelehrt werden?»
vier von funf SchweizerInnen der Ansicht
waren, dass die Schopfungsgeschichte
auch in den Biologieunterricht gehore.
Nur knapp 20 Prozent sprachen sich
dafir aus, dass ausschliesslich die Evo-
lutionstheorie gelehrt werden solle. Ein
oft gehdrtes Argument der VertreterIn-
nen die Mehrheitsmeinung war, dass
auch die Evolutionstheorie nur eine Theo-
rie sei, die man letztendlich halt glauben
miisse oder nicht, und dass man die Schii-
ler zum kritischen Selberdenken und Aus-
withlen anleiten wolle.

Kompromiss Intelligent-Design?

Sind also die Evolutionstheorie und die
Schépfungsgeschichte der Bibel zwei
Glaubenssysteme, aus denen man aus-
wihlen kann —oder es sogar muss? Sind
es zwel sich ausschliessende Theorien,
wie die Entstehung des Lebens erklart
werden kann?

In letzter Zeit ist sogar noch eine drit-
te Variante beliebt geworden: Vertrete-
rinnen und Vertreter der so genannten
«Intelligent-Design-Theorie» sind der
Uberzeugung, dass die Evolutionstheorie
selber, wenn man sie denn vorurteilsfrei
angeht, zum Schluss fuhren misse, dass
hinter dem ganzen Entwicklungsprozess
ein intelligenter Designer stehe. Dazu
verweisen sie auf Phanomene, die der-
massen komplex sind, dass es nicht nach-

vollziehbar ist, wie sich diese durch blin-
de Mutation und naturliche Selektion
hitten entwickeln konnen. Dazu gehdren
z.B. die Flagella gewisser Bakterien, lan-
ge «Schwiinzchen», welche sich propel-
lerartig drehen kénnen und den Bakte-
rien quasi als Antriebsmotor dienen. Der
Biochemiker und Vertreter einer solchen
Intelligent-Design-Theorie, Michael Be-
he, argumentiert, dass eine solche Vor-
richtung 240 Proteine voraussetzt, die
alle sorgfaltig aufeinander abgestimmt sein
mussen. Dies konne niemals «Schritt fiir
Schritt» geschehen sein, sondern sei so
komplex, dass dahinter nur eine planende
Intelligenz gestanden haben konne.

Nicht alle, aber viele Intelligent-De-
sign-Theoretiker sehen dahinter den
Schoptergott am Werk. Thre Kritiker ar-
gumentieren dagegen zum einen rein
biologisch, dass solche vermeintlichen
Komplexititen sehr wohl evolutions-
theoretisch erklarbar seien, zum anderen
aber, dass mit einer solchen Argumenta-
tion beliebig viele andere Erklarungen
vereinbar seien. So hat z.B. die Version
mit dem Spaghettimonster viele Anhin-
ger gefunden, eine parodistische Religi-
on, mit welcher der amerikanische Phy-
siker Bobby Henderson 2005 gegen den
Entscheid des Staates Kansas protestier-
te, die Intelligent-Design-Theorie musse
in den Schulen als Alternative zur Evo-
lutionstheorie gelehrt werden. Wenn
schon eine Alternative, dann koénne es
mit ebenso gewichtigen Argumenten
gleich das Spaghettimonster sein, welches
das Universum erschaffen habe.

Ein ernsthafterer Einwand ist, was der
Wissenschaftsphilosoph Bernulf Kanit-
scheider in seinem Buch «Auf der Suche
nach dem Sinn» bildhaft mit der Benut-
zung eines Taxis vergleicht: «Man be-
muht es eine Zeitlang, dann aber an einer
bestimmten Stelle, wo es einem gefallt,
verldsst man es.» Ebenso willkirlich, so
meint Kanitscheider, ist der Verweis auf
einen intelligenten Designer dort, wo
man gegenwirtig noch keine biologische
Erklarung gefunden hat. Ist es eine an-

187



Die rasterelektroni-
sche Aufnabme zeigt
in 170facher Vergros-
serung einen Teil

der Iris (links) und
(rechts) ein 7 bis §
Millimeter langer, 4
bis § Wochen alter

menschlicher Embryo.

gemessene, naturwissenschaftliche Erkla-
rung, wenn ein Wissenschaftler oder eine
Wissenschaftlerin an einem bestimmten
Punkt ihrer Ausfihrungen auf iberna-
turliche Krifre verweist?

Hinter den Kulissen

Aber was heisst denn schon «angemes-
sen»? Wer entscheidet denn, was eine
wissenschaftlich zugelassene Erklarung
ist? Dazu missen wir einen Blick hinter
die Kulissen werfen. Das heisst, wir be-
schaftigen uns nicht mit den Inhalten der
Evolutionstheorie oder der Schépfungs-
geschichte, sondern wir fragen nach ihrer
Konstruktion, nach ihren Absichten und

nach ihrem Geltungsbereich. Zunachst
also: Was will denn die Evolutionstheo-
rie? Auf welche Fragen liefert sie eine
Antwort, und welche impliziten Vorent-
scheidungen setzt sie voraus?

Die Evolutionstheorie, so wie sie von
der Mehrheit der Biologinnen und Bio-
logen vertreten wird, beantwortet die
Frage: Wie ist das Leben auf der Erde
entstanden und wie konnte es geschehen,
dass es sich in eine solche Vielzahl von
Arten differenziert hat? Gesucht wird
dabei nach naturlichen, d.h. biologischen,
Ursachen, und man hat sie in den Me-
chanismen der Mutation und der Selek-
tion gefunden. Bei solchen Erklarungen
ist die «Hypothese Gott» geradezu sto-
rend und muss konsequent ausgeblendet
werden, weil sie die universale Nachvoll-
ziehbarkeit und Wiederholbarkeit der

Mechanismen durcheinander bringen
wiirde. Dort, wo man noch keine biolo-
gischen Erklarungen gefunden hat, be-
deutet das nicht, dass diese Leerstelle auf
einen Gott oder eine sonstige planende
Intelligenz verweisen wirde, sondern
lediglich, dass man hier weitere For-
schung betreiben muss.

Eine Detektivgeschichte

Die Forschenden stehen dabei ausserhalb
dessen, was sie erforschen. Sie waren nicht
dabei, als es passiert ist, und so gleicht
die Evolutionstheorie mehr einer Detek-
tivgeschichte als einer mathematischen
Beweistihrung. Die Forscherin versucht,

Indizien fur eine bestimmte Theorie zu
finden, indem sie den Spuren nachgeht.
Aber diese Spuren liegen auch nicht ein-
fach so vor, sie mussen als solche identi-
fiziert — und das heisst: gedeutet — wer-
den. Natiirliche Phinomene wie z.B. der
lange Hals der Giraffe oder auch die
strukturelle Ahnlichkeit von Embryonen
unterschiedlicher Tierarten und des Men-
schen werden als Verweis auf eine evo-
lutionire Verwandtschaft gedeutet.

Vor dem Hintergrund dieser Theorie
werden weitere Spuren gesucht, die eben-
falls darauf hindeuten, dass sich die Viel-
falt der Lebensformen in einem jahrmil-
lionenlangen Prozess von Anpassung und
Differenzierung aus einem gemeinsamen
Ursprung entwickelt hat. Die Evolutions-
geschichte wird so rekonstruiert. Dafur
haben Evolutionsbiologlnnen keinen

188



Beweis, und sie werden auch nie einen
dafir finden. Aber sie haben immer mehr
Indizien, so wie der Deteltivimmer mehr
Spuren findet, die dazu fihren, dass sich
die Schlinge um den Hals des Taters im-
mer enger zusammenzieht. Irgendwann,
wenn alle Indizien auf denselben Tater
— oder dieselbe Theorie — verweisen, ist
die Wahrscheinlichkeit so hoch, dass es
wirklich so gewesen sein muss, dass kein
verninftiger Mensch mehr daran zwei-
feln kann.

Das ist das Hochste, was solche na-
turwissenschaftlichen Theorien erreichen
konnen — sie werden nie bewiesen, weil
es ja immer sein kann, dass ein schla-
gendes Gegenbeispiel zu dieser Theorie
gefunden wird, ganz gleich, wie gut sie
bisher gesichert war. (Dies hat Karl Pop-
per in seinem bahnbrechenden Buch «Die
Logik der Forschung» von 1934 ausge-
fithrt.) Aber sie konnen hohe und hochs-
te Wahrscheinlichkeir erlangen, und wenn
sie dies tun, dann haben wir sehr gute
Grinde dafir, von dieser Theorie iber-
zeugt zu sein. Dies nennen wir dann nicht
mehr lediglich «glauben, dass es so sein
konnte», sondern «jenseits jeden ernst-
haften Zweifels wissen, dass es so ist».

Eine Lebensgeschichte

Im Gegensatz dazu stehen die Erzahler
der Schopfungsgeschichten gerade nicht
ausserhalb dessen, was sie berichten. Den
Gott, der Himmel und Erde erschaffen
hat, haben sie nicht bei ihren Untersu-
chungen vorgefunden, sie haben ihn auch
nicht als eine Hypothese vorausgesetzt,
sondern fiir sie ist es immer schon unbe-
zweifelbar der Gott, der sich dem Volk
Israel offenbart hat und mit ihm seinen
Bund geschlossen. Das ist der gemein-
same Glaube all derjenigen, welche die
Geschichten des Alten Testaments tiber-
liefert haben, und in diesem Geiste sind
die Schéplungsgeschichten keine Beo-
bachtungsprotokolle von Forschern,
sondern Ausdruck des Bekenntnisses zu
dem einen Gott, der all ihrem Reden und
Denken immer schon vorausliegt.

Wenn nun davon geredet wird, dass
Gott den Menschen mitsamt seiner Welt
erschaffen hat, dann stellen sich die Ver-
fasser der Schopfungsgeschichte nicht
ausserhalb dieser Welt, sondern sie loka-
lisieren sich damit mitten drin. «Gott hat
die Welt erschaffen, und so bin auch ich
ein Geschopf Gottes», dies ist das Selbst-
verstindnis, das in die Schopfungsge-
schichte hineinverwoben ist. Das eigene
Leben wird so von Gott her und auf ihn
hin verstanden, die eigene Lebensge-
schichte weiss sich somit eingebettet in
die Geschichte des Kosmos, dessen An-
fang und Ende nicht von einem Aussen-
seiter detektivisch ermittelt werden mus-
sen, sondern von Glaubigen in Gottes
Hinden geglaubt wird.

Der Glaube ist dabei hier nicht ein
«wir konnen es nicht wissen», sondern
wie es der Hebraerbrief formuliert, «eine
gewisse Zuversicht dessen, was man
hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, das
man nicht sieht» (Hebr. 11,1), fiir das
wir keine Beweise haben, aber auch gar
nicht bendtigen, denn diese gewisse Zu-
versicht ist stark genug, sich im eigenen
Leben als tragfahig zu erweisen.

Zwei verschiedene Perspektiven

Die Frage kann deswegen nicht sein: Wer
hat recht, die Evolutionstheorie oder die
Schopfungsgeschichte? Ebenso wenig wie
man bei dem bekannten Vexierbild ent-
scheiden kann, ob das Bild nun eine Vase
oder zwei Gesichter zeigt, kann man sich
hier fur die einzig richtige Antwort ent-
scheiden. Es sind zwei unterschiedliche
Betrachtungsweisen, die zu zwei unter-
schiedlichen Antworten fuhren.

Wenn die Forscherin untersucht, wie
«es» dazu kam, dass sich das Leben auf
der Erde in dieser riesigen Vielfalt entwi-
ckelt hat, dann untersucht sie als Beob-
achterin von aussen die Verhalinisse
zwischen Erbgut und Umwelt in den Ka-
tegorien von Ursache und Wirkung.
Wenn der Glaubige bekennt, dass «er»
sein Leben und den Kosmos von Gott her
versteht, dann interpretiert er sein Leben

189



Satellitenaufnabme
des Lena-Deltas in
Russland (links) und
von «Stephans Quin-
tetts, fiinf Galaxien
im Sternbild des Pe-
gasus, die etwa 250
Millionen Lichtjabre
von uns entfernt sind
(rechts). Alle Bilder
aus dem Bildband
«Verborgene Welten
— Himmel und Erde»,
Phaidon Verlag Lon-
don/Berlin, 2002.

Dr. Christina Aus der
Awu Heymann ist As-
sistentin fiir Syste-
matische Theologiel
Dogmatik an der
Theologischen Fakul-
tit der Universitit
Basel. Sie ist titig in
den Bereichen Hirn-
forschung und Um-
weltethik.

von innen in den Kategorien von Schép-
fer und Geschépf. Ersteres impliziert
eine Beziehung zwischen forschendem
Subjekt und untersuchtem Objekt, die
anhand von Indizien und Plausibilitaten
zu Wissen fuhrt, das ich ergreifen kann.
Letzteres fuhrt in eine Beziehung zwi-
schen menschlichem und gottlichem Sub-
jekt, von der ich im Glauben ergriffen
werden kann. Die beiden Betrachtungs-
weisen schliessen sich nicht aus, aber sie
konnen nur je einzeln eingenommen wer-
den. Die Forscherin rechnet zu Recht
nicht mit gottlichen Eingriffen, weil ihr
dies das Erforschen verunmaoglichen wiir-
de, der Gliaubige denkt nicht an Ursa-
chen, weil Gott keine verobjektivierbare

Ursache unter anderen ist, sondern un-
vordenkliches Subjekt.

Dies kann man naturlich auch als Na-
turwissenschaftlerin so sehen, sei es, dass
sie in ihrem Labor iiber die Schonheit
von mikroskopisch kleinen Lebewesen
staunt, auf einem Berggipfel das Panora-
ma bewundert oder im Gottesdienst
Loblieder singt. Dann betreibt sie aller-
dings in diesem Moment nicht Naturwis-
senschaft, sie ist nicht diejenige, die er-
kennt, sondern diejenigen, die sich er-
kannt weiss von demjenigen, der ihre
Nieren schon im Mutterleib bereitet hat
{Ps 139,13).

Und umgekehrt kann der gliubige
Christ mit Interesse und Leidenschaft die
Indizien fur die Evolutionstheorie auf-
spiiren und staunen tiber die Vielfalt des

Lebens, die sich im differenzierten Zu-
sammenspiel von genetischen und 6ko-
logischen Prozessen Raum schafft. Dann
sieht er allerdings nicht Schépfung, son-
dern Natur, nicht Erschaffenes, sondern
Gewordenes. Das Eine wird nicht abge-
leitet vom Anderen, sondern ist eine zu-
siatzliche und nicht notwendige Dimen-
sion: ein Bekenntnis, das die Arbeit der
Wissenschaft weder gefahrdet noch von
ihr gefihrdet wird, sondern das sowohl
das Leben der Naturwissenschaftlerin als
auch dasjenige des Nicht-Naturwissen-
schaftlers um diese zusatzliche Dimen-
sion bereichern kann.

Die Theologie wiederum ist die Refle-
xion dieses Bekenntnisses. Dazu gehort

es, die Differenz herauszuarbeiten zwi-
schen dem Wahrheitscharakter dieses
Bekenntnisses, welches das erkannt Sub-
jekt mir einschliesst und dem Richtig-
keitscharakter naturwissenschaftlicher
Aussagen, welche das erkennende Sub-
jekt ausblenden. So ist die Frage nach
dem Verhilmis von Evolutionstheorie
und Schopfungsgeschichte tatsidchlich
eine eminent theologische Frage. Die Fra-
ge nach den Platzverhiltnissen zwischen
Gott und Darwin ertbrigt sich dabei,
bzw. sie lost sich auf in die Erkenntnis,
dass unser Blick auf die Wirklichkeir im-
mer mitbestimmt ist von der Einstellung
und Perspektive. Wie es «wirklich ist»,
werden wir hoffentlich dann erfahren,
wenn wir «von Angesicht zu Angesicht»
sehen werden (1.Kor. 13,12). °

190



	Hat Gott Platz neben Darwin?

