
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 6

Artikel: Hat Gott Platz neben Darwin?

Autor: Aus der Au, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Hat Gott Platz neben Darwin? Diese
Fragestellung suggeriert schon die
Konkurrenz zweier unterschiedlicher Positionen,

die einander verdrängen wollen.
Und zunächst sieht dies auch wirklich so

aus. Während die Evolutionstheorie
davon ausgeht, dass sich die Vielfalt des

Lebens, die sich heute in unzähligen
Pflanzen- und Tierarten manifestiert,
durch genetische Variabilität, Vererbung
und natürliche Selektion entwickelt hat
und dies seit den letzten 4,5 Milliarden
Jahren bis heute immer noch geschieht,
erzählt die biblische Schöpfungsgeschichte

davon, dass Gott in sechs Tagen alles

Lebendige geschaffen hat, «ein jegliches

Christina Aus der Au

m

«4*3'*rK* w4mj&- £
<£

ê
nach seiner Art» (1. Mos 1,21 und 24).
Veränderung kann hier höchstens innerhalb

einer Art geschehen, aber nicht
zwischen den Arten.

Für Vertreterinnen und Vertreter eines

Kreationismus, welche diesen
Schöpfungsbericht als wissenschaftliche Erklärung

verstehen, hat der Schöpfungspro-
zess denn auch tatsächlich nur sechs

Tage gedauert -oder eventuell sechs mal
tausend Jahre, denn vor Gott ist ein Tag
«wie tausend Jahre und tausend Jahre
wie ein Tag» (2. Petr 3,8). Das Alter der
Erde, welches Evolutionsbiologen und
Physikerinnen in ihren Berechnungen auf
10 bis 20 Milliarden Jahre schätzen, ist
für Kreationisten gemäss ihren Additionen

von Stammbäumen von Adam bis

zu den Urvätern zwischen 6000 und
10000 Jahre anzusetzen.

Hat Gott Platz neben
Darwin?

Die Auseinandersetzung der Theologie mit der Evolutionstheorie

wirft heute unter dem Stichwort des Kreationismus
nicht nur in den Schulen hohe Wellen. Der Kreationismus
möchte die Wissenschaftlichkeit der Schöpfungslehre genauso

beweisen, wie seinerzeit die Darwinisten die Unwissenschaftlich

keit der Genesis.

Aber die Frage nach der Wissenschaftlichkeit von
Evolutionstheorie bzw. Schöpfungsgeschichte ist nicht die Frage
nach ihrem biologischen bzw. religiösen Inhalt, sondern nach
ihrem wissenschaftstheoretischen Anspruch: Was will die
E vo lutto ns th eo rie, und was wi II di e Seh öpfungsgeschieh te

185



Vom Kleinsten zum
Grössten - von den
E lem e n ta r te ilch e n

zum Sternennebel:
Seite i8y. Elementarteilchen

in einer sog.
Blasenkammer;
Bild links: Pollen des

Knöterichs unter
einem
Rasterelektronenmikroskop, und
rechts eine
Kalkschicht in einem
Teekessel in tausendfacher

Vergrösserung.

Es sind also ziemlich unvereinbare

Aussagen, die sich auf der Seite der
Evolutionstheorie und auf der Seite der
Schöpfungsgeschichte gegenüberstehen. So ist
es nicht erstaunlich, dass sich viele
Menschen die Frage stellen: Widerspricht die
Bibel der Evolutionstheorie? Oder:
Widerspricht die Evolutionstheorie der Bibel?

Aber wer könnte denn diese Frage
beantworten? Wer ist Fachmann oder
Fachfrau dafür? Der kreationistische
Verein ProGenesis, der die Ausstellung
zu diesem Thema im Museum Baselland
in Liestal kommentiert, schreibt auf
seiner Homepage www.progenesis.ch
kritisch: «Ausgerechnet fünf evolutions-

gie. Dieses Fach der Theologie stellt sich
die Aufgabe, sich selber und anderen
Rechenschaft darüber abzulegen, was
Christinnen und Christen glauben - und
das heisst unter anderem, über die Wahrheit

theologischer Aussagen im Vergleich
zur Richtigkeit naturwissenschaftlicher
Aussagen nachzudenken. Dies will ich
nun im Folgenden tun.

Im Biologieunterricht
Die Auseinandersetzung zwischen
Evolutionstheorie und Schöpfungsgeschichte

findet nicht nur in den Vereinigten
Staaten statt. Auch im «alten Europa»
hat sich die Frage zugespitzt und Schlag-

r' ,\.-- *5W ff& H*P ¦'-.
C:- «9.-.;¦ :?':*£*» Y >,

1% P.®i$„v, m«$ ft»W
-¦:• ¦ m>% »Vw¦M

0 M ••- '.•¦

*, rf*J

gläubige Theologen liess man an prominenter

Stelle zu Wort kommen, und zwar
zu einem Thema, in dem sie nicht Fachleute

und in dem sie meines Erachtens
ungenügend orientiert sind. » Hätte man
also dafür besser Evolutionsbiologinnen
fragen sollen?

Aber die Frage nach der Wissenschaftlichkeit

von Evolutionstheorie bzw.

Schöpfungsgeschichte ist nicht die Frage
nach ihrem biologischen bzw. religiösen
Inhalt, sondern nach ihrem
wissenschaftstheoretischen Anspruch: Was will
die Evolutionstheorie, und was will die

Schöpfungsgeschichte? Es ist nicht in
erster Linie die Aufgabe der Fachbiologinnen

und Fachtheologen (in diesem
Fall der Alttestamentier) darüber
nachzudenken, sondern diese Frage gehört in
den Bereich der Systematischen Theolo-

zeilen gemacht, als die hessische
Kultusministerin Karin Wolff im letzten Sommer

vorgeschlagen hatte, im Biologieunterricht

nicht nur die Evolutionstheorie,
sondern auch die Schöpfungsgeschichte
zu behandeln. Das sei eine Chance für
eine neue Gemeinsamkeit von Naturwissenschaft

und Religion, meinte sie.
Sowohl Empörung wie auch Begeisterung
über diesen Vorschlag waren gross; wo
die einen den Einbruch des Fundamentalismus

in die Schulen witterten, beg-
rüssten die anderen die Befreiung von
materialistischen Denkschranken.

Diese Diskussion macht auch vor der
Schweiz nicht halt. Letzten September
erschien im Berner Schulverlag das
Lehrmittel «Natur Wert», welches - so der
Werbetext- für Schüler ab dem 7. Schuljahr

«naturwissenschaftliche Kenntnisse

186



mit philosophisch-ethischen Betrachtungen»

verbinden will. Das erste Kapitel

heisst «Schöpfung und Evolution -
Entstehung des Lebens» und stellt, so
monierten die Kritikerinnen,
Schöpfungsgeschichten und Evolutionslehre
auf dieselbe Stufe. Die Berner
Erziehungskommission liess deswegen die
entsprechenden Passagen überarbeiten.

Die Mehrheit der Bevölkerung scheint

jedoch anderer Meinung zu sein. In einer
Umfrage, welche vom schon erwähnten
Verein ProGenesis in Auftrag gegeben

wurde, zeigte sich, dass auf die Frage
«Was soll Ihrer Meinung nach im
Biologie-Unterricht betreffend Herkunft des

Lebens in den Schulen gelehrt werden?»
vier von fünf Schweizerinnen der Ansicht

waren, dass die Schöpfungsgeschichte
auch in den Biologieunterricht gehöre.
Nur knapp 20 Prozent sprachen sich
dafür aus, dass ausschliesslich die
Evolutionstheorie gelehrt werden solle. Ein
oft gehörtes Argument der Vertreterinnen

die Mehrheitsmeinung war, dass

auch die Evolutionstheorie nur eine Theorie

sei, die man letztendlich halt glauben
müsse oder nicht, und dass man die Schüler

zum kritischen Selberdenken und
Auswählen anleiten wolle.

Kompromiss Intelligent-Design?
Sind also die Evolutionstheorie und die

Schöpfungsgeschichte der Bibel zwei
Glaubenssysteme, aus denen man
auswählen kann - oder es sogar muss? Sind

es zwei sich ausschliessende Theorien,
wie die Entstehung des Lebens erklärt
werden kann?

In letzter Zeit ist sogar noch eine dritte

Variante beliebt geworden: Vertreterinnen

und Vertreter der so genannten
«Inteiligent-Design-Theorie» sind der
Überzeugung, dass die Evolutionstheorie
selber, wenn man sie denn vorurteilsfrei
angeht, zum Schluss führen müsse, dass

hinter dem ganzen Entwicklungsprozess
ein intelligenter Designer stehe. Dazu
verweisen sie auf Phänomene, die der-

massen komplex sind, dass es nicht nach¬

vollziehbar ist, wie sich diese durch blinde

Mutation und natürliche Selektion
hätten entwickeln können. Dazu gehören
z.B. die Flagella gewisser Bakterien, lange

«Schwänzchen», welche sich
propellerartig drehen können und den Bakterien

quasi als Antriebsmotor dienen. Der
Biochemiker und Vertreter einer solchen

Intelligent-Design-Theorie, Michael Bene,

argumentiert, dass eine solche
Vorrichtung 240 Proteine voraussetzt, die
alle sorgfältig aufeinander abgestimmt sein

müssen. Dies könne niemals «Schritt für
Schritt» geschehen sein, sondern sei so
komplex, dass dahinter nur eine planende
Intelligenz gestanden haben könne.

Nicht alle, aber viele Intelligent-De-
sign-Theoretiker sehen dahinter den

Schöpfergott am Werk. Ihre Kritiker
argumentieren dagegen zum einen rein
biologisch, dass solche vermeintlichen
Komplexitäten sehr wohl evolutionstheoretisch

erklärbar seien, zum anderen
aber, dass mit einer solchen Argumentation

beliebig viele andere Erklärungen
vereinbar seien. So hat z.B. die Version
mit dem Spaghettimonster viele Anhänger

gefunden, eine parodistische Religion,

mit welcher der amerikanische
Physiker Bobby Henderson 2005 gegen den
Entscheid des Staates Kansas protestierte,

die Intelligent-Design-Theorie müsse
in den Schulen als Alternative zur
Evolutionstheorie gelehrt werden. Wenn
schon eine Alternative, dann könne es

mit ebenso gewichtigen Argumenten
gleich das Spaghettimonster sein, welches
das Universum erschaffen habe.

Ein ernsthafterer Einwand ist, was der
Wissenschaftsphilosoph Bernulf Kanit-
scheider in seinem Buch «Auf der Suche

nach dem Sinn» bildhaft mit der Benutzung

eines Taxis vergleicht: «Man
bemüht es eine Zeitlang, dann aber an einer
bestimmten Stelle, wo es einem gefällt,
verlässt man es.» Ebenso willkürlich, so
meint Kanitscheider, ist der Verweis auf
einen intelligenten Designer dort, wo
man gegenwärtig noch keine biologische
Erklärung gefunden hat. Ist es eine an-

187



Die rasterelektronische

Aufnahme zeigt
in ijofacher Vergrös-

serung einen Teil
der Iris (links) und
(rechts) ein 7 bis 8
Millimeter langer, 4
bis 5 Wochen alter
menschlicher Embryo.

gemessene, naturwissenschaftliche Erklärung,

wenn ein Wissenschaftler oder eine
Wissenschaftlerin an einem bestimmten
Punkt ihrer Ausführungen auf übernatürliche

Kräfte verweist?

Hinter den Kulissen
Aber was heisst denn schon «angemessen»?

Wer entscheidet denn, was eine
wissenschaftlich zugelassene Erklärung
ist? Dazu müssen wir einen Blick hinter
die Kulissen werfen. Das heisst, wir
beschäftigen uns nicht mit den Inhalten der
Evolutionstheorie oder der Schöpfungsgeschichte,

sondern wir fragen nach ihrer
Konstruktion, nach ihren Absichten und

Mechanismen durcheinander bringen
würde. Dort, wo man noch keine
biologischen Erklärungen gefunden hat,
bedeutet das nicht, dass diese Leerstelle auf
einen Gott oder eine sonstige planende
Intelligenz verweisen würde, sondern
lediglich, dass man hier weitere
Forschung betreiben muss.

Eine Detektivgeschichte
Die Forschenden stehen dabei ausserhalb
dessen, was sie erforschen. Sie waren nicht
dabei, als es passiert ist, und so gleicht
die Evolutionstheorie mehr einer
Detektivgeschichte als einer mathematischen
Beweisführung. Die Forscherin versucht,

j»

,3t

nach ihrem Geltungsbereich. Zunächst
also: Was will denn die Evolutionstheorie?

Auf welche Fragen liefert sie eine

Antwort, und welche impliziten
Vorentscheidungen setzt sie voraus?

Die Evolutionstheorie, so wie sie von
der Mehrheit der Biologinnen und
Biologen vertreten wird, beantwortet die
Frage: Wie ist das Leben auf der Erde
entstanden und wie konnte es geschehen,
dass es sich in eine solche Vielzahl von
Arten differenziert hat? Gesucht wird
dabei nach natürlichen, d.h. biologischen,
Ursachen, und man hat sie in den
Mechanismen der Mutation und der Selektion

gefunden. Bei solchen Erklärungen
ist die «Hypothese Gott» geradezu
störend und muss konsequent ausgeblendet
werden, weil sie die universale
Nachvollziehbarkeit und Wiederholbarkeit der

Indizien für eine bestimmte Theorie zu
finden, indem sie den Spuren nachgeht.
Aber diese Spuren liegen auch nicht
einfach so vor, sie müssen als solche identifiziert

- und das heisst: gedeutet - werden.

Natürliche Phänomene wie z.B. der

lange Hals der Giraffe oder auch die
strukturelle Ähnlichkeit von Embryonen
unterschiedlicher Tierarten und des
Menschen werden als Verweis auf eine
evolutionäre Verwandtschaft gedeutet.

Vor dem Hintergrund dieser Theorie
werden weitere Spuren gesucht, die ebenfalls

darauf hindeuten, dass sich die Vielfalt

der Lebensformen in einem jahrmil-
lionenlangen Prozess von Anpassung und
Differenzierung aus einem gemeinsamen

Ursprung entwickelt hat. Die Evolutionsgeschichte

wird so rekonstruiert. Dafür
haben Evolutionsbiologinnen keinen

188



Beweis, und sie werden auch nie einen
dafür finden. Aber sie haben immer mehr
Indizien, so wie der Detektiv immer mehr

Spuren findet, die dazu führen, dass sich
die Schlinge um den Hals des Täters
immer enger zusammenzieht. Irgendwann,
wenn alle Indizien auf denselben Täter

- oder dieselbe Theorie - verweisen, ist
die Wahrscheinlichkeit so hoch, dass es

wirklich so gewesen sein muss, dass kein
vernünftiger Mensch mehr daran zweifeln

kann.
Das ist das Höchste, was solche

naturwissenschaftlichen Theorien erreichen
können - sie werden nie bewiesen, weil
es ja immer sein kann, dass ein
schlagendes Gegenbeispiel zu dieser Theorie
gefunden wird, ganz gleich, wie gut sie
bisher gesichert war. (Dies hat Karl Popper

in seinem bahnbrechenden Buch «Die

Logik der Forschung» von 1934
ausgeführt.) Aber sie können hohe und höchste

Wahrscheinlichkeit erlangen, und wenn
sie dies tun, dann haben wir sehr gute
Gründe dafür, von dieser Theorie
überzeugt zu sein. Dies nennen wir dann nicht
mehr lediglich «glauben, dass es so sein

könnte», sondern «jenseits jeden
ernsthaften Zweifels wissen, dass es so ist».

Eine Lebensgeschichte
Im Gegensatz dazu stehen die Erzähler
der Schöpfungsgeschichten gerade nicht
ausserhalb dessen, was sie berichten. Den

Gott, der Himmel und Erde erschaffen

hat, haben sie nicht bei ihren Untersuchungen

vorgefunden, sie haben ihn auch
nicht als eine Hypothese vorausgesetzt,
sondern für sie ist es immer schon unbe-
zweifelbar der Gott, der sich dem Volk
Israel offenbart hat und mit ihm seinen
Bund geschlossen. Das ist der gemeinsame

Glaube all derjenigen, welche die
Geschichten des Alten Testaments
überliefert haben, und in diesem Geiste sind
die Schöpfungsgeschichten keine
Beobachtungsprotokolle von Forschern,
sondern Ausdruck des Bekenntnisses zu
dem einen Gott, der all ihrem Reden und
Denken immer schon vorausliegt.

Wenn nun davon geredet wird, dass

Gott den Menschen mitsamt seiner Welt
erschaffen hat, dann stellen sich die
Verfasser der Schöpfungsgeschichte nicht
ausserhalb dieser Welt, sondern sie
lokalisieren sich damit mitten drin. « Gott hat
die Welt erschaffen, und so bin auch ich
ein Geschöpf Gottes», dies ist das
Selbstverständnis, das in die Schöpfungsgeschichte

hineinverwoben ist. Das eigene
Leben wird so von Gott her und auf ihn
hin verstanden, die eigene Lebensgeschichte

weiss sich somit eingebettet in
die Geschichte des Kosmos, dessen

Anfang und Ende nicht von einem Aussenseiter

detektivisch ermittelt werden müssen,

sondern von Gläubigen in Gottes
Händen geglaubt wird.

Der Glaube ist dabei hier nicht ein
«wir können es nicht wissen», sondern
wie es der Hebräerbrief formuliert, «eine

gewisse Zuversicht dessen, was man
hofft, und ein NichtZweifeln an dem, das

man nicht sieht» (Hebr. 11,1), für das

wir keine Beweise haben, aber auch gar
nicht benötigen, denn diese gewisse
Zuversicht ist stark genug, sich im eigenen
Leben als tragfähig zu erweisen.

Zwei verschiedene Perspektiven
Die Frage kann deswegen nicht sein: Wer
hat recht, die Evolutionstheorie oder die
Schöpfungsgeschichte? Ebenso wenig wie
man bei dem bekannten Vexierbild
entscheiden kann, ob das Bild nun eine Vase

oder zwei Gesichter zeigt, kann man sich
hier für die einzig richtige Antwort
entscheiden. Es sind zwei unterschiedliche
Betrachtungsweisen, die zu zwei
unterschiedlichen Antworten führen.

Wenn die Forscherin untersucht, wie
«es» dazu kam, dass sich das Leben auf
der Erde in dieser riesigen Vielfalt entwickelt

hat, dann untersucht sie als
Beobachterin von aussen die Verhältnisse
zwischen Erbgut und Umwelt in den

Kategorien von Ursache und Wirkung.
Wenn der Gläubige bekennt, dass «er»
sein Leben und den Kosmos von Gott her
versteht, dann interpretiert er sein Leben

189



Satellitenaufnähme
des Lena-Deltas in
Russland (links) und
von «Stephans Quintett»,

fünf Galaxien
im Sternbild des

Pegasus, die etwa 250
M illion e n Lieh tjah re

von uns entfernt sind
(rechts). Alle Bilder
aus dem Bildband
« Verb0 rgen e We Iten

- Himmel und Erde»,
Phaidon Verlag
London/Berlin, 2002.

Dr. Christina Aus der
Au Heymann ist
Assistentin für
Systematische Theologie/
Dogmatik an der
Theologischen Fakultät

der Universität
Basel. Sie ist tätig in
den Bereichen
Hirnforschung und
Umweltethik

von innen in den Kategorien von Schöpfer

und Geschöpf. Ersteres impliziert
eine Beziehung zwischen forschendem
Subjekt und untersuchtem Objekt, die
anhand von Indizien und Plausibilitäten
zu Wissen führt, das ich ergreifen kann.
Letzteres führt in eine Beziehung
zwischen menschlichem und göttlichem
Subjekt, von der ich im Glauben ergriffen
werden kann. Die beiden Betrachtungsweisen

schliessen sich nicht aus, aber sie

können nur je einzeln eingenommen
werden. Die Forscherin rechnet zu Recht
nicht mit göttlichen Eingriffen, weil ihr
dies das Erforschen verunmöglichen würde,

der Gläubige denkt nicht an Ursachen,

weil Gott keine verobjektivierbare

Lebens, die sich im differenzierten
Zusammenspiel von genetischen und
ökologischen Prozessen Raum schafft. Dann
sieht er allerdings nicht Schöpfung,
sondern Natur, nicht Erschaffenes, sondern
Gewordenes. Das Eine wird nicht abgeleitet

vom Anderen, sondern ist eine
zusätzliche und nicht notwendige Dimension:

ein Bekenntnis, das die Arbeit der
Wissenschaft weder gefährdet noch von
ihr gefährdet wird, sondern das sowohl
das Leben der Naturwissenschaftlerin als
auch dasjenige des Nicht-Naturwissenschaftlers

um diese zusätzliche Dimension

bereichern kann.
Die Theologie wiederum ist die Reflexion

dieses Bekenntnisses. Dazu gehört

..•

v:
l:? 1 j ij*

¦>*¦*
>¦

SM
-"

Ursache unter anderen ist, sondern
unvordenkliches Subjekt.

Dies kann man natürlich auch als
Naturwissenschaftlerin so sehen, sei es, dass

sie in ihrem Labor über die Schönheit
von mikroskopisch kleinen Lebewesen

staunt, auf einem Berggipfel das Panorama

bewundert oder im Gottesdienst
Loblieder singt. Dann betreibt sie
allerdings in diesem Moment nicht Naturwissenschaft,

sie ist nicht diejenige, die
erkennt, sondern diejenigen, die sich
erkannt weiss von demjenigen, der ihre
Nieren schon im Mutterleib bereitet hat
(Ps 139,13).

Und umgekehrt kann der gläubige
Christ mit Interesse und Leidenschaft die
Indizien für die Evolutionstheorie
aufspüren und staunen über die Vielfalt des

es, die Differenz herauszuarbeiten
zwischen dem Wahrheitscharakter dieses

Bekenntnisses, welches das erkannt Subjekt

mit einschliesst und dem
Richtigkeitscharakter naturwissenschaftlicher
Aussagen, welche das erkennende Subjekt

ausblenden. So ist die Frage nach
dem Verhältnis von Evolutionstheorie
und Schöpfungsgeschichte tatsächlich
eine eminent theologische Frage. Die Frage

nach den Platzverhältnissen zwischen
Gott und Darwin erübrigt sich dabei,
bzw. sie löst sich auf in die Erkenntnis,
dass unser Blick auf die Wirklichkeit
immer mitbestimmt ist von der Einstellung
und Perspektive. Wie es «wirklich ist»,
werden wir hoffentlich dann erfahren,
wenn wir «von Angesicht zu Angesicht»
sehen werden (i.Kor. 13,12). •

190


	Hat Gott Platz neben Darwin?

