
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 5

Artikel: Ohne Systemkritik keine prophetischen Konsequenzen

Autor: Duchrow, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Die Problematik dieser Denkschrift mit
dem Titel Aus Gottes Frieden leben - für
gerechten Frieden sorgen zeigt sich von
Anfang an dadurch, dass sie offen lässt,

wer in unserer Kirche dafür verantwortlich

ist, aus den Grundsatzerwägungen
heraus eine klare, orientierende, prophetisch

adressierte Stellungnahme zu
formulieren und einen strukturierten Prozess

zu entwerfen, in dem alle Gliederungen

der Kirche zu entsprechenden
Entscheidungen und Handlungskonsequenzen

befähigt werden. Eine solche
Stellungnahme und ekklesiologische
Folgerung kann m. E. nach biblischen
Kriterien nur aus der Perspektive der
leidenden und kämpfenden Opfer - und
damit in Gemeinschaft mit der weltweiten

Ökumene - erfolgen. Das fordert
allein schon der erfreulicherweise aus der
Bibel ausgewählte Leitbegriff «gerechter
Friede». Unter dieser Perspektive möchte
ich aus der Denkschrift einige zentrale

Fragen kritisch untersuchen und zuspitzen,

um damit zu einer öffentlichen
Debatte darüber beizutragen und den Rat
der EKD herauszufordern, kirchenpraktische

und politische Konsequenzen aus
den Einsichten und Defiziten der
Denkschrift zu ziehen.

Ulrich Duchrow

Ohne Systemkritik
keine prophetischen
Konsequenzen
Kritik der EKD-Friedensdenkschrift 2007

Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche Deutschlands

(EKD) vom letzten fahr ist ein Lehrstück über die
Beschränkungen, denen sogenannte Kompromisspapiere oft
unterliegen. Ulrich Duchrow legt die Schwächen schonungslos

offen, weist aber gleichzeitig auf wichtige Einsichten und
vorhandenes kritisches Potenzial hm, das trotzallem in der

Denkschrift zu finden ist.

Problematische Aussagen
Zunächst möchte ich an einigen
problematischen Zitaten aufzeigen, wo die
Schwächen der Argumentation der
Denkschrift liegen. Auf Seite 11 steht

zum Beispiel der Satz «An den positiven
Auswirkungen der Globalisierung haben
die ärmsten Länder und ihre Bevölkerung
viel zu geringen Anteil». Daraus muss
man schliessen, dass die Kammer wie der
Rat der EKD die Globalisierung
grundsätzlich positiv finden, diese positiven
Effekte aber leider noch nicht bis zu den

ärmsten Ländern vorgedrungen sind.
Halten es die deutschen Kirchen nicht
für nötig, auch nur zu erwähnen, was
Lutherischer Weltbund (LWB),
Reformierter Weltbund (RWB) und Ökumenischer

Rat der Kirchen (ÖRK) über

135



Guantânamo:
« Fo Itern, Misshan -

dein - wir?»; Cha-

patte am n. Oktober

20oj in «Le Temps»

Jahre hin erarbeitet und in ihren
Vollversammlungen - auch unter Mitwirkung
deutscher Delegierter - an kritischen
Positionen zur ökonomischen Globalisierung

beschlossen haben?1 Wenn man
mit diesen schon nicht einverstanden ist,
musste man sie nicht wenigstens nennen?
Und sind nicht gerade auf Grund der
zunehmend verheerenderen Bezüge und
Wechselwirkungen zwischen
ökonomischen Interessen einerseits und geopo-
litisch-militärischen Interessen andererseits

diese Befunde bei der Behandlung
der Friedensfrage zentral zu berücksichtigen?

Die Denkschrift kommt sogar zu solch
verharmlosenden und irreführenden

Aussagen wie dieser: «Mit dem Wirtschaftsund

Sozialrat der Vereinten Nationen,
der Weltbank, dem Internationalen
Währungsfonds, der Welthandelsorganisation
usw. verfügt unsere Welt über ein
Institutionengeflecht, das heute in die Lage
versetzt werden sollte, die Globalisierung
einem menschenwürdigen Leben aller
Erdenbewohner dienstbar zu machen»

(15). Ist dem Rat und der Kammer nicht
bekannt, dass allen voran IWF, Weltbank

und WTO mit ihrer einseitig die Interessen

der grössten transnationalen
Konzerne und der reichen Länder begünstigenden

neoliberalen Politikrezeptur eher

zentraler Bestandteil der gegenwärtigen
Probleme als Helfer zu deren Lösung sind
und sie zudem die relevanten Abteilungen
und zahlreiche gute Initiativen der UNO
(etwa des Undp) zunehmend schwächen
und unterlaufen? Da reicht es nicht
festzustellen, dass Liberalisierung und
Deregulierung «häufig» die Probleme
verstärken. Diese Politik ist gewollt und
systemisch. Sorgfältig vermeidet die
Denkschrift die Begriffe Neoliberalismus
und Kapitalismus und ersetzt sie durch
Verschleierungen wie «westliche
Wirtschaftsformen». Damit verabschiedet
man sich von jeder ernsthaften
politischökonomischen Analyse - die man übrigens

nicht nur im Süden hätte finden
können, sondern auch in den USA und
Europa.

Zum Krieg gegen den Terror lesen wir:
«Doch hat der nach dem September 2001
durch die US-Regierung ausgerufene
<Krieg gegen den Terrorismus> die Gefahr

(nur die Gefahr?, UD) mit sich gebracht,

136



dass auch demokratische Staaten und
ihre Organe im Kampf gegen Gruppen,
die Gesetze nicht achten, rechtsstaatliche

Prinzipien verletzen» (25). Auch Guan-
tänamo usw. wird erwähnt. Nicht in den
Blick kommt aber die Frage, wie unter
dem Stichwort «Terrorismus» in vielen
Ländern die sozialen Bewegungen und
auch die für gerechten Frieden engagierten

Kirchenleute liquidiert werden wie
z.B. in Kolumbien und den Philippinen

- z.T. in direkter Komplizenschaft nicht
nur mit US-Militär, sondern auch mit
westlichen Konzernen. Und das nur
deshalb, weil die Denkschrift auch Begriffe
wie etwa «Terrorismus» einfach unkritisch

so benutzt, wie sie die westliche
Sprachregelung vorgibt.

Ebenso heisst es verharmlosend:
«Auch die zunehmende Entschlossenheit

einiger westlicher Länder, eigene Interessen

mit Gewalt durchzusetzen, führt
zu einer Beschädigung des westlichen
Ansehens» (27). Das wird immerhin
durch eine Beschreibung der Verflechtung

von Weltwirtschaft und Militär
ergänzt, und es wird auch vor
«Eingreifoptionen» gewarnt (28). Aber weiss die
Kammer nicht, dass die USA bereits 2001

725 Militärbasen rund um den Erdball
installiert hatte (was sie inzwischen mit
dem Krieg gegen den Terrorismus
rechtfertigt) ?2 Und was bedeutet es, dass die

damalige Bundesregierung - trotz ihrer
wahlkampfbegründeten Ablehnung des

letzten Irakkrieges - den US-Amerikanern

erlaubte, ihre Militärbasen in
Deutschland als Ausgangspunkt für eben
diesen Irakkrieg zu nutzen? Gilt das

Grundgesetz nicht mehr, nach dem von
deutschem Boden nie mehr Krieg ausgehen

darf? Wie, wenn dies alles System
hätte?

Hier rächt sich wieder das Ausblenden
der ökumenischen Debatten zu den
angeschnittenen Fragen. Schon die
Generalversammlung des RWB in Accra hatte

festgestellt: «Als Wahrheits- und
Gerechtigkeitssuchende, die sich die
Sichtweise der Machtlosen und Leidenden

zueigen machen, sehen wir, dass die
gegenwärtige Welt-(Un)Ordnung aufeinem
ausserordentlich komplexen und
unmoralischen Wirtschaftssystem beruht, das

von (einem) Imperium verteidigt wird
(n).»

Magere theologische Reflexion
Auch die biblischen Texte (3 7ff. werden
kontextlos zitiert- es fehlt jeder Hinweis
auf die konkrete Auseinandersetzung der

Propheten, der Tora, der apokalyptischen
Texte des frühen Judentums, der
Jesusbewegung und der Urchristenheit mit der
Akkumulationswirtschaft seit dem 8.Jh.
v.Chr.3 und den Imperien von Ägypten
bis zum Römischen Reich.4 Dies
entspricht dem Verzicht auf politisch-ökonomische

Analyse im 1. Teil.
Es wird auch nicht erwähnt und in

seiner Bedeutung reflektiert, dass die
frühe Kirche der ersten dreiJahrhunderte
klar auf Jesu Gewaltfreiheit verpflichtet
war. Zum Thema Religion und Gewalt
wird zwar auch auf die Verbreitung des

Christentums mit Gewalt hingewiesen

- aber nur als Missgriff (41), nicht als

Strukturproblem der jahrhundertealten
Anpassung der Kirche an das Imperium.5
Erfreulicherweise wird sogar ein
Schuldbekenntnis im Blick auf den Gebrauch

von Gewalt in der Christentumsgeschichte
ausgesprochen (45), aber es fehlt

jegliche Reflexion über den Missbrauch der

Religion für imperiale Gewalt heute. Was
nehmen die Menschen heute weltweit
von der jüdisch-christlichen Tradition
wahr? Sie sehen Präsident Bush, gestützt
von der religiösen Rechten in den USA,
wie er sich für direkt von Gott berufen
erklärt und wie er seine imperialen Kriege
mit dem Namen Kreuzzug tauft.
Säkularisiert heisst das in Europa: westliche
Werte verteidigen und weltweit durchsetzen

(«Demokratie» und «freie»
Marktwirtschaft). Wären wir 2003 «christlich

»-demokratisch regiert gewesen,
hätte unser Land am völkerrechtswidrigen

Irakkrieg teilgenommen. Musste
unsere Kirche nicht den Namen Gottes

137



heiligen, indem sie solche Verkehrungen
offen ausspricht?

Sehr zu begrüssen ist das klare
Bekenntnis zum Leitbegriff des gerechten
Friedens (73ff.). Auch deutet die
Denkschrift den möglichen Missbrauch des

Friedensbegriffes an: «Das biblische
Friedensverständnis enthält durch seinen
unauflöslichen Bezug zur Gerechtigkeit
einen Gesichtspunkt zur Unterscheidung
von »wahrem« und »faulem« Frieden,
der schon von den Propheten des Alten
Testaments geltend gemacht wurde» (Jer

6,13f.) (76), aber es findet sich keine
systematische Analyse der strukturellen
Perversion des Friedensbegriffs in der
Pax Romana, der heute in den USA mit
der Pax Americana bewusst wiederbelebt

wird, obwohl nahezu alle neutestament-
lichen Schriften gerade auf die Kritik des

römischen Unterdrückungsfriedens
abzielen.

Ist Europas imperiale Machtpolitik
Friedenspolitik?
Sinnvoll ist, dass die Denkschrift das vom
Undp eingeführte Konzept der «menschlichen

Sicherheit» in den Mittelpunkt
rückt (124 u.i84ff.) und nicht nur die

Bedeutung der UNO stärken, sondern
die parlamentarische Verantwortung und
zivilgesellschaftliche Beteiligung stärker
in die Entscheidungsabläufe einbauen
will (i25ff.). Skandalös realitätsfern ist
sie allerdings bei der Beurteilung der «E U
als Friedensmacht» (i42ff.). In geradezu
euphorischer Weise behauptet sie:
«Durch die Aufnahme mittel- und
osteuropäischer Staaten kommt sie - im
Zusammenwirken mit der Nato und
deren Konzept des Stabilitätstransfers
durch Erweiterung und Friedenspartnerschaften

- einem freien Gesamteuropa
immer näher. Dem entspricht ein durch
den konventionellen Rüstungskontrollvertrag

und das Wiener Dokument über
vertrauensbildende Massnahmen
entstandener Raum von nie da gewesener
Transparenz und Vertrauensbildung in
militärischen Angelegenheiten» (142).

Zur Europäischen Sicherheitsstrategie
stellt sie dann fast im Widerspruch zum
Vorangegangenen fest: «Bisher vollzieht
sich aber der Prozess der steigenden
Verantwortung der EU in der Welt sowohl
in militärischer als auch in ziviler
Hinsicht wenig transparent für Bürger und
unter geringen Mitspracherechten der
Parlamente. Vorwürfen einer Militarisierung

ihrer Politik (z. B. durch die
Einrichtung von Battle Groups) muss die EU
durch transparente, glaubwürdige
Darlegung ihrer Lagebeurteilung und ihrer
friedenspolitisch relevanten Strategien
entgegenwirken» (144). Aber auch mit
dieser einschränkenden Bemerkung zeigt
die Denkschrift nur, dass sie die
EU-Militarisierung nicht grundsätzlich in Frage
stellt, sondern, im Gegenteil, sie nur besser

verkauft sehen möchte.
Wenn nun aber die fehlende Transparenz

gewollt wäre? Taktvoll vermeidet
die Denkschrift, auf den
EU-Verfassungsvertrag einzugehen. Er sollte unser
friedensorientiertes Grundgesetz ersetzen,

nun tritt er nach der Ablehnung der
Verfassung durch die französischen und
niederländischen Bürgerinnen nur als

sog. Reformvertrag in Kraft, bei dem die

Zustimmung der Bevölkerung - ausser
in Irland - umgangen werden wird. Haben

die Mitglieder der Kammer nicht
gelesen, was in dem Verfassungsvertrag
stand und was jetzt unter anderem
Namen europäisches Recht werden soll?
Hier einige Beispiele:

»Die Mitgliedsstaaten verpflichten
sich, ihre militärischen Fähigkeiten
schrittweise zu verbessern. Es wird eine

Agentur für die Bereiche Entwicklung der

Verteidigungsfähigkeiten, Forschung,
Beschaffung und Rüstung (Europäische
Verteidigungsagentur) eingerichtet,
deren Aufgabe es ist, den operativen Bedarf

zu ermitteln und Massnahmen zur
Bedarfsdeckung zu fördern, zur Ermittlung
von Massnahmen zur Stärkung der
industriellen und technologischen Grundlage

des Verteidigungssektors beizutragen»

(Art. 1.41 Es ist nicht uninteressant

138



zu sehen, dass in einem früheren Entwurf
der Verfassung Klartext stand:
«Europäisches Amt für Rüstung, Forschung
und militärische Fähigkeiten». Weil das
denn wohl zu deutlich klang, wurde der

Begriff durch die obige blumenreiche
Verschleierungsformulierung ersetzt, an
der die EKD-Denkschrift dann auch keinen

Anstoss nahm, obwohl der Sinn
deutlich sein sollte.

Weiter heisst es im Abschnitt über die
Gemeinsame Sicherheits- und
Verteidigungspolitik in Art. 111-309: »Die in Art.
1-41 Absatz 1 vorgesehenen Missionen,
bei deren Durchführung die Union auf
zivile und militärische Mittel zurückgreifen

kann, umfassen gemeinsame Ab-
rüstungsmassnahmen, humanitäre
Aufgaben und Rettungseinsätze, Aufgaben
der militärischen Beratung und
Unterstützung, Aufgaben der Konfliktverhütung

und der Erhaltung des Friedens
sowie Kampfeinsätze im Rahmen der

Krisenbewältigung einschliesslich Frieden

schaffender Massnahmen und
Operationen zur Stabilisierung der Lage nach
Konflikten. Mit allen diesen Missionen
kann zur Bekämpfung des Terrorismus

beigetragen werden, unter anderem auch
durch die Unterstützung für Drittländer
bei der Bekämpfung des Terrorismus...»

Was das bedeutet, kann man
unschwer an den Strategieentwicklungen
und faktischen Kriegen seit 1990 ablesen.

Die Nato hat sich, wie gesagt,
bereits das Recht der Selbstmandatierung

genommen. Auch Angriffskriege wie
gegen das ehemalige Jugoslawien und
Afghanistan sind nun in Europa vertrags-
mässig legitimiert. So wird man sich
wahrscheinlich auch bald der
Präventivkriegsstrategie der USA anschliessen. Der
französische Präsident hat sich im Fall
Irans ja bereits in dieser Richtung
geäussert. Und die Think Tanks der
deutschen Politik, das «Centrum für
angewandte Politikforschung» (CAP) und die
Bertelsmann Stiftung haben bereits in
ihrem Strategiepapier «Eine Europäische
Verteidigungsstrategie» (EVS) vorgesehen:

«...weltweite Präventivmissionen,
um terroristische Angriffe, möglicherweise

mit Massenvernichtungswaffen, in
Europa oder auf europäische Interessen
abzuwehren».

Auch wird in dem EU-Vertrag das

Nahrungsm ittelkrise:
«'tschuldigung, ich
bin daran, die Welt zu
retten»; Chapatte am
15. April 2008 in der
«International Herald
Tribune».

139



Recht unseres Parlaments und des
Bundesrats abgeschafft, die letzte Entscheidung

über militärische Einsätze (durch
EU-Truppen) zu fällen. Das Europäische
Parlament wird zu den Entscheidungen
des Europäischen Rates, also der
Exekutive, nur angehört. Damit wird das
deutsche Grundgesetz ausgehebelt und
die Demokratie schwer gefährdet.

Militärfreundliche Haltung aus
Tradition
Das Verschweigen dieser theologisch und
verfassungsmässig höchst gefährlichen
europäischen Entwicklungen in der
Denkschrift ist für kirchliche Verhaltensweisen

in diesem Zusammenhang freilich
nicht ungewöhnlich, wenn man auf das

Problem der Bundeswehr schaut (vgl.
auch i48ff.). In Deutschland geschah die
Abkehr vom Grundgesetz in dieser Frage

zum ersten Mal 1992. Nach der
entsprechenden Änderung der NATO-Stra-
tegie legte der damalige Verteidigungsminister

Rühe dem Verteidigungsaus-
schuss ein Grundlagenpapier zur
«Neugestaltung der Bundeswehr» vor. Danach

gehören zu den deutschen Sicherheitsinteressen

u.a.:
• «Förderung und Absicherung

weltweiter politischer, wirtschaftlicher,
militärischer und ökologischer Stabilität

• Aufrechterhaltung des freien
Welthandels und des Zugangs zu
strategischen Rohstoffen».

Diese grundgesetzwidrige Wende von
der Verteidigungsarmee zur imperialen
Schutzmacht für Wirtschaftsinteressen
haben die deutsche Bevölkerung und
Kirche seither verschlafen. Damals
protestierte nur Pax Christi mit der Erklärung

«Die Bundeswehr wird zum
Sicherheitsrisiko» Auch die Denkschrift nimmt
diese Wende einfach als Faktum an, ohne

sie prinzipiell zu hinterfragen - und
dies, obwohl die Bundesrepublik
nachweislich die treibende Kraft hinter der

Militarisierung der EU ist, offensichtlich
um die eigenen Expansionsinteressen mit
Hilfe des parlamentarisch nicht kontrol¬

lierten Raums besser durchsetzen zu
können. Bei Bundeskanzlerin Merkel
klingt das so: «Die Fähigkeit, deutsche
Interessen durchzusetzen, auch militärische

Kapazitäten aufzubauen, hängt
ganz wesentlich von unserer Wirtschaftskraft

ab. Deshalb muss deutsche Politik
den Prozess der wirtschaftlichen
Reformen entschieden fortsetzen, weil daraus

auch die Kraft für aussen- und
sicherheitspolitischen Gestaltungsraum
erwächst.»6 Dabei wird nebenbei auch

deutlich, wie sehr der Sozialabbau in
Deutschland direkt mit der Koppelung
von neoliberaler Wirtschaftspolitik und
imperialer Aufrüstung zusammenhängt

- ganz zu schweigen von den über 1

Billion US$ Militärausgaben weltweit pro
Jahr, von denen ein Bruchteil alle sozialen
Probleme der Welt lösen und so Frieden
stiften könnte. Warum redet die
Denkschrift angesichts so gravierender
Herausforderungen so angepasst?

In der gegenwärtigen Situation imperialer

Kriege des Westens um wirtschaftlicher

Interessen willen musste die Position

der Kirche - nach ihren eigenen
theologischen Kriterien und grundgesetzlich

begründet - heissen: Für Christen
besteht bei diesem Stand der Dinge die
Pflicht zur Kriegsdienstverweigerung -
ganz abgesehen von den verschiedenen
Positionen der prinzipiellen Pazifisten
und der unter klaren Kriterien zum
Kriegsdienst Bereiten.

Kleiner Fortschritt
Wenigstens einen konkreten Schritt tut
die Denkschrift über bisherige deutsche
kirchliche Positionen hinaus, wenn sie
feststellt: «Aus der Sicht evangelischer
Friedensethik kann die Drohung mit
Nuklearwaffen heute nicht mehr als Mittel
legitimer Selbstverteidigung betrachtet
werden» (162). Sie fügt aber gleich hinzu:

«Es bleibt allerdings umstritten, welche

politischen und strategischen
Folgerungen aus dieser gemeinsam getragenen
friedensethischen Einsicht zu ziehen
sind» - womit wir wieder bei der ge-

140



wohnten Ausgewogenheit wären. Nicht
einmal die nukleare Teilhabe unseres
Landes wird thematisiert. Und wo bleibt
der Aufschrei gegenüber den «Mini-Nu-
kes» und atomaren Bunkerbomben, die
die USA entwickeln, um auch Atomkriege

«führbar» zu machen?
Erfreulich ist, dass die Denkschrift

deutlich dafür eintritt, die zivile
Konfliktbearbeitung auszubauen (i7off.). Es fehlt
aber bei der Behandlung der Rolle
Deutschlands und der EU im Zusammenhang

der Umsetzung dieses Ziels der
Vergleich zwischen den Ausgaben für
Militär und Kriegführung einerseits und
den Mitteln für zivile Konfliktbearbeitung

andererseits. Die lächerlich
winzigen Mittel für zivilen Friedensdienst
zeigen nämlich die eigentliche Tendenz

per negationem: Ausbau der EU zu einem

Subimperium in teilweiser Konkurrenz
und teilweiser Kooperation mit den USA.
Der Satz: «Noch kann nicht davon die
Rede sein, dass sich die politische
Gesamtausrichtung von der Perspektive der
zivilen Konfliktbearbeitung leiten lässt»

(177) ist eine reine Beschönigung. Hier
müssten die Kirchen in ökumenischer
Gemeinschaft prophetisch die Wahrheit

sagen und die imperialistische Politik des

Westens klar beim Namen nennen.
Und selbst der folgende Satz hängt in

der Luft, weil die Ursachenanalyse als
Basis für realistische Gegenstrategien im
Bündnis mit den sozialen Bewegungen
fehlt und darum keine Akteure genannt
werden: «Die gewaltträchtige Situation
skandalös grosser und immer weiter
wachsender Unterschiede in den
Lebensbedingungen der Menschen im Norden
und Süden muss entschlossen überwunden

werden» (184). Geradezu den Bock
zum Gärtner macht die Denkschrift,
wenn sie meint: «Die vorhandene
Nachfragemacht der Industrieländer nach
seltenen Rohstoffen sollte friedenspolitisch

so genutzt werden, dass Gewaltspiralen

unterbrochen werden und
verantwortliche Staatsführung Unterstützung

findet» (191). Wer hat denn seit den

i95oer-Jahren durch Geheimdienste und
Kollaborateure zahlreiche Militärdiktaturen

eingesetzt, um Märkte und
Rohstoffe zu sichern, und wer hat direkt
militärisch interveniert bis hin zum
Irakkrieg, wenn nicht der Westen?

Wenn dieser Kritik entgegengehalten
werden sollte, von einer Denkschrift
seien nur Analyse und allgemeine Kriterien

für das Handeln, nicht aber prophetische

Aktualisierung zu erwarten, dann
wäre zu antworten: 1. Situationsbeschreibungen

sind noch keine Analyse
und 2. sollte der Rat der EKD (vielleicht
zusammen mit den katholischen Bischöfen)

einen partizipatorischen Konsulta-
tionsprozess zur Kritik der neoliberal-
imperialen Politik und Wirtschaft in
Deutschland und der EU als Ursache des

Unfriedens organisieren. Nicht nur das

Leben zahlloser Menschen und der von
Gott geschenkten Erde, sondern auch die

Glaubwürdigkeit der Kirche stehen heute

auf dem Spiel. •

1 Die Dokumente sind veröffentlicht in: Kairos
Europa (Hg.), 2005a, Kirchen im ökumenischen
Prozess für gerechte Globalisierung - Von
Winnipeg 2003 über Accra 2004 nach Porto Alegre
2006, Heidelberg. (Heft 2); 2005b, Alternative
Globalisierung im Dienst von Menschen und
Erde. Agape-Hintergrunddokument zur 9.
Vollversammlung des ORK in Porto Alegre 2006 (Heft
3); 2006.
2 Vgl. u.a. Johnson, Chalmers, 2004, The Sorrows
of Empire: Militarism, Secrecy, and the End of the
Republic, Henry Holt & Co., New York, S. 4.
3 Vgl. Duchrow, Ulrich/Hinkelammert, Franz,
(2002) 2005,2. Aufl., Leben ist mehr als Kapital.
Alternativen zur globalen Diktatur des Eigentums,
Publik-Forum, Oberursel, Kap. 1.
4 Vgl. z.B. Horsley, Richard A., 2003, Jesus and

Empire: The Kingdom of God and the New World
Disorder, Fortress Press, Minneapolis.
5 Vgl. Rieger, Joerg, 2007, Christ and Empire:
From Paul to Postcolonial Times, Fortress, Min
neapolis.
6 Auf der Münchner Sicherheitskonferenz 2005,
vgl. ebd. S. 133.

141


	Ohne Systemkritik keine prophetischen Konsequenzen

