
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 3

Artikel: Das Centrum Judaicum in Berlin

Autor: Kebir, Sabine / Simon, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Kebir

Das Centrum Judaicum
in Berlin

Dr. Hermann Simon wurde 1949 geboren und war Mitglied
der Ostberliner Jüdischen Gemeinde. Seit 1988 leitet er das

Centrum Judaicum in der Oranienburger Straße, das die
Funktionen einer Synagoge, eines Museums, eines Archivs
und eines Forschungsinstituts vereinigt. Der engagierte
Historiker und Museumsmann machte es zu einer modernen
Begegnungsstätte mit Brückenfunktionen nach Osteuropa
und Israel. Ein Gespräch über Erinnerungskultur, die
Durchleuchtung der Opfer und die erste Rabbinerin der Welt.

Sabine Kebir: Oft hört das Denken über
die Geschichte des Judentums beim
Holocaust auf oder dreht sich nur darum.
Die Stiftung «Neue Synagoge Berlin -
Centrum Judaicum» hat sich die

Aufgabe gestellt, die Geschichte des Judentums

möglichst integral zu pflegen und
sie in Bezug zur Geschichte der Nichtju-
den zu setzen. Erfüllt sie so auch ihre
wichtige identitätsbildende Funktion für
die heute in Berlin lebenden Juden?
Hermann Simon: Das ist sicher eine der
gewaltigen Aufgaben, die wir lösen wollen.

Der Zweck unserer Institution ist
Erforschen, Bewahren, Erinnern.
SK: Im Haus sind auch Archwalien.
HS: Unser größter Schatz sind einige hundert

Meter Akten des jüdischen Gesamtarchivs

Deutschlands, das sich - mit
Unterbrechungen und Verlusten - seit

Anfang des 20. Jahrhunderts hier im
Hause befindet. Hierher legten die
jüdischen Gemeinden ihre Akten zur
dauernden Aufbewahrung ab. Sie wurden
von den Nazis dann unter teilweiser
Beibehaltung des Personals missbraucht.
SK: Da wurdenJuden zwangsverpflichtet,
um Juden aufzuspüren?
HS: Ja, über das Archiv sollten
Personenstandsfragen und «Abstammungen»
geklärt werden. Die Leute müssten an
der Verfolgung quasi zwangsweise
teilnehmen. Man soll sich hüten, solche
Menschen zu beurteilen, an deren Stelle

man selbst nicht gestanden hat.

Jüdischsein in der DDR

SK: Sie selbst gehörten in der DDR zu
dem sehr kleinen Kreis, der sich immer
zur jüdischen Identität bekannte. Wie

war es überhaupt möglich, ein religiös
und bis zu einem gewissen Grade eben
auch politisch aktives Judentum zu
leben?

HW: Ich gehöre in 12. Generation zu
einer jüdischen Familie, die in direkter
Linie hier lebt. Mein Vater kam aus dem
Berliner liberalen Judentum. Meine Mutter

stammte eher aus einer orthodoxen,
auch osteuropäisch geprägten Tradition.

82



Sehr jung bin ich - das Passiv sei mir
erlaubt - in die jüdische Gemeinde

eingetreten worden. Dass ich diese Entscheidung

nicht selbst gefällt habe, machte
die Dinge vielleicht manchmal schwerer,
in gewisser Weise aber auch leichter. Ich
hatte nie eine Identitätskrise, sondern
wuchs ganz normal in eine Gemeinschaft
hinein, der ich dann auch gern treu
geblieben bin.
SK: Haben Sie sich diskriminiert gefühlt
oder Ihr Judentum geheim gehalten?
HS: Weder noch. Das heisst aber nicht,
dass es bei anderen nicht anders gewesen
sein kann. Ich erinnere mich, dass
ungarische Freunde erzählten, sie gingen zu
den hohen jüdischen Feiertagen nicht in
die nächste, sondern in eine weit
entfernte Synagoge. Ihren guten Anzug hatten

sie bei Dritten deponiert. Niemand
sollte sehen, dass sie am jüdischen
Neujahrstag im Feststaat in eine Synagoge
gingen. Mein Vater dagegen schrieb dem
Klassenlehrer: «Dann und dann ist das

jüdische Neujahrsfest und da bleibt mein
Sohn zu Hause.» Frei hatte ich nicht, ich
musste zur Synagoge.
SK: Das war die Synagoge in der Ryke-
strasse, die gerade rekonstruiert wurde..?
HS: und überraschend schön geworden

ist, lichtdurchflutet.
SK: Sie sind im dortigen Vorstand. Kann
man die Synagoge besichtigen?
HS: Der Wunsch danach ist gross. Deshalb

will das Centrum Judaicum dort ein
kleines Besuchsprogramm organisieren.
In diesem Jahr lag der 9. November auf
einem Freitag. 69 Jahre nach der
Pogromnacht haben wir einen offenen
Gottesdienst gemacht, an dem 1100
Personen teilnahmen.
SK: Wie hat sich in der DDR die Idee
entwickelt, im Gebäude der im Krieg
bombardierten Neuen Synagoge eine
repräsentative jüdische Institution zu
errichten?
HS: Wir haben zu Hause davon gesprochen

und auch innerhalb der Jüdischen
Gemeinde, die sich Anfang der siebziger
Jahre konsolidierte und mit Kulturver¬

anstaltungen auch nach aussen öffnete.
Unser Nachrichtenblatt brachte auch
Artikel über das kulturelle Erbe. Man
fing an, sich für den Friedhof Weissensee

zu interessieren. Ich beschäftigte mich
damals mit dem jüdischen Museum, das

hier im Hause am 24. Januar 1933
eröffnet worden war.
SK: Kurz vor Hitlers Machtergreifung?
HS: Ja, eine Woche davor. Man darf
Geschichte natürlich nicht in Kenntnis ihres

späteren schlechten Verlaufs beurteilen.
Ich wurde vom Berlin-Museum im
damaligen Westberlin gefragt, ob ich eine
Broschüre über die Geschichte des
jüdischen Museums schreiben würde. Das
Büchlein erschien zunächst in Westberlin,
dann in der DDR und erlebte auch eine

gesamtdeutsche Auflage.1 Natürlich lag
es 1988 dann nahe, mich zu fragen, ob
ich diese Nachfolgeinstitution hier
aufbauen will.
SK: In welchen Schritten kam es zum
Centrum Judaicum?
HS: Schon in den sechziger Jahren muss
es da Bestrebungen gegeben haben. Aber
besonders der letzte DDR-Gemeindevorsitzende

Peter Kirchner war da aktiv. Der
Staat hatte einmal vor, alles abzureissen
und an dieser Stelle eine Straße zu bauen.
Dass es anders kam, war einigen Ostberliner

Politikern zu verdanken.
SK: Wollte die DDR auch nach aussen
beweisen, dass sie die deutsch-jüdische
Vergangenhet t aufarbei te te

HS: Außen- und Innenpolitik hängen ja
oft zusammen. Es wäre aber zu simpel
zu behaupten, dass die Synagoge nur
rekonstruiert wurde, weil Honecker nach
Amerika fahren wollte. Sicher aber hing
die Entwicklung auch mit dem Wunsch

zusammen, die Meistbegünstigungsklausel
im Handel mit den USA zu bekommen.

Fräulein Rabbiner Jonas
SK: Ihr Haus beherbergt auch den Nach-
lass der völlig vergessenen ersten Rabbt-

nerin der Welt, die 1935 ordiniert wurde.
Sie hatte ihr Studium mit der heute noch

83



1 Das Berliner Jüdische
Museum in der Orarne

nburgerstrasse.
Geschichte einer zerstörten

Kulturstätte, 3.
überarb. und erw.
Auflage: Heinrich &Hent-
rich, Teetz 2000.
2 Fräulein Rabbiner
Jonas: Kann die Frau
das rabbinische Amt
bekleiden? Ediert -
kommentiert - eingeleitet

v. Elisa Klapheck,
hrsg. v. Hermann
Simon, Berlin 2000.

äusserst bemerkenswerten Arbeit
abgeschlossen, ob Frauen das rabbimsche
Amt bekleiden dürften.2
HS: Fräulein Rabbiner Jonas nannte sie

sich, eine streitbare, mutige, beeindruckende

Frau. Ein Teil ihrer Korrespondenzen

sind sehr persönlicher Natur und
stammen aus der Zeit kurz vor ihrer
Deportation. Wahrscheinlich hat sie eine
Kiste oder einen Koffer mit Sachen

zusammengepackt, die ihr wichtig waren
und sie hier in der Oranienburger Straße

abgegeben. Für mich war der Umgang
mit diesem «Nachlass» immer schwierig,
der im klassischen Sinne keiner ist. Es

gibt da Dinge, die auch ich nicht gelesen
habe - obwohl ich ein neugieriger
Mensch bin. Aber ich habe mir gesagt,
das geht mich nichts an.
SK: Sie haben also Grenzen gesetzt?
HS: Ja. Ich habe es nicht jedem gegeben
und nach der Wende von einem Kollegen
einen furchtbaren Brief bekommen, der
unterstellte, dass meine Haltung alter
DDR-Gepflogenheit entspränge. Das
schrieb mir ein Kollege, der aus einem
Land stammte, in dem Datenschutz gross
geschrieben ist. Es hat mich damals sehr

geärgert.
SK-.Der Datenschutz greift vornehmlich
bei Lebenden.
HS: Es macht mich nervös, dass die Opfer

ganz gläsern werden, dass man sich

z. B. Vermögensakten anguckt von
Menschen, die deportiert wurden. Das
Vermögen wurde ja «verwertet» und Sie

können nun nachlesen, welche Unterhose

wie verkauft worden ist zu welchem
Preis. Ich weiss nicht, ob man das jedes
Mal auflisten muss mit einem nicht
immer glaubwürdigen Betroffenheitsgestus.
Die Akten der Täter sind dagegen eher

milchgläsern. Da kommt man schnell an
Probleme des Datenschutzes. Weil z.B.
der Sohn noch lebt und da muss man
Rücksicht nehmen. Ich versuche also, die
Würde der Opfer zu schützen.
SK: Welche Zwecke sollte das rekonstruierte

Gebäude in der DDR erfüllen?
HS: Vor 1989 hatten wir in Ostberlin nur

etwas über 200 Mitglieder. Jetzt sind es

in Berlin ca. 12 000 Mitglieder, davon

70 % aus der ehemaligen Sowjetunion.
Neu für uns ist die Brückenfunktion nach

Osteuropa. Da ist es wichtig, dass ich in
einer Arbeitsgruppe am Petersberger
Dialog teilnehme, am alljährlichen Treffen

zwischen Vertretern der Zivilgesellschaft

Russlands und Deutschlands. Wir
müssen wissen, wie es in dem Land
aussieht, aus dem viele unserer Leute kommen.

Russland interessiert und fasziniert
mich ohnehin.
SK: Wie beteiligt sich das Centrum
Judaicum am deutsch-jüdischen Dialog?
HS: Wir haben eine Veranstaltungsreihe
mit der katholischen Akademie Berlin.
Ich selbst bin auch Mitglied der Gesellschaft

für christlich-jüdische Zusammenarbeit

und in einem Gesprächskreis beim
Zentralrat der deutschen Katholiken.
SK: Wäre auch denkbar, dass hier Tnalo-

ge stattfinden, d.h. auch mit dem Islam?
HS: Trialog ist in der Tat wichtiger denn

je. Wenn es aber schon schwer ist, auf
unserer Seite kompetente Repräsentanten

zu finden, so trifft das für die
muslimische Seite mindestens ebenso zu.

Deshalb ist es eine Illusion, dass man
das Konzept des christlich-jüdischen Dialogs

einfach um eine Komponente erweitern

könnte. Es musste auf gleichem
Niveau stattfinden. Das wäre möglich,
wenn wir hier ein wissenschaftliches
muslimisches Zentrum hätten. Einstweilen

müssen wir versuchen, in die
muslimischen Gruppen hinein zu wirken. Ich
habe eine Idee. Es gab in den zwanziger
Jahren eine Gruppierung von vornehmlich

türkischen Juden. Die stellten unter
dem Dach der jüdischen Gemeinde eine
kleine Gruppierung dar mit einer eigenen,

der sephardischen Synagoge. Sie

waren ein völlig integrierter Bestandteil
der Berliner Bevölkerung, oft Kaufleute.
Mit einer solchen Wanderausstellung
könnten wir in Schulen in Kreuzberg und
Neukölln, wo eine gross türkisch-muslimische

Bevölkerung lebt, ein
Diskussionsangebot machen. •

84


	Das Centrum Judaicum in Berlin

