Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 3

Artikel: Das Centrum Judaicum in Berlin
Autor: Kebir, Sabine / Simon, Hermann
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sabine Kebir

Das Centrum Judaicum
in Berlin

Dr. Hermann Simon wurde 1949 geboren und war Mitglied
der Ostberliner Jiidischen Gemeinde. Seit 1988 leitet er das
Centrum Judaicum in der Oranienburger Strafle, das die
Funktionen einer Synagoge, cines Museums, eines Archivs
und eines Forschungsinstituis vereinigt. Der engagierte His-
tortker und Musewmsmann machte es zu einer modernen
Begegnungsstitte mit Briickenfunktionen nach Osteuropa
und Israel. Ein Gesprich iiber Evinnerungskultuy, die Durch-
leuchtung der Opfer und die erste Rabbinerin der Welt.

Sabine Kebir: Oft hort das Denken iiber
die Geschichte des Judentums beim Ho-
locaust auf oder dreht sich nur darum.
Die Stiftung «Neue Synagoge Berlin —
Centrum Judaicum» hat sich die Auf-
gabe gestellt, die Geschichte des Juden-
tums moglichst integral zu pflegen und
sie in Bezug zur Geschichte der Nichtju-
den zu seizen. Erfiillt sie so auch ibre
wichtige identitiishildende Funkiion fiir
die heute in Berlin lebenden Judens
Hermann Simon: Das ist sicher eine der
gewaltigen Aufgaben, die wir losen wol-
len. Der Zweck unserer Institution ist
Erforschen, Bewahren, Erinnern.

SK: Irn Haus sind auch Archivalien.

HS: Unser grofiter Schatz sind einige hun-
dert Meter Akten des judischen Gesamt-
archivs Deutschlands, das sich — mit
Unterbrechungen und Verlusten — seit
Anfang des 20. Jahrhunderts hier im
Hause befindet. Hierher legten die ju-
dischen Gemeinden ihre Akten zur dau-
ernden Aufbewahrung ab. Sie wurden
von den Nazis dann unter teilweiser Bei-
behaltung des Personals missbraucht.
SK: Da wurden Juden zwangsverpflichtet,
wum Juden aufzuspiiren?

HS: Ja, uber das Archiv sollten Perso-
nenstandsfragen und «Abstammungen»
geklart werden. Die Leute mussten an
der Verfolgung quasi zwangsweise teil-
nehmen. Man soll sich hiiten, solche
Menschen zu beurteilen, an deren Stelle
man selbst nicht gestanden hat.

Judischsein in der DDR

SK: Sie selbst geborten imn der DDR zu
dem sebr kleinen Kreis, der sich immer
zur fidischen Identitit bekannte. Wie
war es tiberbaupt moglich, ein religios
und bis zu einem gewissen Grade eben
arch politisch aktives Judentum zu le-
ben?

HW: Ich gehore in 12. Generation zu
einer judischen Familie, die in direkter
Linie hier lebt. Mein Vater kam aus dem
Berliner liberalen Judentum. Meine Mut-
ter stammte eher aus einer orthodoxen,
auch osteuropiisch geprigten Tradition.

82



Sehr jung bin ich — das Passiv sei mir
erlaubt — in die judische Gemeinde ein-
getreten worden. Dass ich diese Entschei-
dung nicht selbst gefillt habe, machte
die Dinge vielleicht manchmal schwerer,
in gewisser Weise aber auch leichter. Ich
hatte nie eine Identitatskrise, sondern
wuchs ganz normal in eine Gemeinschaft
hinein, der ich dann auch gern treu ge-
blieben bin.

SK: Haben Sie sich diskriminiert gefiiblt
oder 1hr Judentum geheim gehaltens
HS: Weder noch. Das heisst aber nicht,
dass es bei anderen nicht anders gewesen
sein kann. Ich erinnere mich, dass unga-
rische Freunde erzahlten, sie gingen zu
den hohen judischen Feiertagen nicht in
die nachste, sondern in eine weit ent-
fernte Synagoge. Ihren guten Anzug hat-
ten sie bei Dritten deponiert. Niemand
sollte sehen, dass sie am judischen Neu-
jahrstag im Feststaat in eine Synagoge
gingen. Mein Vater dagegen schrieb dem
Klassenlehrer: «Dann und dann ist das
judische Neujahrsfest und da bleibt mein
Sohn zu Hause.» Frei hatte ich nicht, ich
musste zur Synagoge.

SK: Das war die Synagoge in der Ryke-
strasse, die gerade rekonstruiert wurde..?
HS: ... und uberraschend schén gewor-
den ist, lichtdurchflutet.

SK: Sie sind im dortigen Vorstand. Kann
man die Synagoge besichtigens

HS: Der Wunsch danach ist gross. Des-
halb will das Centrum Judaicum dort ein
kleines Besuchsprogramm organisieren.
In diesem Jahr lag der 9. November auf
einem Freitag. 69 Jahre nach der Pog-
romnacht haben wir einen offenen Got-
tesdienst gemacht, an dem 1100 Per-
sonen teilnahmen.

SK: Wie hat sich in der DDR die 1dee
entwickelt, im Gebdude der im Krieg
bombardierten Neuen Synagoge eine
reprisentative jiidische Institution zu
errichien?

HS: Wir haben zu Hause davon gespro-
chen und auch innerhalb der Judischen
Gemeinde, die sich Anfang der siebziger
Jahre konsolidierte und mit Kulturver-

anstaltungen auch nach aussen offnete.
Unser Nachrichtenblatt brachte auch
Artikel uber das kulturelle Erbe. Man
fing an, sich fur den Friedhof Weissensee
zu interessieren. Ich beschifrigte mich
damals mit dem jiudischen Museum, das
hier im Hause am 24. Januar 1933 er-
offnet worden war.

SK: Kurz vor Hitlers Machtergreifung?
HS: Ja, eine Woche davor. Man darf Ge-
schichte natiirlich nicht in Kenntnisihres
spateren schlechten Verlaufs beurteilen.
Ich wurde vom Berlin-Museum im da-
maligen Westberlin gefragt, ob ich eine
Broschiire iiber die Geschichte des ju-
dischen Museums schreiben wiirde. Das
Biichlein erschien zunachst in Westberlin,
dann in der DDR und erlebte auch eine
gesamtdeutsche Auflage.” Natirlich lag
es 1988 dann nahe, mich zu fragen, ob
ich diese Nachfolgeinstitution hier auf-
bauen will.

SK: In welchen Schritten kam es zum
Centrum [udaicum?

HS: Schon in den sechziger Jahren muss
es da Bestrebungen gegeben haben. Aber
besonders der letzte DDR-Gemeindevor-
sitzende Peter Kirchner war da aktiv. Der
Staat hatte einmal vor, alles abzureissen
und an dieser Stelle eine StrafSe zu bauen.
Dass es anders kam, war einigen Ostber-
liner Politikern zu verdanken.

SK: Wollte die DDR auch nach aussen
beweisen, dass sie die deutsch-jiidische
Vergangenbeit aufarbeitete?

HS: AufSen- und Innenpolitik hangen ja
oft zusammen. Es wire aber zu simpel
zu behaupten, dass die Synagoge nur
rekonstruiert wurde, weil Honecker nach
Amerika fahren wollte. Sicher aber hing
die Entwicklung auch mit dem Wunsch
zusammen, die Meistbegtinstigungsklau-
sel im Handel mit den USA zu bekom-
mer.

Fraulein Rabbiner Jonas

SK: 1y Haus beherbergt auch den Nach-
lass der vollig vergessenen ersten Rabbi-
nerin der Welt, die 193 5 ordintert wurde.
Sie batte thr Studium mit der beute noch

83



! Das Berliner Judische
Museum in der Ora-
nienburgerstrasse. Ge-
schichte einer zerstor-
ten Kulturstitte, 3.
itherarb. und erw. Auf-
lage: Heinrich &Hent-
rich, Teetz 2000.

2 Friulein Rabbiner
Jonas: Kann die Frau
das rabbinische Amt
bekleiden? Ediert —
kommentiert — einge-
leitet v. Elisa Klapheck,
hrsg. v. Hermann
Simon, Berlin 2000.

dusserst bemerkenswerten Arbeit abge-
schlossen, ob Frauen das rabbinische
Amt bekleiden diirften. -

HS: Friulein Rabbiner Jonas nannte sie
sich, eine streithare, mutige, beeindru-
ckende Frau. Ein Teil ihrer Korrespon-
denzen sind sehr persénlicher Natur und
stammen aus der Zeit kurz vor ihrer De-
portation. Wahrscheinlich hat sie eine
Kiste oder einen Koffer mit Sachen zu-
sammengepackt, die ihr wichtig waren
und sie hier in der Oranienburger Strafle
abgegeben. Fur mich war der Umgang
mit diesem «Nachlass» immer schwierig,
der im klassischen Sinne keiner ist. Es
gibt da Dinge, die auch ich nicht gelesen
habe — obwohl ich ein neugieriger
Mensch bin. Aber ich habe mir gesagt,
das geht mich nichts an.

SK: Sie haben also Grenzen gesetzt?

HS: Ja. Ich habe es nicht jedem gegeben
und nach der Wende von einem Kollegen
einen furchtbaren Brief bekommen, der
unterstellte, dass meine Haltung alter
DDR-Gepflogenheit entsprange. Das
schrieb mir ein Kollege, der aus einem
Land stammrte, in dem Datenschutz gross
geschrieben ist. Es hat mich damals sehr
geargert.

SK: Der Datenschutz greift vornehmlich
bei Lebenden.

HS: Es macht mich nervas, dass die Op-
fer ganz glasern werden, dass man sich
z. B. Vermagensakten anguckt von Men-
schen, die deportiert wurden. Das Ver-
mogen wurde ja «verwertet» und Sie
konnen nun nachlesen, welche Unter-
hose wie verkauft worden ist zu welchem
Preis. Ich weiss nicht, ob man das jedes
Mal auflisten muss mit einem nicht im-
mer glaubwurdigen Betroffenheitsgestus.
Die Akten der Tater sind dagegen eher
milchglisern. Da kommt man schnell an
Probleme des Datenschutzes. Weil z.B.
der Sohn noch lebt und da muss man
Ricksicht nehmen. Ich versuche also, die
Wirde der Opfer zu schiitzen.

SK: Welche Zwecke sollte das rekonstru-
ierte Gebdude in der DDR erfiillens
HS: Vor 1989 hatten wir in Ostberlin nur

etwas Uber 200 Mitglieder. Jetzt sind es
in Berlin ca. 12 ooo Mitglieder, davon
70 % aus der ehemaligen Sowjetunion.
Neu fur uns ist die Brickenfunktion nach
Osteuropa. Da ist es wichtig, dass ich in
einer Arbeitsgruppe am Petersberger
Dialog teilnehme, am alljahrlichen Tref-
fen zwischen Vertretern der Zivilgesell-
schaft Russlands und Deutschlands. Wir
miissen wissen, wie es in dem Land aus-
sieht, aus dem viele unserer Leute kom-
men. Russland interessiert und fasziniert
mich ohnehin.
SK: Wie beteiligt sich das Centrum Ju-
daicum am denisch-jitdischen Dialog?
HS: Wir haben eine Veranstaltungsreihe
mit der katholischen Akademie Berlin.
Ich selbst bin auch Mitglied der Gesell-
schaft fur christlich-judische Zusammen-
arbeitund in einem Gespriichskreis beim
Zentralrat der deutschen Katholiken.
SK: Wire auch denkbar, dass hier Trialo-
ge stattfinden, d.h. auch mit dem Islam?
HS: Trialog ist in der Tat wichtiger denn
je. Wenn es aber schon schwer ist, auf
unserer Seite kompetente Reprisentan-
ten zu finden, so trifft das fur die musli-
mische Seite mindestens ebenso zu.
Deshalb ist es eine Illusion, dass man
das Konzept des christlich-judischen Dia-
logs einfach um eine Komponente erwei-
tern konnte. Es musste auf gleichem
Niveau stattfinden. Das wire moglich,
wenn wir hier ein wissenschaftliches
muslimisches Zentrum hitten. Einstwei-
len mussen wir versuchen, in die musli-
mischen Gruppen hinein zu wirken. Ich
habe eine Idee. Es gab in den zwanziger
Jahren eine Gruppierung von vornehm-
lich tirkischen Juden. Die stellten unter
dem Dach der judischen Gemeinde eine
kleine Gruppierung dar mit einer eige-
nen, der sephardischen Synagoge. Sie
waren ein vollig integrierter Bestandteil
der Berliner Bevolkerung, oft Kaufleute.
Mit einer solchen Wanderausstellung
konnten wir in Schulen in Kreuzberg und
Neukalln, wo eine gross tirkisch-musli-
mische Bevolkerung lebt, ein Diskus-
sionsangebot machen. ®

84



	Das Centrum Judaicum in Berlin

