
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 1

Artikel: Päpstliche Jenseitshäresie?

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

M

0)

0)
M

Päpstliche
Jenseitshäresie?

«Gegenwart, auch mühsame Gegenwart,
kann gelebt und angenommen werden,
wenn sie auf ein Ziel zuführt und wenn
wir dieses Ziels gewiss sein können;
wenn dieses Ziel so gross ist, dass es die

Anstrengung des Weges rechtfertigt. » So

leitet Benedikt xvi. seine Enzyklika
«Über die christliche Hoffnung» (Spe
Salvi) ein. Das Rundschreiben, das sich

«an alle Christgläubigen», nicht aber wie
frühere Enzykliken auch «an alle
Menschen guten Willens» richtet, macht der
Welt leider wenig Hoffnung. Das Reich
Gottes bleibt dem Jenseits vorbehalten.
Und das mit einer Einseitigkeit, dass ich
versucht bin, von einer «Jenseitshäresie»

zu sprechen. (Das griechische «haîresis»

meint ja Wahl oder Auswahl: hier eben
eine Wahrheit zu Lasten einer andern.)
Wird Reich Gottes als Verheissung für
unsere Erde nicht wirklich ernst genommen,

ist Religion als Opium nicht fern.
Irdischer Fortschritt in Freiheit und
Gerechtigkeit wird madig gemacht, genauso

der Atheismus, der angeblich ohne
Hoffnung bleibt. Papst Ratzinger
verleugnet sogar das bislang wichtigste
Dokument der Hoffnung, das seine Kirche
verfasst hat: die Pastoralkonstitution des

Konzils, die der Welt von heute «Freude
und Hoffnung (!)» (Gaudium et Spes)
verkünden wollte.

Hoffnung oder Vertröstung?
Benedikt xvi. hält für seine letzte und
letztlich einzige Hoffnung gewiss schöne

Worte bereit. So wenn er «Ewigkeit» als
den «Augenblick des Eintauchens in den
Ozean der unendlichen Liebe» oder «in
die Weite des Seins» umschreibt, «indem
wir einfach von der Freude überwältigt
werden» (SS 12). Kraft solcher Anwartschaft

auf ewiges Leben soll nach dem

Papst auch jenen Gerechtigkeit
widerfahren, die an den Ungerechtigkeiten
dieser Welt zugrunde gingen und gehen.
Nur dieser Jenseitsglaube begründe die

«Unmöglichkeit, dass das Unrecht der
Geschichte das letzte Wort sei». «Die
Frage der Gerechtigkeit» sei denn auch
«das stärkste Argument für den Glauben

an das ewige Leben» (SS 43).
Oder doch nur eine Vertröstung} Der

Papst scheint sich jedenfalls mehr für die

Gerechtigkeit im Himmel als für die
Gerechtigkeit auf Erden zu interessieren.
Warum orientiert er sich nicht am
Messiasjesus, der die Frage nach dem ewigen
Leben so ganz anders beantwortete? So

erhielt der reiche Jüngling auf diese Frage

keine religiöse Unterweisung, sondern
die Aufforderung: «Geh hin, verkaufe,
was du hast und gib es den Armen» (Mt.
19,21). Und auch der Gesetzeslehrer
bekam keine Glaubenswahrheit zu hören,
sondern das Beispiel vom barmherzigen
Samariter (Lk. 10,25ff.).

Zwar kann die neue Enzyklika nicht
umhin, den Zusammenhang von Gottes-
und Nächstenliebe zu betonen. Was dann
aber die- aus der Nächstenliebe folgende

- «Teilnahme an Gottes Gerechtigkeit»
(SS 28) besagen soll, bleibt unklar. Klar
ist nur das Bestreben des heutigen Papstes,

die Bibel nicht als «Sozialrevolutionäre

Botschaft» (SS 4) zu verstehen, ihre
Verheissungen nicht als Hoffnung für
diese Welt deuten zu wollen.

Hoffnung, so argumentiert Ratzinger,
beinhalte «etwas Unendliches». Sie könne

sich nicht einmal in der Zukunft der
Menschheit erfüllen. Nach ihm ist «eine

Hoffnung, die mich selber nicht betrifft,

32



auch keine wirkliche Hoffnung» (SS 30).
Als ob wir unser Seelenheil unabhängig
von den Mitmenschen, auch von den
kommenden Generationen, heute pflegen
und morgen im sicheren Himmel gemessen

dürften. Wenn das nicht Heilsegoismus

pur ist, was der Platoniker auf dem

Papstthron verkündet!
Und Opium des (Kirchen-)Volkes

obendrein! Was angeblich «alles andere
als Vertröstung auf die Zukunft» sein

soll, kommt genau so daher. Denn: «Die
gegenwärtige Gesellschaft wird von den
Christen als uneigentliche Gesellschaft

erkannt; sie gehören einer neuen Gesellschaft

zu, zu der sie miteinander unterwegs

sind und die in ihrer Wanderschaft

antizipiert wird» (SS 4). Diese «neue
Gesellschaft» aber bleibt der Ewigkeit
vorbehalten. Wie die Botschaft vom
Reich Gottes, die nur noch einen «neuen
Himmel» und nicht mehr eine «neue
Erde» (Jes. 65,17; Of. 21,1) zu verheissen

scheint. Selbst das «Harren der Schöpfung»

(Rom. 8,19), das ja wohl bedeutet,
dass Gottes Welt noch nicht fertig ist,
hat in dieser Hoffnungsenzyklika keinen
Platz.

Wenn es nach Ratzinger ginge, hiesse

die zweite Vaterunser-Bitte nicht mehr:
«Dein Reich komme!», sondern: «Nimm
uns auf in Dein (jenseitiges) Reich!»
Gewiss ist das Reich Gottes «Geschenk

Gottes», aber woher weiss der Papst,
dass Menschen nur «Menschenreich» (SS

35) bauen können? Warum soll Gott
nicht mit ihnen sein, wenn sie sich für
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung einsetzen? Als ob sich
Profangeschichte und Heilsgeschichte so
feinsäuberlich trennen Hessen! Sind nicht
alle Menschen berufen, «Mitarbeiter
Gottes» (1 Kor. 3,9) zu sein? Oder nur
«die Heiligen» (SS 35), wie hier
einschränkend gesagt wird? Die kanonisierten,

versteht sich. Es gibt für den Rat-
zinger-Papst kein werdendes Reich Gottes

ausserhalb der katholischen Kirche.
Vorbei das Ernstnehmen der Guten

Nachricht durch das Zweite Vatikanum,

dass uns «Gott eine neue Wohnstätte und
eine neue Erde bereitet, auf der die
Gerechtigkeit wohnt» (GS 39). Vorbei der
Glaube, dass «die Güter menschlicher
Würde, brüderlicher Gemeinschaft und
Freiheit» der Wegbereitung des Gottesreichs

dienen und sich in seiner Vollendung

«wiederfinden» werden (GS 39).
Vorbei die Deutung der «Zeichen der
Zeit» als Hoffnungsmarken der Gerechtigkeit

für die Menschheit, nicht zuletzt
als Bestätigung dafür, «dass die Siege der
Menschheit ein Zeichen der Grösse Gottes»

(GS 34) sind.

Madig gemachter Fortschritt
Diese Optik verbaut sich der Papst durch
einen abgründigen Fortschrittspessimis-
mus. Fortschritt, definiert als «zunehmende

Herrschaft der Vernunft» und
«Überwindung aller Abhängigkeiten»,
sei «ein revolutionäres Potential von
gewaltiger Sprengkraft» (SS 18), warnt der
sechzehnte Benedikt. Na, und? Er könnte
sich ja zwischen Opium und Dynamit
entscheiden. Da er im Christentum zum
vornherein keine revolutionäre Botschaft
sieht, hat er sich schon entschieden. Der
«Glaube an den Fortschritt» ist nur noch
eine Folge der «Glaubenskrise der

Gegenwart» (SS 17). Gewiss hat der Papst
Recht, wenn er das Janusgesicht des

Fortschritts kritisiert und gegenüber dem
«Fortschritt von der Steinschleuder zur
Megabombe» den «Fortschritt in der
moralischen Bildung des Menschen»
postuliert (22). Was diese «moralische
Bildung» sozialethisch heissen, welche

«Sprengkraft» sie gerade in Zeiten des

Neoliberalismus entfalten musste, ist
dem selbstgefälligen Inhaber des Stuhles

Petri aber keine müde Zeil wert.
Die verleugnete Pastoralkonstitutton

«Gaudium et Spes» sah das anders. Sie

anerkannte in «einer grösseren Gerechtigkeit,

einer umfassenderen Brüderlichkeit

und einer humanen Ordnung der

gesellschaftlichen Verflechtungen» (GS

3 5 eine «grosse Bedeutung für das Reich
Gottes», insofern dieser «irdische Fort-

33



schritt» zu «einer besseren Ordnung der
menschlichen Gesellschaft beitragen»
(GS 39) könne. Nach «Lumengentium»,
der D ogma ti sehen Kuns ti tu ti on uber di e

Kirche, sollten die Christinnen und
Christen denn auch in der «gottgemässen
Regelung der zeitlichen Dinge das Reich
Gottes suchen» (LG 31) und ihre «Hoffnung

nicht im Innern der Seele

verbergen», sondern «durch die Strukturen
des Weltlebens ausdrücken» (LG 35).
Hier sei «die christliche Hoffnung zum
Grund einer revolutionären Haltung der
Christen in der Welt erklärt» worden,
meinte damals kein Geringerer als Karl
Rahner (Schriften zur Theologie, vi11,

576).
Tempi passati. Ratzinger spielt gar

noch die «Freiheit zum Bösen» (SS 21)

gegen den Fortschritt aus, indem er der

Gegenseite eine deterministische
Endzeitideologie unterstellt: «Gäbe es Strukturen,

die unwiderruflich eine bestimmte

- gute - Weltverfassung herstellen, so
wäre die Freiheit des Menschen negiert,
und darum wären dies letztlich auch keine

guten Strukturen» (SS 24). Was
Ratzinger hier - einmal mehr - karikiert, ist
der Marxismus bzw. das, was der von
antikommunistischen Phantomschmerzen

geplagte Papst für Marxismus hält.
Natürlich ist gut nur eine Verfassung, die den
Menschen die Freiheit lässt, die
gesellschaftlichen und politischen Strukturen
zu verbessern und dabei erst noch
unterschiedlicher Meinung zu sein. Was wäre
daran auszusetzen? (Da im übrigen gerade

die römische Kirche behauptet, kraft
göttlichen Rechts über eine unwiderruflich

gute Verfassung zu verfügen, musste

Ratzinger erst einmal vor der eigenen
kanonischen Türe kehren.)

und hoffnungsloser Atheismus
Keine Frohbotschaft verkündet Ratzinger

dem Atheismus, da dieser «ohne

Hoffnung» (SS 44) sei. «Der Mensch
braucht Gott, sonst ist er hoffnungslos»
(SS 23 lautet das Verdikt. Ob aber Gott
sich so «brauchen» lässt? Wenn schon.

braucht Gott die Menschen, die Ungläubigen

nicht weniger als die Gläubigen.
Gott kann darum bei den Ungläubigen,
die ihn nicht kennen, sein und bei den

Gläubigen, die ihn kennen, nicht sein.
« Gott ist da, wo seine Gerechtigkeit ist,
wo seine Sache vertreten wird, nicht da,

wo man ihm Tempel baut und Gottesdienste

feiert» (L. Ragaz).
Auch die Pastoralkonstitution betont,

dass Christus für alle gestorben ist und
dass daher in den Herzen aller Menschen

guten Willens «die Gnade unsichtbar
wirkt» (GS 23 Das Konzil würdigt jene
Atheistinnen und Atheisten, «die hohe
Güter der Humanität pflegen, deren
Urheber aber nicht anerkennen» (GS 92).
Woher weiss dagegen Ratzinger, «dass,

wer Gott nicht kennt... im letzten ohne

Hoffnung, ohne die grosse, das ganze
Leben tragende Hoffnung ist» (SS 27)?
Genügt es, an Gott zu glauben, damit
«das ganze Leben» von Hoffnung erfüllt
ist? Zu scheiden wären die Geister
zwischen jenen Gläubigen, die Gott kennen,
aber das Reich Gottes erst im Jenseits

erwarten, und jenen Ungläubigen, die für
die Gerechtigkeit Gottes eintreten, ob-
schon der Himmel für sie leer ist.

«Christliche Hoffnung» ist der Welt
weit mehr zugewandt, als uns Ratzinger
glauben macht. Das Leben «in Fülle»

mag zwar erst mit der «neuen Erde»
Wirklichkeit werden, aber als eine Welt,

in der alle Platz haben, lässt es sich nicht
auf St. Nimmerlein vertagen. Warum
erinnert sich der Papst so gar nicht an
die Einsicht der Pastoralkonstitution,
«dass alle Menschen, Glaubende und
Nichtglaubende, zum richtigen Aufbau
der Welt, in der sie gemeinsam leben,
zusammenarbeiten müssen» (GS 21)?
Und dass die Hoffnung auch darin
besteht, dass sie es können?

Die Enzyklika «Spes Salvi» ist nicht
nur «hoffnungslos theologisch» Publik-

Forum 23/07), sondern auch theologisch
hoffnungslos. Da fischt einer lieber im
Drüben, sodass oder damit hier alles
beim Alten und im Argen bleibt. •

34


	Päpstliche Jenseitshäresie?

