Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 102 (2008)

Heft: 1

Artikel: Papstliche Jenseitsharesie?

Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Papstliche
Jenseitsharesie?

«Gegenwart, auch muhsame Gegenwart,
kann gelebt und angenommen werden,
wenn sie auf ein Ziel zufuhrt und wenn
wir dieses Ziels gewiss sein konnen;
wenn dieses Ziel so gross ist, dass es die
Anstrengung des Weges rechtfertigt.» So
leitet Benedikt xvI. seine Enzyklika
«Uber die christliche Hoffnung» (Spe
Salvi) ein. Das Rundschreiben, das sich
«an alle Christglaubigen», nicht aber wie
friuhere Enzykliken auch «an alle Men-
schen guten Willens» richtet, macht der
Welt leider wenig Hoffnung. Das Reich
Gottes bleibt dem Jenseits vorbehalten.
Und das mit einer Einseitigkeir, dass ich
versucht bin, von einer «Jenseitshiresie»
zu sprechen. (Das griechische «hairesis»
meint ja Wahl oder Auswahl: hier eben
eine Wahrheit zu Lasten einer andern.)
Wird Reich Gottes als Verheissung fur
unsere Erde nicht wirklich ernst genom-
men, ist Religion als Opium nicht fern.
Irdischer Fortschritt in Freiheit und Ge-
rechtigkeit wird madig gemacht, genau-
so der Atheismus, der angeblich ohne
Hoffnung bleibt. Papst Ratzinger ver-
leugnet sogar das bislang wichtigste Do-
kument der Hoffnung, das seine Kirche
verfasst hat: die Pastoralkonstitution des
Konzils, die der Welt von heute «Freude
und Hoffnung {1)» {Gaudium et Spes)
verktinden wollte.

Hoffnung oder Vertréstung?

Benedikt xvI. hilt fur seine letzte und
letztlich einzige Hoffnung gewiss schone
Worte bereit. So wenn er «Ewigkeit» als
den «Augenblick des Eintauchens in den
Ozean der unendlichen Liebe» oder «in
die Weite des Seins» umschreibt, «indem
wir einfach von der Freude uberwiiltigt
werden» (SS 12). Kraft solcher Anwart-
schaft auf ewiges Leben soll nach dem
Papst auch jenen Gerechtigkeit wider-
fahren, die an den Ungerechrigkeiten
dieser Welt zugrunde gingen und gehen.
Nur dieser Jenseitsglaube begrinde die
«Unméglichkeit, dass das Unrecht der
Geschichte das letzte Wort sei». «Die
Frage der Gerechrtigkeit» sei denn auch
«das starkste Argument fiir den Glauben
an das ewige Leben» (SS 43).

Oder doch nur eine Vertrostung? Der
Papst scheint sich jedenfalls mehr fur die
Gerechtigkeit im Himmel als fir die Ge-
rechtigkeit auf Erden zu interessieren.
Warum orientiert er sich nicht am Mes-
sias Jesus, der die Frage nach dem ewigen
Leben so ganz anders beantwortete? So
erhielt der reiche Jiingling auf diese Fra-
ge keine religidse Unterweisung, sondern
die Aufforderung: «Geh hin, verkaufe,
was du hastund gib es den Armen» (Mt.
19,21). Und auch der Gesetzeslehrer be-
kam keine Glaubenswahrheit zu héren,
sondern das Beispiel vom barmherzigen
Samariter (Lk. 10,25ff.).

Zwar kann die neue Enzyklika nicht
umbhin, den Zusammenhang von Gottes-
und Nichstenliebe zu betonen. Was dann
aber die —aus der Nichstenliebe folgende
— «Teilnahme an Gottes Gerechtigkeit»
{SS 28) besagen soll, bleibt unklar. Klar
ist nur das Bestreben des heutigen Paps-
tes, die Bibel nicht als «sozialrevolutio-
nare Botschaft» (SS 4) zu verstehen, ihre
Verheissungen nicht als Hoffnung fur
diese Welt deuten zu wollen.

Hoffnung, so argumentiert Ratzinger,
beinhalte «etwas Unendliches». Sie kén-
ne sich nicht einmal in der Zukunft der
Menschheit erfillen. Nach ihm ist «eine
Hoffnung, die mich selber nicht betrifft,

32



auch keine wirkliche Hoffnung» (SS 30).
Als ob wir unser Seelenheil unabhingig,
von den Mitmenschen, auch von den
kommenden Generationen, heute pflegen
und morgen im sicheren Himmel genies-
sen durften. Wenn das nicht Hedlsegois-
mus pur ist, was der Platoniker auf dem
Papstthron verkiindet!

Und Opium des {Kirchen-)Volkes
obendrein! Was angeblich «alles andere
als Vertrdstung auf die Zukunft» sein
soll, kommt genau so daher. Denn: «Die
gegenwirtige Gesellschaft wird von den
Christen als uneigentliche Gesellschaft
erkannt; sie gehoren einer neuen Gesell-
schaft zu, zu der sie miteinander unter-
wegs sind und die in ihrer Wanderschaft
antizipiert wird» (SS 4). Diese «neue
Gesellschaft» aber bleibt der Ewigkeit
vorbehalten. Wie die Botschaft vom
Reich Gottes, die nur noch einen «neuen
Himmel» und nicht mehr eine «neue
Erde» (Jes. 65,17; Of. 21,1) zu verheissen
scheint. Selbst das «Harren der Schop-
fung» (Rom. 8,19), das ja wohl bedeutet,
dass Gottes Welt noch nicht fertig ist,
hatin dieser Hoffnungsenzyklika keinen
Plaiz;

Wenn es nach Ratzinger ginge, hiesse
die zweite Vaterunser-Bitte nicht mehr:
«Dein Reich komme!», sondern: «Nimm
uns auf in Dein {jenseitiges) Reich!» Ge-
wiss ist das Reich Gottes «Geschenk
Gottes», aber woher weiss der Papst,
dass Menschen nur «Menschenreich» (SS
35) bauen kénnen? Warum soll Gott
nicht mit ihnen sein, wenn sie sich fir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schopfung einsetzen? Als ob sich
Profangeschichte und Heilsgeschichte so
feinsauberlich trennen liessen! Sind nicht
alle Menschen berufen, «Mitarbeiter
Gottes» {1 Kor. 3,9) zu sein? Oder nur
«die Heiligen» {SS 35), wie hier ein-
schrankend gesagt wird? Die kanonisier-
ten, versteht sich. Es gibt fur den Rat-
zinger-Papst kein werdendes Reich Got-
tes ausserhalb der katholischen Kirche.

Vorbei das Ernstnehmen der Guten
Nachricht durch das Zweite Vatikanum,

dass uns «Gott eine neue Wohnstitte und
eine neue Erde bereitet, auf der die Ge-
rechtigkeit wohnt» (GS 39). Vorbei der
Glaube, dass «die Guter menschlicher
Wiirde, bruderlicher Gemeinschaft und
Freiheit» der Wegbereitung des Gottes-
reichs dienen und sich in seiner Vollen-
dung «wiederfinden» werden (GS 39).
Vorbei die Deutung der «Zeichen der
Zeit» als Hoffnungsmarken der Gerech-
tigkeit fur die Menschheit, nicht zuletzt
als Bestatigung dafur, «dass die Siege der
Menschheit ein Zeichen der Grasse Got-
tes» (GS 34) sind.

Madig gemachter Fortschritt ...

Diese Optik verbaut sich der Papst durch
einen abgrundigen Fortschrittspessimis-
mus. Fortschritt, definiert als «zuneh-
mende Herrschaft der Vernunit» und
«Uberwindung aller Abhingigkeiten»,
sel «ein revolutionires Potential von ge-
waltiger Sprengkraft» (SS 18), warnt der
sechzehnte Benedikt. Na, und? Er konnte
sich ja zwischen Opium und Dynamit
entscheiden. Da er im Christentum zum
vornherein keine revolutionire Botschaft
sieht, hat er sich schon entschieden. Der
«Glaube an den Fortschritt» ist nur noch
eine Folge der «Glaubenskrise der Ge-
genwart» (SS 17). Gewiss hat der Papst
Recht, wenn er das Janusgesichr des
Fortschritts kritisiert und gegeniiber dem
«Fortschritt von der Steinschleuder zur
Megabombe» den «Fortschritt in der
moralischen Bildung des Menschen»
postuliert (22). Was diese «moralische
Bildung» sozialethisch heissen, welche
«Sprengkraft» sie gerade in Zeiten des
Neoliberalismus entfalten miisste, ist
dem selbstgefilligen Inhaber des Stuhles
Petri aber keine mude Zeil wert.

Die verleugnete Pastoralkonstitution
«Gaudium et Spes» sah das anders. Sie
anerkannte in «einer grosseren Gerech-
tigkeit, einer umfassenderen Bruderlich-
keit und einer humanen Ordnung der
gesellschaftlichen Verflechtungen» (GS
35) eine «grosse Bedeutung fiir das Reich
Gottes», insofern dieser «irdische Fort-

33



schritt» zu «einer besseren Ordnung der
menschlichen Gesellschaft beitragen»
{GS 39) konne. Nach «Lumen gentium»,
der Dogmatischen Konstitution iiber die
Kirche, sollten die Christinnen und
Christen denn auch in der «gottgemaissen
Regelung der zeitlichen Dinge das Reich
Gottes suchen» (LG 31) und ihre «Hoff-
nung (...) nicht im Innern der Seele ver-
bergen», sondern «durch die Strukturen
des Weltlebens ausdricken» (LG 35).
Hier sei «die christliche Hoiffnung zum
Grund einer revolutiondren Haltung der
Christen in der Welt erklart» worden,
meinte damals kein Geringerer als Kar!
Rabner (Schriften zur Theologie, virI,
576)-

Tempi passati. Ratzinger spielt gar
noch die «Freibeit zum Bdsen» (SS 21)
gegen den Fortschritt aus, indem er der
Gegenseite eine deterministische End-
zeitideologie unterstellt: «Gibe es Struk-
turen, die unwiderruflich eine bestimmte
- gute — Weltverfassung herstellen, so
wire die Freiheit des Menschen negiert,
und darum wiren dies letztlich auch kei-
ne guten Strukturen» {SS 24). Was Rat-
zinger hier — einmal mehr — karikiert, ist
der Marxismus bzw. das, was der von
antikommunistischen Phantomschmerzen
geplagte Papst fur Marxismus hilt. Na-
titrlich ist gut nur eine Verfassung, die den
Menschen die Freiheit lasst, die gesell-
schaftlichen und politischen Strukturen
zu verbessern und dabei erst noch unter-
schiedlicher Meinung zu sein. Was wire
daran auszusetzen? (Da im iibrigen gera-
de die rémische Kirche behauptet, kraft
gottlichen Rechts tiber eine unwiderruf-
lich gute Verfassung zu verfugen, musste
Ratzinger erst einmal vor der eigenen ka-
nonischen Tire kehren.)

... und hoffnungsloser Atheismus

Keine Frohbotschaft verkiindet Rarzin-
ger dem Atheismus, da dieser «ohne
Hoffnung» (SS 44) sei. «Der Mensch
braucht Gott, sonst ist er hoffnungslos»
{SS 23), lautet das Verdikt. Ob aber Gott
sich so «brauchen» lasst? Wenn schon,

braucht Gott die Menschen, die Ungliu-
bigen nicht weniger als die Glaubigen.
Gott kann darum bei den Unglaubigen,
die ihn nicht kennen, sein und bei den
Glaubigen, die ihn kennen, nicht sein.
«Gott ist da, wo seine Gerechtigkeit ist,
wo seine Sache vertreten wird, nicht da,
wo man ihm Tempel baut und Gottes-
dienste feiert» (L. Ragaz).

Auch die Pastoralkonstitution betont,
dass Christus fur alle gestorben ist und
dass daher in den Herzen aller Menschen
guten Willens «die Gnade unsichtbar
wirkt» {GS 23). Das Konzil wirdigt jene
Atheistinnen und Atheisten, «die hohe
Guter der Humanitir pflegen, deren Ur-
heber aber nicht anerkennen» {GS 92).
Woher weiss dagegen Ratzinger, «dass,
wer Gott nicht kennt ... im letzten ohne
Hoffnung, ohne die grosse, das ganze
Leben tragende Hoffnung ist» {SS 27)?
Genugt es, an Goft zu glauben, damit
«das ganze Leben» von Hoffnung erfullt
ist? Zu scheiden wiren die Geister zwi-
schen jenen Glaubigen, die Gott kennen,
aber das Reich Gottes erst im Jenseits
erwarten, und jenen Unglaubigen, die fur
die Gerechtigkeit Gottes eintreten, ob-
schon der Himmel fur sie leer ist.

«Christliche Hoffnung» ist der Welt
weit mehr zugewandt, als uns Ratzinger
glauben macht. Das Leben «in Fulle»
mag zwar erst mit der «neuen Erde»
Wirklichkeit werden, aber als eine Welz,
int der alle Platz baben, lasst es sich nicht
auf St. Nimmerlein vertagen. Warum
erinnert sich der Papst so gar nicht an
die Einsicht der Pastoralkonstitution,
«dass alle Menschen, Glaubende und
Nichtglaubende, zum richtigen Aufbau
der Welt, in der sie gemeinsam leben,
zusammenarbeiten mussen» {GS 21)?
Und dass die Hoffnung auch darin be-
steht, dass sie es konnen?

Die Enzyklika «Spes Salvi» ist nicht
nur «hoffnungslos theologisch» {Publik-
Forum 23/07), sondern auch theologisch
hoffnungslos. Da fischt einer lieber im
Driiben, sodass oder damit hier alles
beim Alten und im Argen bleibt. °

34



	Päpstliche Jenseitshäresie?

