
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 12

Artikel: Benedikt XVI. über die Hölle

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carola Meier-Seethaler

Benedikt XVI. über die
Hölle

Die Philosophin und Psychotherapeutin Carola Meier-See-
thaler befasst sich in ihrem Essay mit dem anti-modermstt-
schen Rückfall des Josef Ratzinger, nunmehr Benedikt xvi.,
in die Drohgebärde mit ewigen Höllenqualen (auf die er
auch in der eben erschienenen Enzyklika «Spe salvi» nicht
verzichten kann). Für die Autorin setzt sich der Papst nicht
nur über die historisch-kritische Bibelexegese hinweg, das

Höllen-Dogma übersieht auch den reltgtonsgeschtchtlichen
Ursprung, der weder jüdisch noch christlich ist, sondern im
altpersischen Dualismus liegt. Auf diesem «Minenfeld des

Fundamentalismus» grenzt der Papst die Theologie der
Befreiung weiter aus, statt mit ihren spirituellen Werten der
Abwanderung von Christinnen und Christen zu evangelika-
len Sekten zu begegnen. Red.

Tradition des «Anti-Modernismus»
Am Sonntag, 26. März, brachte Radio
Vatikan die Meldung, Papst Benediktxvi.
habe in der Pfarrei Santa Felicita in Fi-
dene am nördlichen Stadtrand Roms
eine Predigt gehalten, in der er unter
anderem festhielt: «Jesus ist gekommen, um
uns zu sagen, dass er uns alle im Paradies
haben will und dass die Hölle, von der

man in unserer Zeit so wenig spricht,
existiert und ewig ist für jene, die ihre
Augen vor seiner Liebe verschliessen. »

Was der Papst mit dieser Botschaft
bezweckt, können wir nur vermuten,
jedenfalls passt sie in die Reihe seiner
Äusserungen gegen den «Modernismus»,
mit denen er an die Verlautbarungen
seiner Vorgänger, die diesem Thema
gewidmet sind, anzuknüpfen scheint.

Wer nun versucht, Näheres zur
Wiederbelebung der Höllenidee aus dem fast

gleichzeitig erschienenen Buch des Papstes

«Jesus von Nazareth»1 zu erfahren,
sieht sich enttäuscht. Zum Stichwort
«Hölle» steht da nicht eine Zeile, und
auch zum Stichwort «Teufel/Satan» gibt
es nur vage Andeutungen. Ob im
angekündigten zweiten Band Präziseres zu
diesem Thema zu finden sein wird, bleibt
abzuwarten.

Das nach den eigenen Worten des

Papstes «nicht als lehramtlicher Akt»
geschriebene Buch, das nur seine persönliche

Auffassung von Jesus Christus
darlegen soll, zeichnet sich durch einen
behutsamen Stil aus, der jede scharfe
Auseinandersetzung vermeidet und auf diese

Weise, formal gesehen, äusserst konziliant

wirkt. Im Gegensatz dazu sind seine

Kernaussagen geradezu hermetisch
dogmatisch, und dies sowohl auf der
exegetischen als auch auf der philosophischen
Ebene.

Das Endgericht im Neuen Testament
Als Nicht-Theologin beschränke ich
mich auf wenige grundsätzliche
Erwägungen philosophischer und religionsge-
schichtlicher Art, um die Behauptung
Ratzingers, Jesus von Nazareth habe die

354



Existenz der Hölle und die ewige
Verdammnis gelehrt, einordnen zu können.

Als erstes ist dabei die Frage zu klären,
wo in den Schriften des Neuen Testaments

vom Endgericht und der ewigen
Verdammnis die Rede ist. Überraschenderweise

finden sich einschlägige Stellen

nur im Matthäusevangelium (Mt. 8,12;
i3,4if.; 22,13; 15AI) und in der
Offenbarung des Johannes (20,9ff.), während
sie bei den drei anderen synoptischen
Evangelien (Markus, Lukas, Johannes)
fehlen. Dies wäre Anlass genug für eine

Auseinandersetzung mit der historischen
Bibelkritik, die sich mit den Einflüssen

so genannt apokrypher (kanonisch nicht
anerkannter) und in diesem Fall
apokalyptischer Schriften auf die Autoren der

Evangelien befasst.
Benedikt xvi. äussert sich in dieser

Hinsicht auf den ersten Blick
widersprüchlich. In seinem Jesusbuch hebt er
zunächst die grosse Bedeutung der
historisch-kritischen Methode hervor, um
dann aber sogleich von deren Grenzen

zu sprechen. Letztlich vertraut er nur auf
die «kanonische Exegese», das heisst auf
die von der Gesamttradition der Kirche
abgesegnete Interpretation, für die er sich
auf die Inspiration durch den Heiligen
Geist beruft. Schon für den wissenschaftlichen

Begriff «Christologie», die sich mit
dem Selbstverständnis des Jesus von
Nazareth befasst, nimmt der Papst die
dogmatische Definitionsmacht in Anspruch:
« Christologie», so heisst es im Glossar,
sei «das Sprechen von Jesus Christus als
Sohn Gottes und Offenbarer des Vaters;
die Lehre von der Anwesenheit Gottes
in Jesus Christus.»

Zurück zur Behauptung von der Existenz

der Hölle, wie sie an verschiedenen
Stellen des Matthäusevangeliums
erscheint. Dort heisst es unter anderem:
«Der Menschensohn wird seine Engel
aussenden, und sie werden aus seinem
Reich alle zusammenholen, die andere
verführt und Gottes Gesetz übertreten
haben, und werden sie in den Ofen wer¬

fen, in dem das Feuer brennt. Dort werden

sie heulen und mit den Zähnen
knirschen» (Mt.i3,4if.).

Und die Offenbarung des Johannes
spricht von einem letzten Kampf
zwischen dem Lager der Heiligen und den
falschen Propheten mit ihren Anhängern:
«Da fuhr Feuer vom Himmel und
verzehrte sie. Und der Teufel, der sie
verführt hatte, wurde in den Feuer- und
Schwefelsee geworfen, wo auch das Tier
(Symbol für das römische Reich und
seinen Kaiserkult- C.M.-S.) und der falsche

Prophet sind. Dort werden sie Qual
leiden Tag und Nacht in die Ewigkeiten der

Ewigkeiten hinein» (Of. 20,9f.).

Ursprung im altpersischen Dualismus
Werden solche sadistisch anmutenden
Verwünschungen als inspirierte Wahrheiten

betrachtet, stehen wir ihnen ebenso

erschüttert wie hilflos gegenüber. Aber
es gibt eindeutige religionsgeschichtliche
Hinweise dafür, dass die Vorstellungen
von einer jenseitigen Hölle ursprünglich
weder jüdisch noch christlich sind.
Vielmehr finden sich die Ansätze dazu im
altpersischen Dualismus, den Zarathustra

im 6. vorchristlichen Jahrhundert
begründete. Danach stehen die
kosmischen Kräfte des Leben spendenden
Lichts einerseits und der todbringenden
Finsternis andererseits von Anbeginn
miteinander im Kampf, der letztlich
durch den Einsatz des Menschen für das

Gute und Wahre zugunsten des unsterblichen

Lebens entschieden werden soll.
Hier haben wir die erste apokalyptische
Sicht der Weltgeschichte vor uns, die in
einer Art Weltgericht endet, wenn die
Verstorbenen über die Brücke gehen,
welche die Guten zum ewigen Leben
führt und von den todgeweihten Bösen

trennt.
Erst nach dem Tod Zarathustras, der

seine Theologie rein ethisch begründete,
wurden die Jenseitsvorstellungen mit
jenen schrecklichen Höllenbildern
ausgestattet, welche die Juden im
babylonischen Exil kennenlernten. Die Rede

Der neue Essays-
Band von Carola
Meier-Seethaler:
Macht und Moral, 16
Essays zur Aufkündigung

patriarchaler
Denkmuster.
Xanthippe Verlag Zürich,
2007, 254 Seiten,
CHF 34.00

355



vom Feuer oder vom Feuersee, vom
Satan als dem Schlangendrachen, der in das

Feuer geworfen wird, und von den
Verdammten, die das gleiche Schicksal ereilt,
das alles findet sich in den altpersischen
avestischen Schriften. Sie sollen auf frühe

Praktiken eines Gottesurteils zurückgehen,

bei dem die Angeschuldigten über
glühendes Eisen oder geschmolzenes Metall

gehen müssten.2
Nachdem die Perser Babylonien

erobert hatten, wurden solche Texte immer
wieder aufgelegt und unter anderem
durch das apokryphe Henochbuch den

Juden der vorchristlichen Jahrhunderte
bekannt. Das schliesst die Wahrscheinlichkeit

ein, dass sie auch die Vorstellungswelt

der Evangelisten beeinflussten.
Im Gegensatz dazu spricht der viel

ältere Prophet Jesaja nicht von einem

jenseitigen Ort der Hölle, sondern
prophezeit die reale Vernichtung der Feinde
Israels. Wenn er dabei das Strafgericht
Gottes mit abscheulichen Bildern höchst
diesseitiger Racheakte beschreibt, so
handelt es sich um die Wiederholung von
Grausamkeiten, wie sie von den Assyrer

n, aber auch von anderen Eroberern
belegt sind, die das israelische Stammesgebiet

heimsuchten.

Minenfeld des Fundamentalismus
Bleibt die Frage nach dem Zweck der

päpstlichen Botschaft, die christliche
Welt solle sich an den Glauben an die
Hölle erinnern. Ist es eine Art
moralischer Drohung, welche den sittlichen
Ernst erneuern soll? Ein Kampf gegen
moralische Gleichgültigkeit und falsche
Toleranz gegenüber dem Bösen?

Was auch immer das Motiv sein mag,
es führt uns auf das Minenfeld des

Fundamentalismus, und dies in einem
geistesgeschichtlichen Augenblick, in
welchem die schlimmsten Bedrohungen für
die Menschheit von fundamentalistischen

Strömungen ausgehen.
Aber damit nicht genug. Der jetzige

Inhaber des päpstlichen Stuhls hat schon
als Kardinal und Leiter der römischen

Glaubenskongregation den wichtigsten
Aufbruch der christlichen Theologie in
Gestalt der Befreiungstheologie rigoros
und mit höchst zweifelhaften Mitteln
bekämpft.3 Das traurige Ergebnis dieses

lehramtlichen Ausschlusses liegt im
heutigen Südamerika vor uns: Enttäuscht
von einer Kirche, die das soziale

Engagement vieler ihrer Bischöfe und Priester

verriet, kehrten ihr Zehntausende den
Rücken und fielen in die Arme evangeli-
kaler Sekten, die unter dem Deckmantel
der sozialen Wohltätigkeit immer mehr
Anhänger für ihre Lehren gewinnen.

Dazu kommt der Verlust an persönlicher

Glaubwürdigkeit, die nicht nur in
Südamerika auf dem Spiel steht. Wenn
Benedikt xvi. am selben Anlass in Rom,
an dem er die Glaubenswahrheit der
Hölle verkündigte, den vor 27 Jahren
ermordeten ErzbischofRomero als Märtyrer

würdigt und ihn als Hoffnung für
die Welt bezeichnet, so muss das in den
Ohren der Befreiungstheologen und
-theologinnen wie Hohn klingen. Denn zu
dessen Lebzeiten hat der damalige
Kardinal Ratzinger nicht nur den Erzbischof
selbst abweisend behandelt, sondern
auch dessen engsten Mitarbeiter, den

Befreiungstheologen Jon Sobrino, ge-
massregelt - und diese Massregelung
wurde im März dieses Jahres durch die
Glaubenskongregation noch verschärft.
Indirekt ermutigte die vatikanische
Ablehnung der Befreiungstheologie jene
rechtsgerichteten, von den USA gestützten

Kräfte, aus deren Lager der Mörder
Romeros kam.

Verhindern der Glaube an das absolut
Böse und die dogmatische Festlegung des

Guten die Klarsicht für die wahren
spirituellen Werte des Christentums? •
1 Josef Ratzinger, Benedikt xvi., Jesus von Nazareth,

Freiburg-Basel-Wien 2007.
2 Vgl. Friedrich Heiler, Die Religionen der Menschheit,

Stuttgart 1980, 2Ó5ff.; Herman Lommel,
Einführung in die Gathas des Zarathustra, Basel

I97I-
3 Vgl. Urs Eigenmann, Es geht um Leben und Tod.
Zur vatikanischen Note gegen Jon Sobrino, in:
NW 2007,144ff.

356


	Benedikt XVI. über die Hölle

