
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 12

Artikel: Hunger hat keine Religion : Gespräch

Autor: Spieler, Willy / Fernandes, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-G esprach von Willy Spieler mit John Fernandes

Hunger hat keine
Religion

WS: Zwangsbekehrt?
JF:Zum Teil leider schon. Die
Jesuitenmissionare hatten vielleicht andere Motive.

Aber den Portugiesen ging es um
die Kolonisierung, zu der die Religion
missbraucht wurde. Sie wollten den
Menschen ihre ganze Kultur und Lebensweise

aufzwingen. Selbst die Namen der
Einheimischen wurden geändert. So

kamen meine Vorfahren zum portugiesischen

Familiennamen Fernandes. Ob
das der taufende Missionar oder sonst
ein portugiesischer Gönner der Mission
so wollte, wissen wir nicht. Als dann
später die Engländer kamen, wurden die
Vornamen anglisiert, darum habe ich
nebst einem portugiesischen Familiennamen

auch noch einen englischen Vornamen.

«Auch Freude und
Liebe haben keine

Religion» (John
Fernandes beim NW-
Gespräch).

Freiheit in der Kirche ist nicht Selbstzweck

Willy Spieler: John Fernandes, in seiner
Laudatio erwähnt Erwin Koller, wie eine
kolomalistische Missionierung die Identität

Ihrer Familie bis hin zur Namenge-
bung geprägt hat.
John Fernandes: Meine Vorfahren kommen

aus Goa. Die Portugiesen haben
nicht nur das Land erobert, sondern die
Menschen auch zum Christentum
bekehrt.

WS: Sie sind Professor für Christentum
an der staatlichen Universität Mangalore.

Wie kommt es, dass eine staatliche
Universität in Indien ein solches Angebot
in christlicher Theologie macht?
JF: In Indien sind die Universitäten
sowohl staatlich als auch weltlich. Keine
Religion wird bevorzugt behandelt oder

gar offiziell gelehrt. Ausnahmen sind die
Hindu-Universität in Benares, die
Muslim-Universität Aligarh in Uttar Pradesh
und eine christliche, eigentlich anglikanische

Universität in der Nähe von
Kalkutta. Daneben hat jede Religionsgemeinschaft

ihre eigenen theologischen
Hochschulen. An den weltlichen Universitäten

gibt es jedoch «Chairs», die von
Privaten unterhalten werden. So beruht
auch der «Chair in Christian Studies» in
Mangalore auf einer Stiftung. Meine
Veranstaltungen, Symposien, Vorträge
usw., sind vor allem für die Öffentlichkeit
bestimmt und haben eine interreligiöse
Zielsetzung.

WS: Sie sind einer der drei diesjährigen
Preisträger der «Herbert-Haag-Stiftung
für Freiheit in der Kirche». Was bedeutet
Ihnen dieser Preis?
JF: Der Preis ist für mich eine internati-

346



onale Bestätigung meiner Arbeit. Ich
hatte in Innsbruck und in Trier studiert
und war geprägt von der Theologie der
Befreiung. In Indien war diese Drittwelt-
Theologie etwas Neues. Es kam zu
Schwierigkeiten mit den Bischöfen. Ich
wurde in ein abgelegenes Dorf versetzt
und habe dort erst recht weitergemacht.
Man Hess mich gewähren, aber gab mir
auch das Gefühl, ein Aussenseiter zu sein.

Zwar gab es eine Arbeiterjugend,
Studierende und einige Priester, die mit der

Befreiungstheologie sympathisierten,
aber sie wollten sich damit nicht
exponieren. Inzwischen wird meine Arbeit für
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung, aber auch meine interreligiöse

Arbeit von den Bischöfen
anerkannt.

WS: Ihr Festvortrag anlässlich der Preis-
verlethungstandunter dem Titel «Eine freie
Kirche im Dienst der Befreiung der
Menschen». Was wollten Sie damit sagen?
JF: Freiheit in der Kirche ist nicht Selbstweck.

Gerade im Kontext der Dritten
Welt stellt sich weniger die Frage, wovon,
sondern wozu man eigentlich frei ist. Es

geht darum, frei zu sein, um anderen
Menschen zur Freiheit zu verhelfen. Das
ist der Sinn von Befreiung, wie sie auch

von anderen Religionen verstanden wird.
Das ist der Sinn des Reiches Gottes, für
das die Kirche da ist.

WS: «Freiheit zu» setzt aber auch «Freiheit

von» voraus, z.B. von kirchlicher
Repression, die der Befreiung der
Menschen im Wege steht.
JF: Ja, man muss die Freiheit haben, für
die Freiheit der anderen arbeiten zu können.

Religionen spielen in Indien eine

grosse Rolle
WS: Sie gehören einer Religionsgemeinschaft

an, die als Minderheit in einer
multireligiösen und multikulturellen
Gesellschaft lebt. Welche Religionen von
Bedeutung gibt es in Indien?

JF: Religionen spielen in Indien eine grosse

Rolle. Im Küstengebiet von Karnata-
ka, wo ich lebe und arbeite, sind die
Angehörigen der christlichen Religion
eine grosse Minderheit von etwa 15
Prozent. Auch im benachbarten Kerala im
Süden sind es 15, im nördlich gelegenen
Goa sogar 20 Prozent. Der Anteil des

Islam ist in unserem Küstengebiet etwas
höher. Hauptreligion aber ist der Hinduismus,

eigentlich ein Sammelbegriff für
verschiedene religiöse Gruppen wie
Brahmanen, Shivaiten usw.

Keine dieser Religionen ist eine
ausschliessliche Unterschichtsreligion,
sondern sie sind geprägt von der Mittel-

Preis-Urkunde für John Fernandes
«Die Herbert Haag-Stiftung für Freiheit in der Kirche
verleiht Dr. John Fernandes, Professor für Christentum
an der staatlichen Universität von Mangalore in
Südindien,einen Preis für sein unermüdliches Engagement in

der Bewegung «Dharma Samanvaya - religiöse Harmo-
nie».John Fernandes verbindet den interreligiösen
Austausch mit Hindus, Muslimen und Djains exemplarisch

mit dem Einsatz für ein neues Gesicht der Kirche
Indiens:dialogisch in derGrundhaltung,offen gegenüber

der indischen Kultur, orientiert an den Menschenrechten

und solidarisch im Kampf für Freiheit, Gerechtigkeit

und Bewahrung der Schöpfung.
Möge seine Vision eines Gottes, der grösser ist als alle

Religionen, zur Quelle einer Spiritualität werden, die
Menschen aus verschiedenen Religionen inspiriert und
verbindet.»

schiebt. Sie alle haben ihre eigenen Schulen,

die sich aber an den staatlich
vorgegebenen Lehrplan halten müssen.
Vertreten ist bei uns auch eine kleinere
Religionsgemeinschaft, die «Djain» heisst
und ursprünglich eine Reformbewegung
innerhalb des Hinduismus darstellt und
schon vor dem Buddhismus entstanden
ist. Mit diesen drei Religionsgruppen
arbeiten wir zusammen. Sie gehen in
unserem Teil Indiens offen aufeinander

347



WS: Wir hören von zunehmender Gewalt
unter Religionsgemeinschaften im
heutigen Indien. Gibt es in Ihrem Umfeld
auch schon derartige Auseinandersetzungen?

JF: Was in der ganzen Welt geschieht,
macht auch vor uns nicht Halt. Wir kennen

zwar ein friedliches Zusammenleben
nicht nur verschiedener Religionen,
sondern auch verschiedener Kulturen und
Sprachen. Unsere Hindus sprechen zum
Beispiel die Kannada Sprache. Ich spreche

Konkani, das aus Goa kommt. Diese

Mischung von Sprachen und Kulturen
hat zu einer gewissen Toleranz geführt.

Seit etwa zwanzig oder dreissigJahren
beobachten wir jedoch eine Polarisierung,

die ganz Indien erfasst. Wenn
irgendwo eine mulismische Moschee von
militanten Hindus zerstört wird, so hat
das Auswirkungen auch bei uns. Die
radikale Hindupartei ist sehr stark in Kar-
nataka. Sie ist eine Partei der Händler
und Gewerbler, die mehr und mehr nach
rechts tendieren. Meinungsverschiedenheiten

werden zunehmend mit Gewalt

ausgetragen. Voriges Jahr wurden bei uns
in Mangalore zwei Muslime getötet und
einige Geschäfte angezündet.

Dahinter stehen wirtschaftliche
Interessen, die politisch hochgespielt und
religiös verbrämt werden. Die Muslime,
die wirtschaftlich stärker geworden sind,
tendieren zur Kongresspartei, die
radikalen Hindus dagegen wollen ihre
wirtschaftliche Macht durch eine eigene
Partei absichern. Es gibt auch kriminelle

Banden, die von diesen Leuten für
eigene Zwecke instrumentalisiert werden.

Gewöhnlich heisst es von Seiten des

Staates und der Medien, die Muslime
seien gewalttätig oder hätten mit Gewaltakten

angefangen. Menschenrechtsgruppen,
die diese Ausschreitungen analysieren,

weisen jedoch nach, dass die Gewalt
nicht von einer bestimmten Religionsgruppe

allein ausgeht.

WS: Und die Christen sind die bravsten?

JF: In unserem Gebiet versuchen wir
wenigstens, eine vermittelnde Rolle zu spielen.

In anderen Teilen Indiens werfen
Hindus den Christen teilweise zu Recht

vor, dass sie die armen Hindus mit
karitativer Hilfe bekehren wollten.

Uns verbindet der Glaube an eine

göttliche Realität
WS: Ihre Grundüberzeugung lautet:
«Gott ist grösser als alle Religionen, darum

muss es eine Spiritualität geben, die
alle verbindet.» Sehen das die
Religionsgemeinschaften, mit denen Sie im Dialog
stehen, auch so? Laufen Religionen nicht
immer wieder Gefahr, Gott für sich allein

zu beanspruchen, die einzig wahre Religion

sein zu wollen?
JF: Der Grundsatz ist wegleitend für die

Gruppe, mit der ich in Mangalore arbeite.

Ja, es geht nicht um irgendeine Theorie,

sondern die Erfahrung mit dieser

Gruppe zeigt mir, dass der Grundsatz
richtig ist. Hindus, Muslime und Christen,

die hier zusammenkommen, überlegen

sich, was uns verbindet und was uns
trennt. Was uns verbindet, ist der Glaube

an eine göttliche Realität. Diese wird
von den verschiedenen Religionen
unterschiedlich gedeutet. Es gibt Religionen,
die den Anspruch erheben, die alleinige
Wahrheit zu vertreten. Hindus und
Buddhisten sind da viel offener. Das Unendliche

oder Nirwana steht hier anstelle
eines persönlichen Gottesbegriffs. Dass

Gott grösser ist als alle Religionen, ist
für uns immer mehr ein Erfahrungsgrundsatz

geworden.

WS:Die Bewegung, von der Sie sprechen,
nennt sich «Dharma Samanvaya»
(religiöse Harmonie). Sie haben diese Bewegung

gegründet. Wie sind Sie dazu
gekommen?

JF: Vor etwa zehn Jahren hat ein Hindu,
der früher eine katholische Schule
besucht hatte und jetzt verschiedene Hindu-
Schulen, unter ihnen auch eine
Hochschule, leitet, uns gegenüber den Wunsch

geäussert, die Verantwortlichen für die

348



Erziehung an hinduistischen,
muslimischen und christlichen Schulen
zusammenzurufen. Es kamen etwa fünfzig
Leute von ebenso vielen Schulen. Wir
überlegten uns, wie wir durch interreligiose

Erziehung unter den Schüler/innen
ein gegenseitiges Verständnis erreichen
könnten. Die Schulen sind das Abbild
der Gesellschaft, an Hindu-Schulen gibt
es mehrheitlich Hindus, an katholischen
Schulen ist vielleicht die Hälfte katholisch,

die andere Hälfte muslimisch oder
hinduistisch, an muslimischen Schulen
verhält es sich ähnlich. Diese Religionen
sind an allen Schulen vertreten.

Wenn wir nun damit anfangen, die
Schüler/innen und die Studierenden nicht
nur in ihrer eigenen Religion zu
unterweisen, sondern in ihnen auch das
Verständnis für die anderen Religionen zu
wecken, dann entsteht eine Atmosphäre
der Toleranz und des Dialogs. «Saman-

vaya» heisst verstehen, helfen, heisst
Harmonie. Der Weg zu dieser Harmonie
vollzieht sich auf drei Stufen:
1. Voneinander lernen. Hindus wissen
nicht, wie die Muslime beten und was
sie glauben und warum sie so beten und
glauben. Man besucht daher gegenseitig
die Gebetshäuser.
2. Zusammen feiern. Die Hindu-Feste

sind bei uns Staatsfeiertage, ebenso zwei
muslimische Feste und die beiden christlichen

Feste Weihnachten und Ostern.
Wir haben begonnen, uns an den Festen

gegenseitig zu besuchen oder sie in den
Schulen am Vortag oder am Tag danach

zusammen zu feiern. Natürlich müssten
wir die Lehrkräfte für diese Art
Religionskunde ausbilden.
3. Gemeinsam die Armut bekämpfen.
Wir müssen wegkommen von der exklusiven

Sozialarbeit nur für die eigenen
Religionsangehörigen.

Durch diese Erziehung werden auch
die Eltern und über sie die Gesellschaft
beeinflusst.

WS: Wird hier wirklich zusammen gefeiert

bis hin zum gemeinsamen Beten?
JF: Wenn zum Beispiel die Hindus ihr
Lichterfest feiern, machen wir mit im Be-

wusstsein, dass Licht ein Symbol in allen

Religionen ist. Gemeinsam beten ist
schwieriger. Die Muslime beten zwar mit
Christen, aber nicht mit Hindus. Deshalb
lassen wir in unseren Gruppen die Muslime

beten und nehmen an ihrem Gebet
teil. So halten wir es auch mit der
Teilnahme an den muslimischen Feiern, wir
verfolgen die rituellen Handlungen und
gehen anschliessend zusammen essen.

Katholische Volks-
frömmigkeit in
Kerala: Verehrung
einer Christus-Figur,
Februar 2006.

349



WS: Wie ist es mit der Eucharistiefeier?
JF: Christen haben auch ihre Schwierigkeiten,

die anderen einzuladen. Für Hindus

wäre das kein Problem. Es gibt
allerdings kleinere Gruppen, Ashrams zum
Beispiel, die bis zur eucharistischen
Gastfreundschaft gehen. Die Kirchenleitung
ist jedoch strikt dagegen.

WS: Wie erreichen Sie mit dieser interre-
ligiösen Arbeit die einfachen Menschen,
die nicht zur dialoggeübten Elite zählen?

JF: Wir fragen ja nicht so sehr nach
Gottesvorstellungen und Glaubenssätzen, es

sind vielmehr symbolische Gesten, Musik

und Tanz, die uns verbinden. Wenn
bei einer Naturkatastrophe unsere Hilfe
gefordert ist, kommen wir nicht als
Christ/innen oder als Hindus zusammen.
Hunger und Krankheit haben keine
Religion. Aber auch Freude und Liebe
haben keine Religion. Das lehrten uns
schon Mutter Teresa und Mahatma Gandhi.

Eine weitere Möglichkeit des Dialogs

ist das «Pilgern». Wir versammeln

uns, um gemeinsam einen Tempel, eine
Moschee oder eine Kirche zu besuchen.

Zusammen feiern, zusammen beten,
zusammen helfen und uns zusammen auf
den Weg machen - das sind die Formen
eines umfassenden, eines «comprehensive

dialog», mit dem wir uns für die
ganzheitliche Befreiung des Menschen
einsetzen.

Mit dem Kirchenrecht gegen die

Befreiungstheologie
WS: Ihre Theologie hat einen doppelten
Kontext: Zum multireligiösen Kontext
kommt der soziale und politische hinzu.
Was bedeutet «kontextuelle Theologie»
angesichts eines Massenelends, das zum
Himmel schreit, während es in Indien
bereits mehr Dollarmilliardäre geben soll
als in den USA?
JF: Angefangen habe ich nicht mit dem

interreligiösen Dialog, sondern in der
Christlichen Arbeiterjugend, danach
kam die Arbeit mit der Landbevölke¬

rung, verbunden mit dem Kampf um die
Landreform. Das Land gehörte den
Grossgrundbesitzern oder multinationalen

Firmen und nicht denen, die es

bearbeiteten. Kontext der Theologie waren

diese Armut und diese Ungerechtigkeit.

Darum analysierten wir ihre Ursachen

in den gesellschaftlichen Strukturen.
Heute habe ich mit dem interreligiösen
Dialog immer noch das Ziel einer besseren

Gesellschaft vor Augen.

WS: Welches ist der Stand der Befreiungstheologie

im heutigen Indien?
JF: Wir haben vor etwa zwanzig Jahren
eine Priestergruppe gegründet, die
«Catholic Priests' Conference of India». Ich

war der erste Vorsitzende. Die Mitglieder
arbeiteten wie ich selbst mit Menschen
in sozial prekären Verhältnissen und
haben dabei Schwierigkeiten mit den
Kirchenleitungen bekommen. Die Gruppe
besteht aus etwa dreihundert Mitgliedern,

macht öffentliche Versammlungen
und Wortmeldungen. Aber es gab eine

Zeit, wo wir tausend Mitglieder hatten.

WS: Warum dieser Rückgang?
JF: Wir waren ursprünglich sehr
zuversichtlich, dass die Kirchenleitungen
mitmachen würden, und meinten, die kirchliche

Soziallehre auf unserer Seite zu
haben. Stattdessen haben die Bischöfe
selbst eine Priestergemeinschaft gegründet,

die mit ihnen zusammen gehen sollte.

So hat man versucht, uns zu margi-
nalisieren.

WS: Sie haben mir doch eingangs gesagt,
dass Sie als Befreiungstheologe heute die

Anerkennung der Bischöfe gemessen.
JF: Die Bischöfe haben zwar nichts
dagegen, dass wir Theologie treiben. Sobald

wir aber zur Tat übergehen, kann es zum
Konflikt kommen. Diese Erfahrung
haben wir schon in der Christlichen
Arbeiterjugend gemacht. Einmal gab es sogar
eine Demonstration von Mitarbeitenden
kirchlicher Krankenhäuser vor dem Haus

350



des Bischofs. Etwa 200 Personen, unter
ihnen auch Priester, haben auf diese Weise

ihre Rechte eingefordert.

WS: Das Modell «Kolonialkirche» mit
intakten hierarchischen Strukturen, aus-
sengeleitet von «Rom», scheint noch
immer präsent zu sein.
JF: Es werden auch nur solche Leute zu
Bischöfen ernannt, die in Rom studiert
und vorzugsweise in Kirchenrecht
promoviert haben. Uns fehlt die Erfahrung
der Feudalzeit, in der die Bischöfe
zugleich souveräne Fürsten waren, wir
kennen nur die Erfahrung der Kolonialzeit.

Von daher kritisieren die Hindus,
dass unsere Religionsführer vom Ausland
bestimmt werden.

WS: Früher hiess das bei uns, die Kirche
werde «ultramontan» geleitet.
JF: Wir müssten wohl sagen «ultramarin»
(lacht).

Mission ist gleichbedeutend mit
Befreiung
WS: Sie haben in Ihrem Festvortrag
gesagt, es gelte, «die alte Idee der Bekehrung

und Kirchengründung durch das

Konzept der Befreiung» zu ersetzen.
JF: Wenn man heute fragt, was «Mission»

in Indien sei, dann kann ich
angesichts der grossen Ungerechtigkeit in
diesem Land nur sagen: Wo Unterdrückung

ist, da ist Mission gleichbedeutend
mit Befreiung. Oder auch: Wo Zerstörung

der Umwelt ist, da ist Mission
gleichbedeutend mit Bewahrung der
Schöpfung. Bekehrung als Versuch,
Menschen von einer Religion in die andere
bzw. in die Kirche zu bringen, ist weder
christlich noch kontextuell. Befreiung,
ganzheitlich verstanden, hat eine menschliche,

eine gesellschaftliche und eine
spirituelle Dimension.

WS: Sie kritisieren die «Freiheit» der
westlichen Welt als das Recht des Starken,

den Schwachen zu dominieren.
JF: Freiheit, liberal verstanden, als freie

Marktwirtschaft zum Beispiel, oder als

Eroberung eines anderen Landes, unter
dem Vorwand, es zu befreien, ist nicht
Freiheit, schon gar nicht biblische Freiheit.

WS: Sie sind in der Christlichen
Arbeiterjugend und in der Grass-root-Bewe-

gung tätig gewesen, haben auch die

Bewegung «Dharma Samanvaya» gegründet.

Mir scheint, Sie waren zeitlebens auf
der Suche nach dem Subjekt der Befreiung.

JF: Genau. Die Befreiung kommt von den
Unterdrückten. Sie sind das Subjekt ihrer
eigenen Befreiung. Das haben wir schon
in der Christlichen Arbeiterjugend von
der marxistischen Gesellschaftsanalyse
gelernt. Sie ist noch heute für christliche
und sozialistische Gruppen von Bedeutung.

Der Prozess der Bewusstseinsbil-
dung geht freilich nicht von den untersten

Klassen aus, sondern von Menschen

aus der Mittel- oder sogar Oberklasse,
die sich mit den Interessen der
Unterdrückten identifizieren. So haben auch
wir als privilegierte Christen unsere
Aufgabe verstanden.

WS: Gibt es eine Zusammenarbeit mit
politischen Parteien?
JF: Nicht offiziell, aber es ist bekannt,
dass Christen aus ihrer christlichen
Überzeugung heraus bei kommunistischen
oder sozialistischen Parteien sind. In
Indien verfolgen kommunistische
Regierungen wie diejenige in Westbengalen
denn auch eine glaubwürdige soziale und
tolerante Politik.

WS: Was sagt dazu die kirchliche Obrigkeit?

JF: Sie warnt, aber exkommuniziert wird
deswegen niemand mehr. Wenn ich bei
einem Streik gesehen werde, hat sie
nichts dagegen. Sie ist sogar froh, wenn
sie sagen kann: Wir haben Priester, die
sich für die Arbeiter, die Umwelt usw.
einsetzen oder die gar einen Preis in der
Schweiz kriegen (lacht). Unterstützen tun

351



«Auch bei uns heisst

es: Seid ihr Kommunisten

oder Christen?»

(Alle Bilder:
W. Spieler).

sie mich trotzdem nicht. Werde ich
verhaftet, so wird es heissen, ich sei selber
schuld.

Eine interreligiose Befreiungstheologie?

WS: Ist das Kastenwesen Teil der hindu-
istischen Religion? Wenn ja, wäre das
nicht ein Hindernis für die interreligiöse
Zusammenarbeit?
JF: Auch die Hindus wollen vom Kastenwesen

loskommen. Die untersten Kasten
sind auch die untersten Klassen, die in
die linken Parteien gehören. Dass sie aber
das Subjekt ihrer Befreiung wären, ist
ein Gedanke, der meinen hinduistischen

Dialogpartnern fremd ist, das muss ich

offen zugeben. Ich kann umgekehrt meine

interreligiöse Arbeit nicht davon
abhängig machen, dass alle andern meine
ideologischen Auffassungen teilen. Einig
sind wir uns über alle politischen Gegensätze

hinweg, dass wir für den religiösen
Frieden arbeiten wollen.

Die Gegensätze sind mitunter auch
unscharf. Die Kommunisten sind zwar
gegen die USA, aber nicht gegen weitere
Atomkraftwerke. Und bei vielen Linken
rangieren Arbeitsplätze vor Ökologie.
Das Subjekt der Befreiung ist nicht
immer eindeutig identifizierbar, so wenig
wie die Befreiung selbst.

WS: Finden Sie für ihr Konzept der
Befreiung einen interreligiösen Ansatz?
Anders und pointierter gefragt: Gibt es

schon eine interreligiöse Befreiungstheologie?

JF: Noch nicht. Es gibt diesen Wunsch in
vielen Gruppen. Es gibt auch einzelne
Persönlichkeiten, die in diese Richtung
vorangehen. Eine von ihnen ist Swami
Agnivesh in Delhi, ein früherer
Hinduprofessor, der sich heute für Schuldsklaven

und misshandelte Kinder einsetzt,
2004 auch den alternativen Nobelpreis
erhalten hat. Er ist überzeugt, dass der
Hinduismus die Religion einer
umfassenden - die menschliche, soziale und
politische Dimension einschliessenden

- Befreiung sein müsse. Wir haben ihn
nach Mangalore eingeladen und arbeiten

mit ihm zusammen.

WS: Er hat 2006 auch am Kongress des

Internationalen Bundes Religiöser
Sozialistinnen und Sozialisten in Oslo einen

Vortrag gehalten.
JF: Unter den Muslimen gibt es ähnlich
herausragende Gestalten, z.B. Asghar Ali
Engineer, der in Bombay das «Centre for
the Study of Society and Secularism»
gegründet und ebenfalls den alternativen
Nobelpreis erhalten hat. Der studierte
Bauingenieur hat sich zur Lebensaufgabe
gemacht, einen befreienden und säkularen

Islam zu vertreten.
Was Not tut, ist eine Befreiungstheologie,

die über die Grenzen des Christentums

hinausgeht. Sonst gibt es keine
umfassende Befreiungsbewegung.

WS; Wie schätzen Sie die Chancen für
eine solche Befreiungsbewegung ein?
JF: Das Problem ist, dass Menschen, die
sich um Befreiung bemühen, der Religion

oft sehr kritisch gegenüberstehen.
Auch bei uns heisst es: Seid ihr Kommunisten

oder Christen? Beides zu verbinden,

ist fast nicht möglich.

WS: Sie sagen, Befreiung habe auch eine
kosmische Dimension. Gibt es diesen
Ansatz für eine ökologische Theologie
auch in der interreligiösen Arbeit?
JF: Noch ist Religion für viele Rettung

352



der Seele und nicht Bewahrung der Umwelt

oder Umgestaltung der Gesellschaft.

Aber ein Umdenken zeichnet sich ab.
Einmal kam in Mangalore eine
muslimischeJugendgruppe zu mir, weil sie sah,
dass ich mich zusammen mit Hindus für
die Umwelt einsetzte. Von ihrem Glauben

fanden die Jugendlichen nicht so
ohne weiteres den Zugang zu diesem
Thema. Wenn man ihnen klar macht,
dass der Schöpfer auch der Herr der

Schöpfung ist, dass also die Zerstörung
oder der Missbrauch der Schöpfung sich

gegen den Schöpfer selbst richtet, dann
sind sie ganz dabei.

Der Hinduismus hat einen besonderen

Zugang zu dieser kosmischen Dimension,

ist doch Paramatma, die Weltseele,
verbunden mitJivatma, der individuellen
Seele. Von daher wird Umweltzerstörung
in Zukunft wohl immer mehr die Frage
nach der eigenen religiösen Identität
aufwerfen.

Auf dem Weg zu einer sozialistischen
Spiritualität
WS: Anfang 2006 haben Sie sich an
einem Seminar des «SocialJustice Forum
Mangalore» zum Thema «Gibt es eine

Zukunft für den Sozialismus?» beteiligt.
Was verstehen Sie unter einem zukunftsfähigen

Sozialismus
JF: «Sozialismus» ist in Indien kein
negativ besetzter Begriff, sondern steht

sogar in unserer Verfassung. Es gab bei

uns auch verschiedene Versuche, einen
indischen Sozialismus zu entwickeln. Der
bekannte Gandhi-Schüler und Sozialist
Ram Manohar Lohiya hat dem Marxismus

seine westliche Prägung vorgeworfen
und versucht, den Sozialismus im

indischen Kontext neu zu denken. In den

1990er Jahren kam zwar die Meinung
auf, mit dem Ende des real existierenden
Sozialismus sei der Sozialismus
überhaupt am Ende. Auf der anderen Seite
haben die Kommunisten bei den letzten
nationalen Wahlen in Indien mehr Stimmen

auf sich vereinigt als je zuvor in der
Geschichte. Von ihren achtzig Sitzen

hängt das Überleben der heutigen Regierung

ab. Die Parole, dass der Sozialismus

tot ist...

WS: ist eine tote Parole.
JF: Auf der anderen Seite heisst es, der
neoliberale Kapitalismus sei das «Ende
der Geschichte». Gleichzeitig klafft die
Schere zwischen Arm und Reich immer
weiter auseinander, sodass wir im
heutigen Indien sowohl eine Dritte Welt der
Armut als auch schon eine Erste Welt des

Reichtums haben. Früher kamen die
Kolonialherren von aussen, jetzt sind sie im
eigenen Land. Darum haben wir uns am
erwähnten Seminar die Frage nach der
Zukunft des Sozialismus für Indien
gestellt.

In eine ähnliche Richtung arbeitet das

«Social Justice Forum», das in Mangalore

seit zwei Jahren besteht. Es vereinigt
Intellektuelle unserer Universität, vor
allem Politologen und Soziologen, die für
eine gerechte und friedvolle Gesellschaft

eintreten, aber der Religion kritisch
gegenüberstehen. Auch sie wollen den
Sozialismus neu denken. Diese Gruppe hat
mit Unterstützung der deutschen Rosa

Luxemburg-Stiftung ein weiteres Seminar

durchgeführt. Bastion des linken
Denkens ist im Übrigen die «Jawarhal
Nehru University» in Delhi.

WS: Welche Alternativen werden denn
entwickelt?
JF: Vorerst stellen wir Fragen: Was wäre
ein indischer Sozialismus? Sollte man ihn
überhaupt noch Sozialismus nennen?
Und: Wie verbinden wir unser Suchen
nach einem neuen Sozialismus mit
unserer Spiritualität? Da steckt die interreligiöse

Frage wieder mitten drin. Ein
Swami Agnivesh, ein katholischer Priester,

ein Sufi können auf diese Weise auf
der Suche nach einer gerechten Gesellschaft

zusammenkommen. Eine gemeinsame

sozialistische Spiritualität kann
Religionen verbinden. Religionen können

eine gemeinsame sozialistische
Spiritualität begründen. •

353


	Hunger hat keine Religion : Gespräch

