Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 12

Artikel: Hunger hat keine Religion : Gesprach
Autor: Spieler, Willy / Fernandes, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprich von Willy Spieler mit John Fernandes

Hunger hat keine

Religion

«Aunch Freude und
Liebe haben keine
Religion» (John
Fernandes beim NW-
Gesprich).

Freiheit in der Kirche ist nicht Selbst-
zweck

Willy Spieler: John Fernandes, in seiner
Laudatio erwwibnt Evwin Koller, wie eine
kolonialistische Missionierung die Iden-
titdt Threr Familie bis hin qur Namenge-
bung geprigt hat.

John Fernandes: Meine Vorfahren kom-
men aus Goa. Die Poriugiesen haben
nicht nur das Land erobert, sondern die
Menschen auch zum Christentum be-

kehrt.

WS: Zwangsbekebris

JF: Zum Teil leider schon. Die Jesuiten-
missionare hatten vielleicht andere Mo-
tive. Aber den Portugiesen ging es um
die Kolonisierung, zu der die Religion
missbraucht wurde. Sie wollten den
Menschen ihre ganze Kultur und Lebens-
weise aufzwingen. Selbst die Namen der
Einheimischen wurden geiandert. So ka-
men meine Vorfahren zum portugie-
sischen Familiennamen Fernandes. Ob
das der taufende Missionar oder sonst
ein portugiesischer Génner der Mission
so wollte, wissen wir nicht. Als dann
spiter die Englinder kamen, wurden die
Vornamen anglisiert, darum habe ich
nebst einem portugiesischen Familienna-
men auch noch einen englischen Vorna-
mern.

WS: Sie sind Professor fiir Christentum
an der staatlichen Universitit Mangalo-
re. Wie kommt es, dass eine staatliche
Universitit in Indien ein solches Angebot
in christlicher Theologie machi?

JF: In Indien sind die Universititen so-
wohl staatlich als auch weltlich. Keine
Religion wird bevorzugt behandelt oder
gar offiziell gelehrt. Ausnahmen sind die
Hindu-Universitit in Benares, die Mus-
lim-Universitat Aligarh in Uttar Pradesh
und eine christliche, eigentlich anglika-
nische Universitit in der Nahe von Kal-
kutta. Daneben hat jede Religionsge-
meinschaft ihre eigenen theologischen
Hochschulen. An den weltlichen Univer-
sitdten gibt es jedoch «Chairs», die von
Privaten unterhalten werden. So beruht
auch der «Chair in Christian Studies» in
Mangalore auf einer Stiftung. Meine
Veranstaltungen, Symposien, Vortriage
usw., sind vor allem fiir die Offentlichkeit
bestimmt und haben eine interreligicse
Zielsetzung.

WS: Sie sind einer der drei diesjibrigen
Preistriger der «Herberi-Haag-Stiftung
tiir Freibeit in der Kirche». Was bedeutet
Ihnen dieser Preis?

JF: Der Preis ist fur mich eine internati-

346



onale Bestatigung meiner Arbeit. Ich
hatte in Innsbruck und in Trier studiert
und war gepragt von der Theologie der
Befreiung. In Indien war diese Drittwelt-
Theologie etwas Neues. Es kam zu
Schwierigkeiten mit den Bischofen. Ich
wurde in ein abgelegenes Dorf versetzt
und habe dort erst recht weitergemacht.
Man liess mich gewidhren, aber gab mir
auch das Gefiihl, ein Aussenseiter zu sein.
Zwar gab es eine Arbeiterjugend, Stu-
dierende und einige Priester, die mit der
Befreiungstheologie sympathisierten,
aber sie wollten sich damit nicht expo-
nieren. Inzwischen wird meine Arbeit fiir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schopfung, aber auch meine interre-
ligiose Arbeit von den Bischofen aner-
kannt.

JF: Religionen spielen in Indien eine gros-
se Rolle. Im Kiistengebiet von Karnata-
ka, wo ich lebe und arbeite, sind die
Angehorigen der christlichen Religion
eine grosse Minderheit von etwa 15 Pro-
zent. Auch im benachbarten Kerala im
Stden sind es 15, im nordlich gelegenen
(Goa sogar 20 Prozent. Der Anteil des
Islam ist in unserem Kustengebiet etwas
héher. Hauptreligion aber ist der Hindu-
ismus, eigentlich ein Sammelbegriff fiir
verschiedene religidse Gruppen wie
Brahmanen, Shivaiten usw.

Keine dieser Religionen ist eine aus-
schliessliche Unterschichtsreligion, son-
dern sie sind geprigt von der Mittel-

Preis-Urkunde fiir John Fernandes

«Die Herbert Haag-Stiftung fir Freiheit in der Kirche
verleiht Dr.John Fernandes, Professor fur Christentum
an der staatlichen Universitdat von Mangalore in Sudin-
dien, einen Preis fir sein unermidliches Engagement in
der Bewegung «Dharma Samanvaya — religiose Harmo-
nie». John Fernandes verbindet den interreligidsen
Austausch mit Hindus, Muslimen und Djains exempla-
risch mit dem Einsatz fur ein neues Gesicht der Kirche
Indiens: dialogisch in der Grundhaltung, offen gegen-
uber der indischen Kultur, orientiert an den Menschen-
rechten und solidarisch im Kampf fur Freiheit, Gerech-
tigkeit und Bewahrung der Schopfung.

Moge seine Vision eines Gottes, der grosser ist als alle
Religionen, zur Quelle einer Spiritualitat werden, die
Menschen aus verschiedenen Religionen inspiriert und
verbindet.»

WS: 1hr Festvortrag anldsslich der Preis-
verleibung stand unter dem Titel «Eine freie
Kirche im Dienst der Befreiung der Men-
schen». Was wollten Sie damit sagen?

JF: Freiheit in der Kirche ist nicht Selbst-
weck. Gerade im Kontext der Dritten
Welt stelltsich weniger die Frage, wovon,
sondern wozu man eigentlich frei ist. Es
geht darum, frei zu sein, um anderen
Menschen zur Freiheit zu verhelfen. Das
ist der Sinn von Befreiung, wie sie auch
von anderen Religionen verstanden wird.
Das ist der Sinn des Reiches Gottes, fiir
das die Kirche da ist.

WS: «Freibeit zu» setzt aber auch «Frei-
heit von» voraus, z.B. von kirchlicher

Repression, die der Befreiung der Men-

schen im Wege stebt.

JF: Ja, man muss die Freiheit haben, fur
die Freiheit der anderen arbeiten zu kon-
nen.

Religionen spielen in Indien eine
grosse Rolle

WS: Sie gehoren einer Religionsgemein-
schaft an, die als Minderbeit in einer
multiveligiosen und multikuliurellen Ge-
sellschafi lebi. Welche Religionen von
Bedeutung gibt es in Indien?

schicht. Sie alle haben ihre eigenen Schu-
len, die sich aber an den staatlich vorge-
gebenen Lehrplan halten mussen. Ver-
treten ist bei uns auch eine kleinere Re-
ligionsgemeinschaft, die «Djain» heisst
und ursprunglich eine Reformbewegung
innerhalb des Hinduismus darstellt und
schon vor dem Buddhismus entstanden
ist. Mit diesen drei Religionsgruppen
arbeiten wir zusammen. Sie gehen in
unserem Teil Indiens offen aufeinander
zu.

347



WS: Wir horen von zunehmender Gewali
unter Religionsgemeinschafien im heu-
tigen Indien. Gibt es in Ihrem Umfeld
auch schon derartige Auseinanderset-
ungens

JF: Was in der ganzen Welt geschieht,
macht auch vor uns nicht Halt. Wir ken-
nen zwar ein friedliches Zusammenleben
nicht nur verschiedener Religionen, son-
dern auch verschiedener Kulturen und
Sprachen. Unsere Hindus sprechen zum
Beispiel die Kannada Sprache. Ich spre-
che Konkani, das aus Goa kommt. Die-
se Mischung von Sprachen und Kulturen
hat zu einer gewissen Toleranz gefithrt.

Seit etwa zwanzig oder dreissig Jahren
beobachten wir jedoch eine Polarisie-
rung, die ganz Indien erfasst. Wenn ir-
gendwo eine mulismische Moschee von
militanten Hindus zerstort wird, so hat
das Auswirkungen auch bei uns. Die ra-
dikale Hindupartei ist sehr stark in Kar-
nataka. Sie ist eine Partei der Handler
und Gewerbler, die mehr und mehr nach
rechts tendieren. Meinungsverschieden-
heiten werden zunehmend mit Gewalt
ausgetragen. Voriges Jahr wurden beiuns
in Mangalore zwei Muslime getotet und
einige Geschafte angeziindet.

Dahinter stehen wirtschaftliche Inter-
essen, die politisch hochgespielt und
religios verbrimt werden. Die Muslime,
die wirtschaftlich starker geworden sind,
tendieren zur Kongresspartei, die radi-
kalen Hindus dagegen wollen ihre wirt-
schaftliche Macht durch eine eigene
Partei absichern. Es gibt auch kriminel-
le Banden, die von diesen Leuten fur
eigene Zwecke instrumentalisiert wer-
den. Gewdohnlich heisst es von Seiten des
Staates und der Medien, die Muslime
seien gewalttatig oder hatten mit Gewalt-
akten angefangen. Menschenrechtsgrup-
pen, die diese Ausschreitungen analysie-
ren, weisen jedoch nach, dass die Gewalt
nicht von einer bestimmten Religions-
gruppe allein ausgeht.

WS: Und die Christen sind die brivs-
ten?

JF: In unserem Gebiet versuchen wir we-
nigstens, eine vermittelnde Rolle zu spie-
len. In anderen Teilen Indiens werfen
Hindus den Christen teilweise zu Recht
vor, dass sie die armen Hindus mit kari-
tativer Hilfe bekehren wollten.

Uns verbindet der Glaube an eine
gottliche Realitat

WS: lhre Grundiiberzeugung lautet:
«Gotiist grosser als alle Religionen, dar-
wm muss es eine Spiritualitit geben, die
alle verbindet.» Sehen das die Religions-
gemeinschaften, mit denen Sie im Dialog
stehen, auch so? Laufen Religionen nicht
immer wieder Gefaby, Gott fiir sich allein
zu beanspruchen, die einzig wahre Reli-
gion sein zu wollens

JF: Der Grundsatz ist wegleitend fur die
Gruppe, mit der ich in Mangalore arbei-
te. Ja, es geht nicht um irgendeine Theo-
rie, sondern die Erfahrung mit dieser
Gruppe zeigt mir, dass der Grundsatz
richtig ist. Hindus, Muslime und Chris-
ten, die hier zusammenkommen, tberle-
gen sich, was uns verbindet und was uns
trennt. Was uns verbindet, ist der Glau-
be an eine gottliche Realitit. Diese wird
von den verschiedenen Religionen unter-
schiedlich gedeutet. Es gibt Religionen,
die den Anspruch erheben, die alleinige
Wahrheit zu vertreten. Hindus und Bud-
dhisten sind da viel offener. Das Unend-
liche oder Nirwana steht hier anstelle
eines personlichen Gottesbegriffs. Dass
Gott grosser ist als alle Religionen, ist
fur uns immer mehr ein Erfabrungs-
grundsatz geworden.

WS: Die Bewegung, von der Sie sprechen,
nennt sich « Dharma Samanvaya» (reli-
gitse Harmomnie). Sie haben diese Bewe-
gung gegriindet. Wie sind Sie dazu ge-
kommen:?

JF: Vor etwa zehn Jahren hat ein Hindu,
der frither eine katholische Schule be-
sucht hatte und jetzt verschiedene Hindu-
Schulen, unter ihnen auch eine Hoch-
schule, leitet, uns gegeniiber den Wunsch
gedussert, die Verantwortlichen fur die

348



Erziehung an hinduistischen, musli-
mischen und christlichen Schulen zusam-
menzurufen. Es kamen etwa funfzig
Leute von ebenso vielen Schulen. Wir
tberlegten uns, wie wir durch mterreli-
gitse Erziehung unter den Schuler/innen
ein gegenseitiges Verstandnis erreichen
konnten. Die Schulen sind das Abbild
der Gesellschaft, an Hindu-Schulen gibt
es mehrheitlich Hindus, an katholischen
Schulen ist vielleicht die Hilfte katho-
lisch, die andere Hilfte muslimisch oder
hinduistisch, an muslimischen Schulen
verhalt es sich ahnlich. Diese Religionen
sind an allen Schulen vertreten.

Wenn wir nun damit anfangen, die
Schiiler/finnen und die Studierenden nicht
nur in ihrer eigenen Religion zu unter-
weisen, sondern in ihnen auch das Ver-
standnis fur die anderen Religionen zu
wecken, dann entsteht eine Atmosphire
der Toleranz und des Dialogs. «Saman-
vaya» heisst verstehen, helfen, heisst
Harmonie. Der Weg zu dieser Harmonie
vollzieht sich auf drei Stufen:

1. Voneinander lernen. Hindus wissen
nicht, wie die Muslime beten und was
sie glauben und warum sie so beten und
glauben. Man besucht daher gegenseitig
die Gebetshauser.

2. Zusammen feiern. Die Hindu-Feste

sind bei uns Staatsfeiertage, ebenso zwei
muslimische Feste und die beiden christ-
lichen Feste Weihnachten und Ostern.
Wir haben begonnen, uns an den Festen
gegenseitig zu besuchen oder sie in den
Schulen am Vortag oder am Tag danach
zusammen zu feiern. Nattrlich mussten
wir die Lehrkrafte fur diese Art Religi-
onskunde ausbilden.
3. Gemeinsam die Armut bekimpfen.
Wir mussen wegkommen von der exklu-
siven Sozialarbeit nur fir die eigenen
Religionsangeharigen.

Durch diese Erziehung werden auch
die Eltern und tuiber sie die Gesellschaft
beeinflusst.

WS: Wird hier wirklich zusammen gefei-
ert bis hin zum gemeinsamen Beten?

JF: Wenn zum Beispiel die Hindus ihr
Lichterfest feiern, machen wir mit im Be-
wusstsein, dass Licht ein Symbol in allen
Religionen ist. Gemeinsam beten ist
schwieriger. Die Muslime beten zwar mit
Christen, aber nicht mit Hindus. Deshalb
lassen wir in unseren Gruppen die Mus-
lime beten und nehmen an ihrem Gebet
teil. So halten wir es auch mit der Teil-
nahme an den muslimischen Feiern, wir
verfolgen die rituellen Handlungen und
gehen anschliessend zusammen essen.

349

Katholische Volks-
frommigkeit in
Kerala: Verehrung
einer Christus-Figus,

Februar 2006.



WS: Wie ist es mit der Eucharistiefeier?
JF: Christen haben auch ihre Schwierig-
keiten, die anderen einzuladen. Fiir Hin-
dus wiire das kein Problem. Es gibt al-
lerdings kleinere Gruppen, Ashrams zum
Beispiel, die bis zur eucharistischen Gast-
freundschaft gehen. Die Kirchenleitung
ist jedoch strikt dagegen.

WS: Wie erreichen Sie mit dieser interre-
ligiosen Arbeit die einfachen Menschen,
die nicht zur dialoggeiibten Elite zih-
len?
JF: Wir fragen ja nicht so sehr nach Got-
tesvorstellungen und Glaubenssirzen, es
sind vielmehr symbolische Gesten, Mu-
sik und Tanz, die uns verbinden. Wenn
bei einer Naturkatastrophe unsere Hilfe
gefordert ist, kommen wir nicht als
Christ/innen oder als Hindus zusammen.
Hunger und Krankheit haben keine Re-
ligion. Aber auch Freude und Liebe ha-
ben keine Religion. Das lehrten uns
schon Mutter Teresa und Mahatma Gan-
dhi. Eine weitere Méglichkeit des Dia-
logs ist das «Pilgern». Wir versammeln
uns, um gemeinsam einen Tempel, eine
Moschee oder eine Kirche zu besuchen.
Zusammen feiern, zusammen beten,
zusammen helfen und uns zusammen auf
den Weg machen — das sind die Formen
eines umfassenden, eines «comprehen-
sive dialog», mit dem wir uns fur die
ganzheitliche Befreiung des Menschen
einsetzen.

Mit dem Kirchenrecht gegen die
Befreiungstheologie

WS: [bre Theologie hat einen doppelien
Kontext: Zwm multireligiosen Kontext
kommt der soziale und politische hinzu.
Was bedeutet «kontextuelle Theologie»
angesichts eines Massenelends, das zum
Himmel schreit, wihrend es in Indien
bereits mebr Dollarmilliardire geben soll
als in denn USA?

JF: Angefangen habe ich nicht mit dem
interreligitsen Dialog, sondern in der
Christlichen Arbeiterjugend, danach
kam die Arbeit mit der Landbevélke-

rung, verbunden mit dem Kampf um die
Landreform. Das Land gehorte den
Grossgrundbesitzern oder multinatio-
nalen Firmen und nicht denen, die es
bearbeiteten. Kontext der Theologie wa-
ren diese Armut und diese Ungerechtig-
keit. Darum analysierten wir ihre Ursa-
chen in den gesellschaftlichen Strukturen.
Heute habe ich mit dem interreligiésen
Dialog immer noch das Ziel einer besse-
ren Gesellschaft vor Augen.

WS: Welches ist der Stand der Befreiungs-
theologie im beutigen Indien?

JF: Wir haben vor etwa zwanzig Jahren
eine Priestergruppe gegriindet, die «Ca-
tholic Priests” Conference of India». Ich
war der erste Vorsitzende. Die Mitglieder
arbeiteten wie ich selbst mit Menschen
in sozial prekiren Verhilmissen und ha-
ben dabei Schwierigkeiten mit den Kir-
chenleitungen bekommen. Die Gruppe
besteht aus etwa dreithundert Mitglie-
dern, macht éffentliche Versammlungen
und Wortmeldungen. Aber es gab eine
Zeit, wo wir tausend Mitglieder hat-
ten.

WS: Warwm dieser Riickgang?

JF: Wir waren ursprunglich sehr zuver-
sichtlich, dass die Kirchenleitungen mit-
machen wirden, und meinten, die kirch-
liche Soziallehre auf unserer Seite zu
haben. Stattdessen haben die Bischofe
selbst eine Priestergemeinschaft gegrin-
det, die mit ihnen zusammen gehen soll-
te. So hat man versucht, uns zu margi-
nalisieren.

WS: Sie haben mir doch eingangs gesagt,
dass Sie als Befreiungstheologe heute die
Anerkennung der Bischife geniessen.

JF: Die Bischofe haben zwar nichts da-
gegen, dass wir Theologie treiben. Sobald
wir aber zur Tat Ubergehen, kann es zum
Konflikt kommen. Diese Erfahrung ha-
ben wir schon in der Christlichen Arbei-
terjugend gemacht. Einmal gab es sogar
eine Demonstration von Mitarbeitenden
kirchlicher Krankenhauser vor dem Haus

350



des Bischofs. Etwa 200 Personen, unter
ihnen auch Priester, haben auf diese Wei-
se ihre Rechte eingefordert.

WS: Das Modell «Kolonialkirche» mit
intakten hierarchischen Strukturen, aus-
sengelettet von «Rom», scheint noch
tmmer prisent zu sein.

JF: Es werden auch nur solche Leute zu
Bischéfen ernannt, die in Rom studiert
und vorzugsweise in Kirchenrecht pro-
moviert haben. Uns fehlt die Erfahrung
der Feudalzeit, in der die Bischéfe zu-
gleich souverdne Firsten waren, wir
kennen nur die Erfahrung der Kolonial-
zeit. Von daher kritisieren die Hindus,
dass unsere Religionsfithrer vom Ausland
bestimmt werden.

WS: Friiher hiess das bei uns, die Kirche
werde «ultramontan» geleitet.
JF: Wir mussten wohl sagen «ultramarin»

{lacht).

Mission ist gleichbedeutend mit
Befreiung

WS: Sie haben in lhrem Festvorirag ge-
sagt, es gelte, «die alte Idee der Bekeh-
rung und Kirchengriindung durch das
Konzept der Befreiung» zu ersetzen.

JF: Wenn man heute fragt, was «Missi-
on» in Indien sei, dann kann ich ange-
sichts der grossen Ungerechtigkeit in
diesem Land nur sagen: Wo Unterdri-
ckung ist, da ist Mission gleichbedeutend
mit Befreiung. Oder auch: Wo Zersto-
rung der Umwelt ist, da ist Mission
gleichbedeutend mit Bewabrung der
Schopfung. Bekehrung als Versuch, Men-
schen von einer Religion in die andere
bzw. in die Kirche zu bringen, ist weder
christlich noch kontextuell. Befreiung,
ganzheitlich verstanden, hat eine mensch-
liche, eine gesellschaftliche und eine spi-
rituelle Dimension.

WS: Sie kritisierenn die «Freibeit» der
westlichen Welt als das Recht des Star-
ken, den Schwachen zu dominieren.

JF: Freiheit, liberal verstanden, als freie

Marktwirtschaft zam Beispiel, oder als
Eroberung eines anderen Landes, unter
dem Vorwand, es zu befreien, ist nicht
Freiheit, schon gar nicht biblische Frei-
heit.

WS: Sie sind in der Christlichen Arbei-
terjugend und in der Grass-root-Bewe-
gung tatig gewesen, haben auch die Be-
wegung «Dharma Samanvaya» gegriin-
det. Mir scheint, Sie waren zeitlebens auf
der Suche nach dem Subjekt der Befrei-
ung.

JF: Genau. Die Befreiung kommt von den
Unterdruckten. Sie sind das Subjekt ihrer
eigenen Befreiung. Das haben wir schon
in der Christlichen Arbeiterjugend von
der marxistischen Gesellschaftsanalyse
gelernt. Sie ist noch heute fur christliche
und sozialistische Gruppen von Bedeu-
tung. Der Prozess der Bewusstseinshil-
dung geht freilich nicht von den unters-
ten Klassen aus, sondern von Menschen
aus der Mittel- oder sogar Oberklasse,
die sich mit den Interessen der Unter-
driickten identifizieren. So haben auch
wir als privilegierte Christen unsere Auf-
gabe verstanden.

WS: Gibt es eine Zusammenarbeit mit
politischen Parteien?

JF: Nicht offiziell, aber es ist bekannt,
dass Christen aus ihrer christlichen Uber-
zeugung heraus bei kommunistischen
oder sozialistischen Parteien sind. In In-
dien verfolgen kommunistische Regie-
rungen wie diejenige in Westbhengalen
denn auch eine glaubwiirdige soziale und
tolerante Politik.

WS: Was sagt dazu die kivchliche Obrig-
keit?

JF: Sie warnt, aber exkommuniziert wird
deswegen niemand mehr. Wenn ich bei
einem Streik gesehen werde, hat sie
nichts dagegen. Sie ist sogar froh, wenn
sie sagen kann: Wir haben Priester, die
sich fir die Arbeiter, die Umwelt usw.
einsetzen oder die gar einen Preis in der
Schweiz kriegen (lacht). Unterstiitzen tun

35



«Auch bei uns beisst
es: Seid ihr Kommu-
nisten oder Chris-
ten» (Alle Bilder:
W. Spieler).

sic mich trotzdem nicht. Werde ich ver-
haftet, so wird es heissen, ich sei selber

schuld.

Eine interreligidse Befreiungs-
theologie?

WS: Ist das Kastemwesen Teil der hindu-
istischen Religion? Wenn ja, wire das
nicht ein Hindernis fiir die interreligiise
Zusammenarbeit?

JF: Auch die Hindus wollen vom Kasten-
wesen loskommen. Die untersten Kasten
sind auch die untersten Klassen, dic in
dic linken Parteien gehren. Dass sic aber
das Subjckt ihrer Befreiung wiren, ist
ein Gedanke, der meinen hinduistischen
Dialogpartnern fremd ist, das muss ich

offen zugeben. Ich kann umgekehrt mei-
ne interreligitse Arbeit nicht davon ab-
hingig machen, dass alle andern meine
ideologischen Auffassungen teilen. Einig
sind wir uns iiber alle politischen Gegen-
sitze hinweg, dass wir fiir den religiisen
Frieden arbeiten wollen.

Die Gegensitze sind mitunter auch
unscharf. Die Kommunisten sind zwar
gegen die USA, aber nicht gegen weitere
Atomkraftwerke. Und bei vielen Linken
rangieren Arbeitsplitze vor Okologie.
Das Subjekt der Befreiung ist nicht im-
mer eindeutig identifizierbar, so wenig
wie die Befreiung selbst.

WS: Finden Sie fiir 1br Konzept der Be-
freiung einen interreligiosen Ansatz?
Anders und pointierter gefragt: Gibt es

schon eine interreligiose Befreiungstheo-
logie?

JF: Noch nicht. Es gibt diesen Wunsch in
vielen Gruppen. Es gibt auch einzelne
Persénlichkeiten, die in diese Richtung
vorangehen. Eine von ihnen ist Swami
Agnivesh in Delhi, cin fritherer Hindu-
professor, der sich heute fiir Schuldskla-
ven und misshandelte Kinder einsetzt,
2004 auch den alternativen Nobelpreis
erhalten hat. Er ist iiberzeugt, dass der
Hinduismus die Religion einer umfas-
senden — die menschliche, soziale und
politische Dimension einschliessenden
— Befreiung sein miisse. Wir haben ihn
nach Mangalore cingeladen und arbeiten
mit thm zusammen.

WS: Er bat 2006 auch am Kongress des
Internationalen Bundes Religiéser Sozi-
alistinnen und Sozialisten in Oslo einen
Vortrag gehalten.

JE: Unter den Muslimen gibt es dhnlich
herausragende Gestalten, z.B. Asghar Ali
Engineer, der in Bombay das «Centre for
the Study of Society and Secularism»
gegriindet und ebenfalls den alternativen
Nobelpreis erhalten hat. Der studierte
Bauingenieur hat sich zur Lebensaufgabe
gemacht, einen befreienden und siku-
laren Islam zu vertreten.

Was Not tut, ist eine Befreiungstheo-
logie, die iiber die Grenzen des Christen-
tums hinausgeht. Sonst gibt es keine
umfassende Befreungsbewegung.

WS: Wie schiitzen Sie die Chancen fiir
eine solche Befreiungsbewegung ein?
JF: Das Problem 1st, dass Menschen, die
sich um Befreiung bemiihen, der Religi-
on oft schr kritisch gegeniiberstchen.
Auch bei uns heisst es: Seid thr Kommu-
nisten oder Christen? Beides zu verbin-
dcen, ist fast nicht méglich.

WS: Sie sagen, Befreiung habe auch eine
kosmische Dimension. Gibt es diesen
Ansatz fiir eine dkologische Theologie
auch in der interreligiosen Arbeit?

JF: Noch ist Religion fiir viele Rettung

352



der Seele und nicht Bewahrung der Um-
welt oder Umgestaltung der Gesellschait.
Aber ein Umdenken zeichnet sich ab.
Einmal kam in Mangalore eine nusli-
mische Jugendgruppe zu mir, weil sie sah,
dass ich mich zusammen mit Hindus fir
die Unnwelt einsetzte. Von ihrem Glau-
ben fanden die Jugendlichen nicht so
ohne weiteres den Zugang zu diesem
Thema. Wenn man ihnen klar macht,
dass der Schopfer auch der Herr der
Schépfung ist, dass also die Zerstorung
oder der Missbrauch der Schopfung sich
gegen den Schépfer selbst richtet, dann
sind sie ganz dabei.

Der Hinduismus hat einen besonde-
ren Zugang zu dieser kosmischen Dimen-
sion, ist doch Paramatma, die Weltseele,
verbunden mit Jivaima, der individuellen
Seele. Von daher wird Umweltzerstérung
in Zukunft wohl immer mehr die Frage
nach der eigenen religiosen Identitat auf-
werfen.

Auf dem Weg zu einer sozialistischen
Spiritualitat

WS: Anfang 2006 haben Sie sich an
einem Seminar des «Social Justice Forum
Mangalore» zum Thema «Gibt es eine
Zukunft fitr den Sozialisnmuse» beteiligt.
Was verstehen Sie unter einem zukunfts-
fabigen Sozialismuss?

JF: «Sozialismus» ist in Indien kein ne-
gativ besetzter Begriff, sondern steht
sogar in unserer Verfassung. Es gab bei
uns auch verschiedene Versuche, einen
indischen Sozialismus zu entwickeln. Der
bekannte Gandhi-Schiler und Sozialist
Ram Manohar Lobiya hat dem Marxis-
mus seine westliche Pragung vorgewor-
fen und versucht, den Sozialismus im
indischen Kontext neu zu denken. In den
1990er Jahren kam zwar die Meinung
auf, mit dem Ende des real existierenden
Sozialismus sei der Sozialismus uber-
haupt am Ende. Auf der anderen Seite
haben die Kommunisten bei den letzten
nationalen Wahlen in Indien mehr Stim-
men auf sich vereinigt als je zuvor in der
Geschichte. Von ihren achtzig Sitzen

hingt das Uberleben der heutigen Regie-
rung ab. Die Parole, dass der Sozialismus
LOL 18t ...

WS: ... ist eine tote Parole.

JF: Auf der anderen Seite heisst es, der
neoliberale Kapitalismus sei das «Ende
der Geschichte». Gleichzeitig klafft die
Schere zwischen A und Reich immer
weiter auseinander, sodass wir im heu-
tigen Indien sowohl eine Dritte Welt der
Armut als auch schon eine Erste Welt des
Reichtums haben. Frither kamen die Ko-
lonialherren von aussen, jetzt sind sie im
eigenen Land. Darum haben wir uns am
erwahnten Seminar die Frage nach der
Zukunft des Sozialismus fir Indien ge-
stellt.

In eine ahnliche Richtung arbeitet das
«Social Justice Forum», das in Manga-
lore seit zwei Jahren besteht. Es vereinigt
Intellektuelle unserer Universitit, vor
allem Politologen und Soziologen, die fur
eine gerechte und friedvolle Gesellschaft
eintreten, aber der Religion kritisch ge-
geniiberstehen. Auch sie wollen den So-
zialismus neu denken. Diese Gruppe hat
mit Unterstitzung der deutschen Rosa
Luxemburg-Stiftung ein weiteres Semi-
nar durchgeftihrt. Bastion des linken
Denkens ist im Ubrigen die «Jawarbal
Nebru University» in Delhi.

WS: Welche Aliernativen werden denn
entwickelts

JF: Vorerst stellen wir Fragen: Was wire
ein indischer Sozialismus? Sollte man ihn
iiberhaupt noch Sozialismus nennen?
Und: Wie verbinden wir unser Suchen
nach einem neuen Sozialismus mit un-
serer Spiritualitit? Da steckt die interre-
ligivse Frage wieder mitten drin. Ein
Swami Agnivesh, ein katholischer Pries-
ter, ein Sufl konnen auf diese Weise auf
der Suche nach einer gerechten Gesell-
schaft zusammenkommen. Eine gemein-
same sozialistische Spiritualitdt kann
Religionen verbinden. Religionen kon-
nen eine gemeinsame sozialistische Spi-
ritualitidt begrinden. .

353



	Hunger hat keine Religion : Gespräch

