
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 12

Artikel: "Gott ist grösser als alle Religionen"

Autor: Koller, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentum in Süd indien
Wer in Indien Spuren des Christentums
nachgeht, stösst unweigerlich auf die
Frage: Warum wissen wir im Westen so
wenig darüber, wie sich die Botschaft des

Jesus von Nazareth in den ersten
Jahrhunderten nach Osten ausbreitete? Die
Apostelgeschichte berichtet zwar, dass

am Pfingstereignis auch Leute aus
Mesopotamien und der Provinz Asien
teilnahmen, doch dann verfolgt sie den Weg
der ersten Missionare nur über Kleinasien

nach Westen, in den Mittelmeerraum,

ins römische Reich.
Dabei waren jüdische Händler schon

im 6. Jahrhundert vor Christus - nach
der Eroberung Jerusalems durch Nebu-
kadnezar - in das südindische Kerala
geflohen und gründeten an der Malabar-
Küste eine Kolonie, die bis heute besteht.
So war es nur natürlich, dass auch die
Geschichten um Jesus von Nazareth sehr
bald dorthin gelangten - ein Volk von
Händlern pflegt ja regen Austausch,
nicht zuletzt mit der alten Heimat. Und
es erstaunt nicht, dass wir schon aus dem

3. Jahrhundert nach Christus Belege
haben, in denen die «Thomaschristen» die
Gründung ihrer indischen Kirche auf den

Apostel Thomas zurückführen. - Hätte
Benedikt xvi., der in seiner Regensburger
Rede die Inkulturation des jungen
Christentums nur auf das griechische Denken
bezog, diesen Weg der Botschaft Jesu,
der für viele andere steht, bewusster vor
Augen, wäre sein Blickfeld vielleicht
etwas - katholischer.

Wer heute nach Südindien reist,
begegnet allerdings meist Kirchenbildern,
die kolonialem Import entsprungen sind:
Abklatsch des portugiesischen Barock,
der seinerseits eine Kopie dessen ist, was
Bernini, Borromini oder Balthasar
Neumann geschaffen haben. Oder Abbilder
neugotischer Einfallslosigkeit, die dem
Urbild in Chartres ebenso spotten wie
den herausragenden Schöpfungen religiöser

Architektur in Indien. Und diese

Kopien der Kopien - der Hochkultur des

indischen Subkontinents in keiner Weise

Erwin Koller

«Gott ist grösser als alle
Religionen»
Laudatio auf John Fernandes

Die von Hans Küng präsidierte Herbert-Haag Stiftung
vergibt jedes Jahr einen Preis an Personen, die sich «für Freiheit
in der Kirche» engagieren. Am 24. Juni 2007 wurde der Preis

in Luzern an die Bethlehem Mission Immensee, an den in der
katholischen Erwachsenenbildung tätigen Theologen Xaver
Pfister und an den Befreiungstheologen John Fernandes aus
dem südwestindischen Mangalore vergeben. Fernandes hielt
auch die Festansprache zum Thema «Eine freie Kirche im
Dienst der Befreiung der Menschen». Ausgehend von diesem

Vortrag hat Willy Spieler mit John Fernandes das hier
wiedergegebene NW-Gespräch geführt. Es befasst sich mit dem

gefährdeten Religtonsfrieden in Indien wie mit der von
Fernandes gegründeten Bewegung «Dharma Samanvaya»
(religiöse Harmonie), aber auch mit der Frage nach «ganzheit-
licher Befreiung», wozu die Suche nach einer umfassenden -
auch die Ökologie einschliessenden - interreligiösen
Befreiungstheologie und eine spirituelle Erneuerung des Sozialismus

gehören. Das Gespräch hat bei einem späteren Besuch

von John Fernandes in der Schweiz, am 6. Oktober 2007, im
Haus seines Freundes Erwin Koller in Uster stattgefunden.
Zur Einführung in Leben und Werk des 70-jährigen John
Fernandes veröffentlichen wir zunächst Erwin Kollers
Laudatio anlässlich der Preisverleihung. Red.

343



würdig- sind Ausdruck einer meist ebenso

wenig authentischen, eben kolonialistischen

und kopierten christlichen Theologie

und Frömmigkeit. Dass eine solche

Missionsstrategie Auswirkungen hatte,
die sogar die Identität von Personen
berührte, zeigt sich am Beispiel unseres
Preisträgers: Die frühere Hindu-Familie
erhielt von den Portugiesen den Namen
Fernandes, und sein Vorname wurde von
den Briten in John umgewandelt.

Dabei haben grosse Missionare - in
Indien etwa De Nobili, in China Matteo
Ricci - frühzeitig erkannt, dass jede
Evangelisierung mit der Kultur der
Menschen vor Ort in einen Dialog treten und
deren Gebräuche und Riten einbeziehen

muss. Es gab also das Inkulturationskonzept

einer Kirche mit asiatischem
Gesicht. Doch der Streit darüber - der

sogenannte Ritenstreit des 17. und 18.

Jahrhunderts - lähmte die indische und
andere asiatische Kirchen allzu lange, bis
schliesslich die römische Zentrale die
Vision austilgte. Wer zweihundert Jahre
später - auf Grund von Aussagen des

Zweiten Vatikanischen Konzils - an der

Richtigkeit jenes römischen Entscheids

zu zweifeln begann, dem hat das Schreiben

«Dominus Jesus» von Joseph
Kardinal Ratzinger im Jahr 2000 jede Illusion

genommen.

Befreiungstheologie
Vor diesem hier nur knapp skizzierten
Hintergrund, der eine ebenso geschichts-
trächtige wie aktuelle Problemstellung
sichtbar macht, möchte ich die Leistung
und das Lebenswerk unseres Preisträgers
John Fernandes aus dem südwestindischen

Mangalore würdigen. Im Habitus

einfach und bescheiden, hat er mit
der ihm eigenen intellektuellen Klarheit,
spirituellen Kraft und asketischen
Ausdauer ein Leben lang darauf hin gearbeitet,

die Geschichten von Jesus von Na¬

zareth in die indische Wirklichkeit und
deren Sprachen, Zeichen, Symbole und
Riten zu übersetzen und sie Wurzeln fassen

zu lassen.

Anfangs der 1970er Jahre war er Leiter

des liturgisch-biblischen Instituts der
Diözese Mangalore. Doch weil er die
theologische und spirituelle Arbeit stets
mit dem sozialpolitischen Befreiungshandeln

verband, wurde er nach drei Jahren
in die Wüste geschickt, in ein abgelegenes
Dorf ohne Wasser und Strom, ohne Strassen

und medizinische Versorgung. Nun
praktizierte er aber erst recht Befreiungstheologie,

organisierte in Zusammenarbeit

mit Vertretern anderer Religionen
politische Aktionen, baute unter Arbeitern

und auch unter Priestern
Solidaritätsgruppen auf und engagierte sich für
die Erhaltung der Umwelt. Das Dorf und

später auch eine Vorstadtgemeinde sahen

anders aus, als er sie verliess.
Nach über zwanzig Jahren Pfarreiarbeit

war er achtJahre am Priesterseminar

tätig und wirkt seit fünfJahren am Chair
in Christianity der staatlichen Universität.

In dieser Zeit gründete er die Bewegung

«Dharma Samanvaya» (religiöse
Harmonie) und intensivierte den Dialog
mit Intellektuellen, mit politischen
Bewegungen und Weltanschauungen und
vor allem mit Vertretern der Religionen
in seinem Umfeld: mit Hindus, Muslimen
und Djains.

Interreligiöse Spiritualität
Lieber John Fernandes! Wir sind uns
i960 in Innsbruck zum ersten Mal
begegnet und haben bis 1963 eine gemeinsame

Studienzeit verbracht. Wir haben
bei Karl Rahner - wenn er nicht gerade
wie Hans Küng in Rom war, um hinter
den Kulissen das Zweite Vatikanische
Konzil in eine gute Richtung zu steuern

- gelernt, dass es aller Anstrengung
bedarf und wert ist, das Denken des Glaubens

mit dem Denken der Moderne zu
konfrontieren. Du hast dann in Trier das

erste Dokument des Zweiten Vatikanischen

Konzils, die Liturgiekonstituti-

344



on, zum Thema Deiner Dissertation
gemacht und gefragt, was etwa die Nummer

3 7 dieser Konstitution in Bezug auf
Indien bedeuten musste:

«In den Dingen, die den Glauben oder
das Allgemeinwohl nicht betreffen,
wünscht die Kirche, dass nicht eine starre

formale Einheitlichkeit zur Pflicht
gemacht wird, nicht einmal in ihrem
Gottesdienst; im Gegenteil pflegt und
fördert sie das glanzvolle geistige Erbe
der verschiedenen Stämme und
Völker...»

Dieser Artikel 37 ist - gemäss dem
Kommentar des katholischen Lexikons
für Theologie und Kirche - eine Absage
an die Europäisierungsbestrebungen
früherer Epochen und eine Bejahung der

Eigenwerte anderer Kulturen. Du, John,
hast damit Ernst gemacht. So war es

nicht verwunderlich, dass das von Hans
Küng so genannte «geistliche Funktio-
närstum» alter Schule Deinen Ideen nicht
wohl gesonnen war. Doch ich konnte vor
einigen Jahren in Mangalore beobachten,

wie Deine Studenten und
Dialogpartnerinnen und -Partner die Kraft
Deiner Überzeugungen gespürt und Dich
mit Begeisterung unterstützt haben. Dein
spirituelles Credo hat sie fasziniert und
zugleich neugierig gemacht:

«Gott ist grösser als alle Religionen,
darum muss es eine Spiritualität geben,
die alle verbindet.»

Mir bleibt unvergessen, wie ich
zusammen mit deiner «Dharma Samanva-

ya» ein hinduistisches Deepavalt-Fest -
ein Lichterfest ähnlich dem jüdischen
Chanukka- oder dem christlichen
Weihnachts-Fest -mitfeiern durfte. Da haben

zuerst während mehrerer Stunden
protestantische Theologen und katholische
Nonnen sowie brahmanische, djainisti-
sche und islamische Gelehrte, Männer
und Frauen, über das Thema Frieden in
ihrer eigenen Religion referiert und sich
in einem ernsthaften Dialog darüber
ausgetauscht. Und dann feierten sie während

ein paar weiteren Stunden auf dem

Campus einer indischen Hochschule für

Ingenieurwissenschaften zusammen mit
Studierenden und Professoren und ihren
Angehörigen das Fest. Jede und jeder
konnte hautnah die religiösen Rituale
vollziehen und war natürlich zu Speisen
und Getränken eingeladen. Eine wunderbare

Begegnung, die Intellekt und
Emotionen ansprach, Ernst mit Heiterkeit
verband, und bei der schliesslich die
Muslime die «Dharma Samanvaya» zu
ihrem nächsten Fest einluden, das alle
gemeinsam begehen sollten.

Mission heute
Lieber John, es freut mich, dass ich Dir
im Namen der «Herbert-Haag-Stiftung
für Freiheit in der Kirche» den Preis
übergeben darf. Man hat ausgerechnet, dass

in den 30er Jahren unseres Jahrhunderts
in Afrika mehr Katholiken leben werden
als in Europa und dass 20 Jahre später
auch die Asiaten die Europäer in der
katholischen Kirche überholen werden.
Was bedeutet das für uns und was für
Asien?

Wenn wir aus heutiger Sicht auf die
Missionsgeschichte zurückblicken, fällt
auf, dass Theologen, die sich mit der
interreligiösen Realität der Gegenwart
ernsthaft auseinandersetzen, nur noch

ungern von Mission reden, während
umgekehrt säkulare und sogar staatliche
Institutionen nicht müde werden, ihre
Mission zu formulieren und zu vertreten
und die Welt damit zu beglücken - ich
denke nicht nur an die «Mission» der
Noch-Weltmacht im Irak, wir sind auf
allen Ebenen solchen Missionen ausgesetzt.

Und die Ironie der Geschichte
besteht oft darin, dass man heute religiöse
Einladungen in voller Freiheit ausschlagen

kann, jenen säkularen
Missionarinnen und Missionaren jedoch meist
ausgeliefert ist.

Wir sind daran interessiert, lieber
John, wie Du Mission verstehst - oder

sagen wir es zuvorkommender: wie Du
möchtest, dass die Leute auf Deinem
Kontinent dem Gott Abrahams, Jesu und
Mohammeds begegnen.

345


	"Gott ist grösser als alle Religionen"

