Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 12

Artikel: "Gott ist grosser als alle Religionen”
Autor: Koller, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christentum in Siidindien

Wer in Indien Spuren des Christentums
nachgeht, stdsst unweigerlich auf die
Frage: Warum wissen wir im Westen so
wenig daruber, wie sich die Botschaft des
Jesus von Nazareth in den ersten Jabr-
hunderten nach Osten ausbreitete? Die
Apostelgeschichte berichtet zwar, dass
am Plingstereignis auch Leute aus Me-
sopotamien und der Provinz Asien teil-
nahmen, doch dann verfolgt sie den Weg
der ersten Missionare nur uber Kleina-
sien nach Westen, in den Mittelmeer-
raum, ins romische Reich.

Dabei waren judische Handler schon
im 6. Jahrhundert vor Christus — nach
der Eroberung Jerusalems durch Nebu-
kadnezar — in das siudindische Kerala
geflohen und griindeten an der Malabar-
Kiiste eine Kolonie, die bis heute besteht.
So war es nur natirlich, dass auch die
Geschichten um Jesus von Nazareth sehr
bald dorthin gelangten — ein Volk von
Hiandlern pflegt ja regen Austausch,
nicht zuletzt mit der alten Heimat. Und
es erstaunt nicht, dass wir schon aus dem
3. Jahrhundert nach Christus Belege ha-
ben, in denen die « Thomaschristen» die
Grundung ihrer indischen Kirche auf den
Apostel Thomas zurickfihren. — Hitte
Benedikt xv1., der in seiner Regensburger
Rede die Inkulturation des jungen Chris-
tentums nur auf das griechische Denken
bezog, diesen Weg der Botschait Jesu,
der fur viele andere steht, bewusster vor
Augen, wire sein Blickfeld vielleicht et-
was — katholischer.

Wer heute nach Stidindien reist, be-
gegnet allerdings meist Kirchenbildern,
die kolonialem Import entsprungen sind:
Abklatsch des portugiesischen Barock,
der seinerseits eine Kopie dessen ist, was
Bernini, Borromini oder Balthasar Neu-
mann geschaffen haben. Oder Abbilder
neugotischer Einfallslosigkeit, die dem
Urbild in Chartres ebenso spotten wie
den herausragenden Schopfungen religi-
oser Architektur in Indien. Und diese
Kopien der Kopien — der Hochkultur des
indischen Subkontinents in keiner Weise

Erwin Koller

«Gott ist grosser als alle
Religionen»

Laudatio auf John Fernandes

Die von Hans Kiing prasidierte Herbert-Haag Stiftung ver-
gibt jedes Jabr einen Preis an Personen, die sich «fiir Freiheit
in der Kirche» engagieven. Am 24. Juni 2007 wurde der Preis
in Luzern an die Bethlebem Mission Immensee, an den in der
katholischen Erwachsenenbildung titigen Theologen Xaver
Pfister und an den Befreiungstheologen Jobn Fernandes aus
dem siidwestindischen Mangalore vergeben. Fernandes hielt
auch die Festansprache zum Thema «Eine freie Kirche im
Dienst der Befreiung der Menschen». Ausgehend von diesem
Vortrag hat Willy Spieler mit John Fernandes das hier wie-
dergegebene NW-Gesprich gefiihrt. Es befasst sich mit dem
gefabrdeten Religionsfrieden in Indien wie mit der von Fer-
nandes gegriindeten Bewegung «Dharma Samanvaya» (veli-
giose Harmonie), aber auch mit der Frage nach «ganzbeii-
licher Befreiung», wozu die Suche nach einer umfassenden -
auch die Okologie einschliessenden — interreligiisen Befrei-
ungstheologie und eine spirituelle Erneuerung des Sozialis-
mus geharen. Das Gesprdch hat bei einem spateren Besuch
von John Fernandes in der Schweiz, am 6. Okiober 2007, im
Haus seines Freundes Erwin Koller in Uster stattgefunden.
Zur Einfiihrung in Leben und Werk des 7o-fibrigen John
Fernandes verdffentlichen wir zunichst Erwin Kollers

Laudatio anlisslich der Preisverleibung. Red.

343



wurdig—sind Ausdruck einer meist eben-
so wenig authentischen, eben kolonialis-
tischen und kopierten christlichen Theo-
logie und Frommigkeit. Dass eine solche
Missionsstrategie Auswirkungen hatte,
die sogar die Identitit von Personen be-
rihrte, zeigt sich am Beispiel unseres
Preistrigers: Die frihere Hindu-Familie
erhielt von den Poriugiesen den Namen
Fernandes, und sein Vorname wurde von
den Briten in John umgewandelr.

Dabei haben grosse Missionare — in
Indien etwa De Nobifi, in China Matteo
Ricci — fruhzeitig erkannt, dass jede
Evangelisierung mit der Kultur der Men-
schen vor Ortin einen Dialog treten und
deren Gebriauche und Riten einbeziehen
muss. Es gab also das Inkulturationskon-
zept einer Kirche mit asiatischem Ge-
sicht. Doch der Streit dariiber — der so-
genannte Ritenstreit des 17. und 18.

Jahrhunderts — lahmte die indische und
andere asiatische Kirchen allzu lange, bis
schliesslich die romische Zentrale die
Vision austilgte. Wer zweihundert Jahre
spiter — auf Grund von Aussagen des
Zweiten Vatikanischen Konzils —an der
Richtigkeit jenes rémischen Entscheids
zu zweifeln begann, dem hat das Schrei-
ben «Dominus Jesus» von Joseph Kar-
dinal Ratzinger im Jahr 2000 jede Illusi-
on genommen.

Befreiungstheologie

Vor diesem hier nur knapp skizzierten
Hintergrund, der eine ebenso geschichts-
trachtige wie aktuelle Problemstellung
sichtbar macht, mochte ich die Leistung
und das Lebenswerk unseres Preistrigers
John Fernandes aus dem sudwestin-
dischen Mangalore wiirdigen. Im Habi-
tus einfach und bescheiden, hat er mit
der ihm eigenen intellektuellen Klarheit,
spirituellen Kraft und asketischen Aus-
dauer ein Leben lang darauf hin gearbei-
tet, die Geschichten von Jesus von Na-

zareth in die indische Wirklichkeit und
deren Sprachen, Zeichen, Symbole und
Riten zu ubersetzen und sie Wurzeln fas-
sen zu lassen.

Anfangs der 1970er Jahre war er Lei-
ter des [iturgisch-biblischen Instituts der
Didzese Mangalore. Doch weil er die
theologische und spirituelle Arbeit stets
mit dem sozialpolitischen Befreiungshan-
deln verband, wurde er nach drei Jahren
in die Wuste geschickt, in ein abgelegenes
Dori ohne Wasser und Strom, ohne Stras-
sen und medizinische Versorgung. Nun
praktizierte er aber erst recht Befreiungs-
theologie, organisierte in Zusammenar-
beit mit Vertretern anderer Religionen
politische Aktionen, baute unter Arbei-
tern und auch unter Priestern Solidari-
tdtsgruppen auf und engagierte sich fur
die Erhaltung der Umwelt. Das Dorf und
spater auch eine Vorstadtgemeinde sahen
anders aus, als er sie verliess.

Nach tuber zwanzig Jahren Pfarreiar-
beit war er acht Jahre am Priesterseminar
tatig und wirkt seit funf Jahren am Chair
in Christianity der staatlichen Universi-
tat. In dieser Zeit griindete er die Bewe-
gung «Dharma Samanvaya» (religitse
Harmonie) und intensivierte den Dialog
mit Intellektuellen, mit politischen Be-
wegungen und Weltanschauungen und
vor allem mit Vertretern der Religionen
in seinem Umfeld: mit Hindus, Muslimen
und Djains.

Interreligiose Spiritualitat

Lieber John Fernandes! Wir sind uns
1960 in Innsbruck zum ersten Mal be-
gegnet und haben bis 1963 eine gemein-
same Studienzeit verbracht. Wir haben
bei Karl Rabmer — wenn er nicht gerade
wie Hans Kiing in Rom war, um hinter
den Kulissen das Zweite Vatikanische
Konzil in eine gute Richtung zu steuern
— gelernt, dass es aller Anstrengung be-
darf und wert ist, das Denken des Glau-
bens mit dem Denken der Moderne zu
konfrontieren. Du hast dann in Trier das
erste Dokument des Zweiten Vatika-
nischen Konzils, die Liturgiekonstituti-

344



on, zum Thema Deiner Dissertation
gemacht und gefragt, was etwa die Num-
mer 37 dieser Konstitution in Bezug auf
Indien bedeuten miisste:

«In den Dingen, die den Glauben oder
das Allgemeinwohl nicht betreffen,
wiinscht die Kirche, dass nicht eine star-
re formale Einheitlichkeit zur Pflicht
gemacht wird, nicht einmal in ihrem
Gottesdienst; im Gegenteil pflegt und
fordert sie das glanzvolle geistige Erbe
der verschiedenen Stamme und Vél-
ker...»

Dieser Artikel 37 ist — gemiss dem
Kommentar des katholischen Lexikons
fur Theologie und Kirche — eine Absage
an die Europaisierungsbestrebungen
friherer Epochen und eine Bejahung der
Eigemwverte anderer Kuliuren. Du, John,
hast damit Ernst gemacht. So war es
nicht verwunderlich, dass das von Hans
King so genannte «geistliche Funktio-
narstum» alter Schule Deinen Ideen nicht
wohl gesonnen war. Doch ich konnte vor
einigen Jahren in Mangalore beobach-
ten, wie Deine Studenten und Dialog-
partnerinnen und -Partner die Kraft
Deiner Uberzeugungen gespiirt und Dich
mit Begeisterung unterstiitzt haben. Dein
spirituelles Credo hat sie fasziniert und
zugleich neugierig gemacht:

«Gott ist grosser als alle Religionen,
darum muss es eine Spiritualitit geben,
die alle verbindet.»

Mir bleibt unvergessen, wie ich zu-
sammen mit deiner «Dharma Samanva-
ya» ein hinduistisches Deepavali-Fest —
ein Lichterfest dhnlich dem judischen
Chanukka- oder dem christlichen Weih-
nachts-Fest —mitfeiern durfte. Da haben
zuerst wihrend mehrerer Stunden pro-
testantische Theologen und katholische
Nonnen sowie brahmanische, djainisti-
sche und islamische Gelehrte, Manner
und Frauen, tiber das Thema Frieden in
ihrer eigenen Religion referiert und sich
in einem ernsthaften Dialog dariiber
ausgetauscht. Und dann feierten sie wah-
rend ein paar weiteren Stunden auf dem
Campus einer indischen Hochschule fiir

Ingenieurwissenschaften zusammen mit
Studierenden und Professoren und ihren
Angehorigen das Fest. Jede und jeder
konnte hautnah die religiosen Rituale
vollziehen und war nattrlich zu Speisen
und Getranken eingeladen. Eine wunder-
bare Begegnung, die Intellekt und Emo-
tionen ansprach, Ernst mit Heiterkeit
verband, und bei der schliesslich die
Muslime die «Dharma Samanvaya» zu
threm nachsten Fest einluden, das alle
gemeinsam begehen sollten.

Mission heute

Lieber John, es freut mich, dass ich Dir
im Namen der «Herbert-Haag-Stiftung
fur Freiheir in der Kirche» den Preis tiber-
geben darf. Man hat ausgerechnet, dass
in den 30er Jahren unseres Jahrhunderts
in Afrika mehr Katholiken leben werden
als in Exropa und dass 20 Jahre spiter
auch die Asiaten die Europder in der ka-
tholischen Kirche tberholen werden.
Was bedeutet das fur uns und was fir
Asien?

Wenn wir aus heutiger Sicht auf die
Missionsgeschichte zuriickblicken, fallt
auf, dass Theologen, die sich mit der in-
terreligiosen Realitat der Gegenwart
ernsthaft auseinandersetzen, nur noch
ungern von Mission reden, wihrend um-
gekehrt sikulare und sogar staatliche
Institutionen nicht mide werden, ihre
Mission zu formulieren und zu vertreten
und die Welt damit zu beglicken — ich
denke nicht nur an die «Mission» der
Noch-Weltmacht im Irak, wir sind auf
allen Ebenen solchen Missionen ausge-
setzt. Und die Ironie der Geschichte be-
steht oft darin, dass man heute religiose
Einladungen in voller Freiheit ausschla-
gen kann, jenen sikularen Missio-
narinnen und Missionaren jedoch meist
ausgeliefert ist.

Wir sind daran interessiert, lieber
John, wie Du Mission verstehst — oder
sagen wir es zuvorkommender: wie Du
méochtest, dass die Leute auf Deinem
Kontinent dem Gott Abrahams, Jesu und
Mohammeds begegnen.

345



	"Gott ist grösser als alle Religionen"

