
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 10

Artikel: Hannas Gelübde oder Die Stärke wächst aus der Schwäche

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir hören, absatzweise, eine alte
Geschichte, eine schöne Geschichte, die

traurig anfängt, eine Geschichte aus Israels

früher Zeit, eine Familiengeschichte,
die mit einer wiederkehrenden Wallfahrt
zu tun hat. Die jährliche Wallfahrt geht
nach Schilo, das auf dem Gebirge Efraim
liegt, wie es die Bibel ausdrückt, auf dem

Höhenzug zwischen Nablus und
Jerusalem. Die Gänge zu einem Heiligtum,
wo ein Opfer dargebracht wurde, boten
eine wunderbare Abwechslung, ein Fest.
Es waren die seltenen Gelegenheiten, wo
es Fleisch zu essen gab und reichlich gab
davon. Im Opferfeuer wurden nur die
nicht essbaren Teile verbrannt, das Opfer
bestand darin, dass man dem Priester ein
schönes Stück gab und sonst das Fleisch
in der Grossfamilie verteilte, zubereitete
und gemeinsam genoss. Das Gottgefällige

war nicht ein Verzicht, sondern das

Feiern.

Ein Mann war von dem Doppel-Rama, ein Zufit
vom Gebirg Efrajim,

sein Name Elkana Sohn Jerochams Sohns Elihus
Sohns Tochus Sohns Zufs, ein Efratiter.

Der hatte zwei Weiber, der einen Name Channa,
der zweiten Name Pninna,

der Pninna waren Kinder geworden, Channa aber
hatte keine Kinder.

Dieser Mann zog von seiner Stadt von
Festtagswiederkehr zu Festtagswiederkehr hinauf,

vor IHM dem Umscharten sich in Schilo nieder
zuwerfen und zu schlachten.

Dort waren Priester vor IHM die zwei Söhne Elis,
Chofni und Pinchas.

Ein Mann, angesehen, zwei Ehefrauen,
aber nur eine von ihnen hat Kinder. Sie

wohnen in Doppel-Rama, das bedeutet

Doppelhügel, der liegt, von Tel-Aviv aus
landeinwärts gesehen, wo die Küstenebene

langsam ins Bergland übergeht.
Einmal im Jahr steigen sie hinauf nach
Schilo. Am Heiligtum war Eli Priester

gewesen und wirken jetzt dessen beide
Söhne. Channa hatte keine Kinder. Das

war ihr Unglück. Und es wurde an diesen

Festtagen besonders spürbar.

Hans-Adam Ritter

Hannas Gelübde
oder Die Stärke
wächst aus der
Schwäche

War der Tag, da Elkana schlachtete,
gab er Pninna seinem Weib und allen ihren Söhnen

und ihren Töchtern die Gebühranteile,
Channa jedoch konnte er nur einen Anteil geben,

mit Kummerblick,
denn Channa liebte er, aber ER hatte ihren Schoss

verschlossen.
Auch suchte ihre Nebenfrau sie mit jederart Ver-

druss zu verdriessen, um sie aufzureizen,
weil ER ihren Schoss zugeschlossen hatte.

So geschah es denn Jahr um Jahr, jeweils bei ihrem
Hinaufziehn zu SEINEM Haus:

sie suchte sie so zu verdriessen.
Sie weinte und ass nicht.
Elkana ihr Mann sprach zu ihr:
Channa,

warum weinst du?

warum issest du nicht?

warum grämt sich dein Herz?
bin ich dir nicht gut, mehr als zehn Söhne

Der Bibeltext ist nicht in allen Teilen
sicher verständlich, die Übersetzungen
gehen auseinander. Es könnte beim
Verteilen des Fleisches auch heissen, dass

Elkana nicht mit Kummerblick Channa

nur einen Teil gab, sondern dass er ihr
liebevoll einen Ehrenteil gab. Der Erzähler
macht Elkanas ungeschickte Liebe deutlich.

Tollpatschig fragt er seine Frau, was
er doch längst wissen muss. Verkehrt und
rührend in einem sein Trostversuch, wo
er ihr sagt, er sei doch für seine Frau mehr
als zehn Söhne! Aber er liebt sie. Er setzt
sie nicht zurück. Jedoch die Rivalität mit
der andern Frau trifft sie tief.

277



Einst, in Schilo, nachdem man gegessen hatte und
nach dem Trinken,

stand Channa auf

- Eli der Priester sass eben auf dem Stuhl am
Türpfosten

SEINER Halle -,
verbittert war sie in der Seele,
sie betete zu IHM hin,
sie weinte, weinte.
Sie gelobte ein Gelübde und sprach:
DU Umscharter!
siehst du her, siehst auf das Elend deiner Magd,
bedenkst mich, vergissest nicht deine Magd,
gibst deiner Magd
Mannessamen,
gebe ich ihn DIR
alle Tage seines Lebens,
ein Schermesser komme nicht an sein Haupt.

In den alten Bibeln lesen wir hier vom
Herrn der Heerscharen, Buber und
Rosenzweig umschreiben diesen Titel
einleuchtend mit der Umscharte. Channa
(oder Hanna) geht ein Gelübde ein, wie
das auch heute vorkommt in Mariastein
oder in Mekka. Sie wird, wenn sie ein

Kind, einen Sohn bekommt, ihn Gott
weihen. In der Bibel stehen mehrere
Geschichten von Gottgeweihten, der
bekannteste unter diesen Geweihten
ist der Täufer Johannes. Sie sind daran
kenntlich, dass sie das Haar nicht scheren
und keinen Wein trinken. Die äusseren
Zeichen drücken aus, dass sie der ganz
alten Zeit verpflichtet sind, der Wüste.
Gegenüber den Errungenschaften des

Kulturlandes bleiben sie auf Distanz. Sie

leben heilig und randständig und auch
ein wenig wild, das lange Haar weist
darauf hin, sie sind Unangepasste.

Es geschah, da sie viel vor IHM betete:

Eli achtete auf ihren Mund

- Channa redete zu ihrem Herzen hin,
nur ihre Lippen regten sich, ihre Stimme war
nicht zu hören -,

Eli hielt sie für eine Berauschte.
Eli sprach zu ihr:
Bis wann noch willst du dich dem Rausch

überlassen?

tu deinen Wein von dir ab!
Channa antwortete, sie sprach:
Mitnichten, mein Herr!
ich bin ein Weib hartbedrückten Geistes,
Wein und Rauschsaft habe ich nicht getrunken, -

ich schütte vor IHN meine Seele.

Gib nimmer deine Magd für eine Heillose aus,
denn aus der Fülle meines Jammers, meines

Verdrusses habe ich bis nun geredet.

Der alte Eli deutet Hannas Verhalten
falsch, hält sie, da sie die Lippen bewegt,
aber nichts zu hören ist, für betrunken.
Sie wehrt sich, sie habe ihre Seele vor
Gott ausgeschüttet. Das Gelübde ist kein
Handel mit Gott, sie schüttelt die Scham,
die Kränkung ab, sie sagt ihren Schmerz,
sie ist erschüttert. Sie setzt damit einen

neuen Anfang.

Eli antwortete, er sprach:
Geh in Frieden,
deinen Wunsch, den du von ihm erwünschtest,

gebe Jifsraels Gott.
Sie sprach:
Deine Dienerin finde Gunst in deinen Augen!
Das Weib ging seines Wegs,
sie ass, und ihr Antlitz war nicht mehr so.

Eli nimmt sich zurück, er segnet sie. Er
liefert das Stichwort, das Leitwort für das

Kapitel: Deinen Wunsch gebe Gott, den
du von ihm erwünschtest. Hanna steht

auf, isst, sie blickt jetzt anders.

Frühmorgens waren sie auf, sie warfen sich vor
IHM nieder,

sie kehrten zurück und kamen in ihr Haus nach
Rama.

Elkana erkannte Channa sein Weib,
ER bedachte sie,

es geschah im Umschwung der Tage:
Channa war schwanger, sie gebar einen Sohn.
Sie rief seinen Namen: Schmuel, Der von Gott
ist,

denn: Von IHM habe ich ihn erwünscht.

Mit dem schönen Deckwort erkennen

ist gemeint, dass das Paar zusammen

schlief. Hanna nennt ihren Sohn
Schmuel, Samuel. In diesem Namen wird
mitgehört, dass der Wunsch erfüllt ist.

Wieder zog der Mann, Elkana, hinauf mit all
seinem Haus,

IHM das Schlachtmahl der Festtage zu schlachten

und sein Gelobtes,
da zog Channa nicht mit hinauf,
denn sie sprach zu ihrem Mann:

278



Bis der Knabe entwöhnt ist - dann will ich ihn
bringen,

dass er sich vor SEINEM Antlitz sehen lasse

und dort bleibe auf Lebzeit.
Elkana ihr Mann sprach zu ihr:
Tu, was in deinen Augen gut ist,
bleib, bis du ihn entwöhnt hast, -
bestätige nur ER das um ihn Geredete!
Das Weib blieb und säugte ihren Sohn, bis sie

ihn entwöhnte.

Seht diese starke Mutter, sie bleibt
zuhause sitzen, sie bestimmt über das Kind,
nicht Elkana. Wie lange behält sie das

Kind bei sich? Vielleicht fünf Jahre?

Sie Hess ihn mit sich hinaufziehn, sowie sie ihn
entwöhnt hatte,

samt einem drittwürfigen Farren, einem Scheffel
Mehls und einem Zuber Weins.

Sie brachte ihn nach SEINEM Haus in Schilo,
wiewohl der Knabe noch ein Knäblein war.
Sie metzten den Farren und brachten den
Knaben zu Eli.

Sie sprach:
Ach mein Herr!
sowahr deine Seele lebt, mein Herr,
ich bin das Weib, das hier bei dir stand, zu IHM
zu beten.

Die stolze und reiche Frau bringt mit
ihrem Jungen Gaben mit. Ein Far re, ein

junger Stier. In andern Übersetzungen
steht: ein dreijähriger Stier oder drei
Stiere.

Um diesen Knaben habe ich gebetet,
ER hat mir meinen Wunsch gegeben, den ich von
IHM erwünschte.

Auch ich habe IHM ihn zugewünscht,
alle Tage, die er lebt, sei er ein IHM

Zugewünschter.

Viermal kommt das Wort vor:
wünschen. Im ganzen Kapitel sieben Mal, und
feierlich. Auch wenn wir noch nicht ganz
verstehen, was das heissen soll, den
Erwünschten habe sie Gott zugewünscht,
er solle sein Leben fortan leben als ein
Gott Zugewünschter.

Im Hebräischen steht eben in verschiedenen

Formen immer das gleiche Wort,
hier am Schluss ist gemeint: geliehen. Gott

hat Channa gehört und ihr den Sohn
gegeben, verliehen, geliehen. Jetzt gibt die
Mutter das Kind Gott zurück, leiht ihr
Fleisch und Blut zurück an Gott.

Für uns ist jede Kindstaufe eine kleine

Nachbildung dieser Szene. Die Eltern
haben ihr Kind nicht selber gemacht,
das Kind ist keineswegs ihr Besitz. Es

ist ihnen anvertraut, eine Weile überlassen.

In der Taufe, so könnten wir sagen,
geben sie das erworbene Kind zurück,
widmen es Gott. Damit ist angefangen,
dass das Kind nicht eine Verlängerung
seiner Mutter wird oder ein fils à papa, es

ist nicht eine Akquisition, sondern dazu

bestimmt, ein eigener Mensch zu werden.
Wenn das kleine Kind beten lernt, wird
es langsam erfahren, dass es, obzwar es

von seinen Eltern noch ganz abhängig
ist, doch einen Ort gibt, der über seinen
Eltern steht

Manchmal geht uns beim Blick in
eine andere Übersetzung noch etwas
auf. Ich fand die Formulierung in der
Französischen Bibel schön: Le Seigneur
m'a concédé ce que je lui demandais. A
mon tour, je le cède au Seigneur. Pour
toute sa vie il est cédé au Seigneur. Wir
können unsere eigene Lebenszeit so
verstehen: Le Seigneur m'a concédé ce que
je lui demandais, sie ist eine Leihgabe.
Wir sind konzessioniert. Ich bin Konzessionär,

nicht Inhaber. Das macht einen

grossen Unterschied. Bei jeder Lebensstufe

werden wir daran erinnert, dass uns

jetzt ein neuer Abschnitt anvertraut ist;
er steht nicht einfach zur Verfügung, er
ist geliehen. Wer es vor lauter Voraneilen
vorher nicht gemerkt hat, kann es sich bei
der Pensionierung klar machen: vorläufig
anvertraut, nochmals etwas anvertraut.

Wenn wir als Christen leben, leben wir
vielleicht nicht anders als andere. Es gibt
anständige Menschen, die keine Christen
sind. Und es gibt auch unanständige
Christen, das ist so, der Unterschied liegt
nicht immer in einer besseren Moral. Was

es ausmacht, ist das Wissen, nicht Inhaber

zu sein, sondern eine Konzession zu
haben. Früher nannten sie das Demut.

279



Predigt über i.
Samuel i am 19. Juli
2006 in der Kirche
St. Leonhard, Basel

(Bibeltexte nach der
Übersetzung von
Buber-Rosenzweig)

Wir können es auch Nüchternheit nennen,

Wirklichkeitssinn oder Respekt.

Das ist die Geschichte, die ich berichten
wollte. Sie ist das Einleitungskapitel zum
1. Buch Samuel. Und damit eigentlich der

Vorspann zu vier Büchern, nämlich zu
den beiden Büchern Samuel und zu den

Königsbüchern, mit andern Worten der

Vorspann zur Geschichte der beiden
Königreiche Juda und Israel bis zu ihrem
Untergang, die Einleitung zu einer
farbigen Geschichte mit vielen Wendungen.
Sie wurde aufgeschrieben im Rückblick,
also in der Zeit, als das Land schon nicht
mehr frei war, sondern besetzt.

Als Ouvertüre zum Ganzen die
Geschichte einer gedemütigten Frau, die

zu ihrer Würde fand. Als sollte die
Einleitung der problematischen Königsgeschichte

die Hoffnung mitgeben, dass

Israel, die gedemütigte Tochter Zion,
einmal auch wieder ihre Würde finde.
Denn das Gedeihen der Menschen ist
nicht gut aufgehoben bei der Königsmacht,

das Gedeihen liegt an den Frauen

- und an den Propheten. Samuel gibt
das frühste Bild für die Propheten. Er
ist der Anfänger dieser langen Linie, die

uns zeigt, wie nicht Macht und Sicherheit

sicher machen, sondern Glaube und
Gerechtigkeit.

Der erste König wird Saul sein, auf
Hebräisch Schaul. Ein unglücklicher
Mensch, er beginnt stark und endet traurig.

Die hebräischen Namen kann man
oft leicht ableiten, Schaul heisst eigentlich

der «Gewünschte». Oder, so ist es

offenbar richtiger (so steht es in meinem
Lexikon): der Geliehene. Wohlverstanden:

nicht der aus sich selbst Starke, der
Geliehene.

Wenn Juden die Geschichte lesen,
bekommen sie hier ein Wortspiel mit, das in
den Übersetzungen verloren geht. Damit
kommen wir noch einmal darauf zurück,
dass das Wort wünschen in unserer
Geschichte siebenmal vorkommt und damit
das Leitwort abgibt.

Hanna sagt am Ende, Samuel, Schmu¬

el, sei ein dem Herrn Zugewünschter.
Wünschen heisst auf Hebräisch schaal.

Zugewünscht heisst schaul. Er, Schmuel,
ein Schaul für Gott. Samuel der bessere

Saul. Was besagt: nicht der Krieger, nicht
der Mächtige, kein Heerführer Saul,
sondern der Unangepasste, der Prophet, der
auf Sicherheit verzichtet und diesen
Sicherheitsverzicht ausdehnen will: der ist
der Erwünschte, ist Schaul, verkörpert
den Gotteswünsch, verkörpert (das ist
dasselbe) die Lebensfreundlichkeit.

Die Stärke wächst aus der Schwäche, dafür

steht Hannas Geschichte. Wir haben

so leicht etwas anderes im Kopf und
meinen, die Stärke beruhe auf Stärke, Kraft
setze Kraft voraus, Machtmittel erzeugten
Sicherheit. Wir haben die Vorstellung,
das Leben müsse eine Art Kapital sein,
das zunehme, rentiere. Aber so geht das

nicht. Wie Paulus sagt: Die Gefässe, in
die unsere Schätze gefüllt werden, sind
zerbrechlich. Und das sei gut so, da strahle

der Glanz heller, so werde sichtbar,
wie das Leuchten von Gott aus kommt
und nicht aus unserer aufgebauten Kraft.
Wo Hanna ihre Traurigkeit annimmt, sie

benennt, da setzt etwas Neues ein. Da
wird sie zur Prophetenmutter. In ihrem
Schmerz wird die Frau stark, da kehrt
ihre Fruchtbarkeit zurück. Wo sie sich
ihrem Elend stellt, zieht eine neue Stärke

280


	Hannas Gelübde oder Die Stärke wächst aus der Schwäche

