Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 7-8

Artikel: "Aparecida” bestétigt Befreiungstheologe
Autor: Biker, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Markus Buker

«Aparecida» bestatigt
Befreiungstheologie

Vom 13. bis 31. Mai 2007 fand in Aparecida (Brasilien) die
Fiinfte Generalversammliung der Bischofe Lateinamerikas
und der Karibik statt. Sie hat — nach der vatikanischen Note
gegen Jon Sobrino eber unerwartet — die befreiende Kirche
mit lateinamerikanischem Gesicht gestirkt. Bei allen bleiben-
den Widerspriichen finden sich dafiir Belege auf verschie-
denen Ebenen: im Erveignis der Versammlung selbst, in der
Eroffnungsansprache Papst Benedikts xv1., in der Prdsenz
des Volkes Gottes im Umfeld der Versammlung und im Ab-
schlussdokument der Bischiofe. Markus Biiker, der zurzeit
einen Personaleinsaiz fiir die Bethlehem Mission Inmmensee
in Bogota (Kolumbien) leistet, konnte «Aparecida» aus nichs-
ter Nihe beobachten. Fiir die Neuen Wege hat er diesen in-
formativen Gesamtiiberblick geschrieben. Unsere Leserinnen
und Leser kennen Markus Biiker von einem NW-Gesprich
itber 20 Jahre «Theologische Bewegung fiir Solidaritiat und
Befreiung» (NW 2002, 279ff.), deren Vorstandsmitglied er
damals war. Red.

Der Kontext der Versammlung
Als Frucht der ersten Generalversamm-
lung der lateinamerikanischen Bischofe
in Rio {r955) wurde der Lateinameri-
kanische Bischofsrat (CELAM) gegrun-
det. Der CELAM war Organisator und
Triebkraft fur die folgenden vier Ver-
sammlungen, deren Abschlussdoku-
mente wichtige Referenzpunkte fur La-
teinamerika und dartber hinaus sind.
In Medellin (1968) und Puebla (1979)
sind die Grundlagen der Theologie der
Befreiung gelegt worden: die Option fur
die Armen; der methodische Dreischritt
«Sehen — Urteilen — Handeln», der den
Vorrang der Praxis vor der Theorie be-
grundet; die Anklage ungerechter {welt-)
wirtschaftlicher Strukturen; das wach-
sende Bewusstsein fur die Stellung der
«Armen» in Kirche und Gesellschaft.
Bei der vierten Generalversammlung
in Santo Domingo (1992) diktierte die
vatikanische Delegation, unterstutzt
durch lateinamerikanische Bischéfe, bis
in die Dokumente hinein die Abkehr
von der Methode «Sehen — Urteilen
— Handeln». Die Amerika-Synode 1997
fand nicht einmal mehr in Lateinameri-
ka, sondern im Vatikan statt. Es ist das
Verdienst des chilenischen CELAM-Prisi-
denten Francisco Javier Errdzuriz, dass
es danach tberhaupt noch eine Finfte
Generalversammlung gab und dass die-
se wieder in Lateinamerika durchgefuhrt
werden konnte. Bedeutend ist dies, weil
sonst die Kirche Lateinamerikas kein
eigenes kirchliches Subjekt mehr wire,
mit eigenen Initiativen und einer ausge-
pragten eigenen Identitat.! Die Initiativen
fur ihre «kontinentale Eingliederung»
kdmen von Rom und folgten der Strate-
gie, die Weltkirche homogenisierend zu
begleiten. Eine Synode endet mit einem
pipstlichen Dokument, die CELAM-Ver-
sammlungen aber beschliessen ihr eige-
nes Dokument, auch wenn es vom Papst
noch genehmigt werden muss.
Befreiungstheologische Reflexion und
Pastoral wurden seit den 198oer-Jahren
zahlreichen Massregelungen durch vati-

200



kanische Behérden unterworfen. Zudem
schlossen in Lateinamerika neu einge-
setzte Bischofe befreiungstheologisch
orientierte Ausbildungsstitten. Die Ver-
offentlichung der Note der Glaubenskon-
gregation zur Theologie Jon Sobrinos?
galt vielen Beobachtern als deutlicher
Warnschuss im Hinblick auf «Apareci-
da»— gegen die Befreiungstheologie und
eine Kirche mit eigenem lateinamerika-
nischem Gesicht. Umso tiberraschender
ist vielleicht, dass Grundiiberlegungen
der Befreiungstheologie von der Funften
Generalversammlung mit neuer Kraft be-
statigt und aktualisiert wurden.

Drei Herausforderungen pragten die
Vorbereitungen auf «Aparecida»:
1. Wie reagiert die katholische Kirche
im Zeitalter der Globalisierung auf die
wachsende Ungleichheit zwischen Armen
und Reichen sowie auf die Zerstdrung
der nattrlichen Lebensgrundlagen in
vielen Landern Lateinamerikas und der
Karibik?
2. Wie reagieren die Bischofe auf die Tat-
sache, dass seit Mitte der 199oer-Jahre
in Landern wie Brasilien und Kolumbien
jahrlich zirka ein Prozent der Mitglieder
die katholische Kirche verlassen haben
und teilweise zu anderen Kirchen ge-
wechselt sind? Die katholische Kirche
hat an Einfluss und Macht verloren. Sie
ist mihsam dabei, sich der Pluralitat
bewusst zu werden. Welche pastoralen
Antworten schlagen die Bischofe vor?
3. Wie kann es den Bischéfen nach dem
Schock von Santo Dominge gelingen, an
die Vorgingerkonferenzen anzukniipfen
und eine eigene «lateinamerikanische
Identitit» zu entwickeln??

Stimmung und Positionen

Die Versammlung fand inmitten des
«Volkes Gottes» statt. Die neue Basilika
von Aparecida ist mit einem Fassungs-
vermogen von 45 ooo Menschen eine
der grossten katholischen Kirchen. In
der taglichen Messieier der Bischofe wa-
ren Hunderte von Menschen anwesend.
Samstag und Sonntag suchten jeweils bis

zu 80 ooo Menschen den Wallfahrtstort
aul.

Der Nationale Laienrat Brasiliens
(CNLB) hatte in der Nihe Aparecidas
drei Tage lang zum «Lateinamerikani-
schen Theologischen Kongress» iiber die
Aufgaben der Kirchen auf dem Konti-
nent eingeladen. In einer nichtlichen
Wallfahrt erinnerten 7000 Manner und
Frauen aus Basisgemeinden, Jugend- und
Sozialpastoral an das gultige Erbe der
Vorgingerkonferenzen. Im Zelt der Mir-
tyrer feierte die befreiungstheologisch
orientierte Basis taglich ihren Glauben,
im Gedenken an alle, die wegen des Ein-
satzes fur gerechte, demokratische und

friedliche Verhilinisse in Lateinamerika
und der Karibik bedroht, misshandelt
oder getotet wurden. In einem anderen
Zelt waren die Ordensleute prasent, um
die Versammlung mit Reflexion und Ge-
bet zu begleiten. Damit war auch sym-
bolisch klar: Kirche ist Sache des ganzen
Volkes Gottes.

Papst Benedikt xv1. erdfinete die Ver-
sammlung am Sonntag, dem 13. Mai, mit
einer Messe vor 200 ooo Glaubigen am
Vormittag und einer Ansprache an die
266 Teilnehmenden der Versammlung
am Nachmittag. In seiner Predigt am
Morgen forderte er die Bischofe auf, wie
in der Apostelgeschichte «zu diskutieren
und zu streiten», um am Ende unter Fiih-
rung des Heiligen Geistes zu entscheiden.
In den ersten zwei Wochen wurde nahezu

201

Pilgerwanderung der
Basisgemeinden nach
Aparecida: «Solange
es Armut gibt, wird
es eine Theologie der
Befreiung geben.»



auf jeder Pressekonferenz die sehr offene
Gesprichsatmosphdre betont. Diese war
zweifellos Ergebnis der partizipativen
und ergebnisoffenen Arbeitsweise, die
der CELAM entwickelt hatte. Von Strei-
ten darum keine Rede.

Aber spitestens in der zweiten Woche
werden zwei Pole sichtbar. Den konser-
vativen Pol markieren diejenigen, die an
einer abstrakten Glaubensverkiindigung
und am Modell der «Christenheit» mit
seinen itherkommenen gesellschaftlichen
und kirchlichen Strukturen festhalten.
Sie beklagen die durch Sikularismus
und Gleichgiiltigkeit zerfallenden Werte
und Strukturen. Thre bevorzugten The-
men sind Familie, Abtreibung, Medien,
politische und wirtschaftliche Eliten. Ihre
Theologie will die Wahrheit Jesu Chri-
sti im Gewand der griechisch-abendlan-
dischen Inkulturation in andere Kulturen
bringen. Entschiedenen Riickhalt haben
solche Aussagen im Opus Dei, in Bewe-
gungen wie dem peruanischen Sodali-
tium und den in Mexiko gegriindeten
Legioniren Christi.

Den befreiungstheologischen Pol mar-
kieren jene, die sich fur gerechte wirt-
schaftliche Strukturen und 6kologische
Nachhaltigkeit einsetzen sowie neue
Formen kirchlicher Amter entwickeln
méchten. Sie betreiben eine Theologie,
die vom geschichtlichen Wirken Jesu im
Horizont seiner Reich-Gottes-Boischaft
ausgeht. Sie beklagen, dass in der Kirche
verschiedene gesellschaftliche Gruppen
immer noch lediglich als Empfanger und
Empfiangerinnen kirchlicher Firsorge
und zu wenig als eigenstindig Han-
delnde gesehen werden. Hauptvertreter
sind Bischofe, Ordensleute und Laien
aus Basisbewegungen. Logischerweise
waren zwischen den beiden Polen die
Bischofe umworben, die keinem Lager
zuzurechnen sind.

«Sehen — Urteilen — Handeln»

In der ersten Woche {(17. Mai) haben die
etwa 145 stimmberechtigten Bischofe mit
deutlicher Mehrheit beschlossen, dass es

ein Abschlussdokument geben solle und
dass es gemiss dem Dreischritt «Sehen
— Urteilen — Handeln» abgefasst werde.
Es unterlag eine kleine, konservative
Gruppe, die nur eine kurze biblisch fun-
dierte Botschaft, ohne weitere Analyse
von Gesellschaft und Kirche wollte. Mit
dem jetzt gefassten Beschluss wahren die
Bischofe die Kontinuitit zu den Vorgin-
gerversammlungen.

Damit ist aber die Diskussion noch
nicht beendet. Am Sonntag (2o0. Mai) zir-
kuliert intern ein Entwurf fiir ein detail-
liertes Inhaltsverzeichnis des Abschluss-
dokuments. In diesem wird nicht nur die
Methode gedndert, sondern es spiegelt
auch ein kirchenzentristisches Denken.
Am Montagabend der zweiten Woche
{21. Mai) beschliessen die Bischofe eben-
falls mit grosser Mehrheit ein anderes
Inhaltsverzeichnis: Ausgehend von einer
Realitatsanalyse (Kapitel 1) werden im
zweiten Schritt Aspekte des Jungerseins
theologisch reflektiert (Kap. 2—5), eheim
dritten Schritt Aufgaben und Tatigkeits-
felder der Missionare aufgezeigt werden
{Kap. 6 und 7).

Am Dienstag und Mittwoch (22. und
23. Mai) werden in siehen Kommissi-
onen (je zu einem dieser sieben Kapitel)
Texte erarbeitet. Am Donnerstag {24.
Mai) liegt eine erste Fassung des Ab-
schlussdokuments vor: 86 Seiten lang,
600 Nummern zihlend. Diese Fassung
enthalt die sieben Kommissionstexte,
qualitativ noch sehr unterschiedlich und
ohne erkennbaren roten Faden.

Bischof Julio Cabrera, Guatemala,
Mitglied der entscheidenden Redaktions-
kommission, stellt in der Pressekonferenz
klar: «Die Redaktionskommission hilt
sich an die Beschlisse der Versammlung
wie auch an die der Kommissionen. Sie
greift nicht in den Text ein. Wenn sie ein-
greift, dann nur, wenn es von der Redak-
tion her notwendig ist.» Die Botschaft
ist klar: «Aparecida» ist nicht «Santo
Domingo». Bis Samstagvormittag (26.
Mai) werden Anderungsvorschlige er-
arbeitet, die ibers Wochenende von der

202



Redaktionskommission in eine zweite
Fassung des Abschlussdokuments ein-
gebracht werden sollen.

Am Montagmorgen (28. Mai) liegt
dann ein uberarbeitetes, 108-seitiges
Dokument vor. Die Bischofe beschlies-
sen aus praktischen Grunden, ins Hotel
zurtick zu gehen, dort erst einmal zu le-
sen und Anderungswiinsche individuell
der Redaktionskommission vorzulegen.
Damit haben sie die Arbeit der sieben
Kommissionen als erledigt abgeschrie-
ben, ohne die neue, zweite Fassung iiber-
haupt zu kennen. Diese geht von einer
deduktiven Christologie aus, und einige
wirtschaftskritische sowie befreiungsthe-
ologische Textteile sind gestrichen. Die
widerspriichliche Vielfalt der Kommis-
sionen ging verloren. So wurde ein neues
erstes Kapitel tiber das «missionarische
Jungersein» dem «Sehen» vorangesetzt.
Begriindung: Das Sehen erfolge schliess-
lich aus christlicher Perspektive, nicht
aus sozialwissenschaftlicher. Im «Sehen»
wurde die Analyse der Kirche vor die der
Gesellschaft gestellt. Diese kirchenzen-
trierte Sicht wird spiter wieder korri-
giert. Unbeantwortet ist die Frage: Wer
schrieb und dnderte hier?

Festzuhalten bleibt: Das Abschluss-
dokument von Aparecida (DA)* ist im
theologischen Teil weitgehend kontext-
los. Es bezieht sich kaum auf die Ge-
genwart des Reiches Gottes im Hier und
Heute. Hitten die Kommissionen weiter
gearbeitet, wire das Abschlussdokument
widerspriichlicher, aber damit in den un-
terschiedlichen Positionen pointierter
geworden.

Option fiir die Armen

Die Eroffuungsansprache (EA) Benedikts
XVI weitete entgegen allen Befurchtungen
den Raum fur die folgenden Diskussio-
nen. Er verurteilte nicht, sondern verei-
nigte auch widerspriichliche Positionen.
Er bestitigte die Option fiir die Armen.
Denn es ist «die bevorzugte Option fiir
die Armen im christologischen Glauben
an jenen Gott implizit enthalten, der fiir

uns arm geworden ist, um uns durch sei-
ne Armut reich zu machen (vgl. 2 Kor
8,9)» (EA 3). Die Bischofe iibernchmen
die christologische Aussage des Papstes
(DA 406). Im Dokument sind die Num-
mern 405—412 der «vorzugsweisen Opti-
on fiir die Armen und Ausgeschlossenen»
gewidmet. Die christologische Veranke-
rung hat zur Folge, dass die Option als
wesentlicher Bestandteil des christlichen
Glaubens verstanden wird: In den Ge-
sichtern der Armen ist — wie schon in
Puebla und Santo Domingo gesagt — das
Gesicht Jesu zu erkennen. Die Option
fir die Armen ist der Weg der Nachfolge
Jesu. Sie ist ein Zeichen fir das Anbre-
chen des Reiches Gottes.” Die Option ftr
die Armen ist damit kein verzichtbarer
ethischer Anhang, sondern musste auch
Auswirkungen auf Pastoral und Struktur
der katholischen Kirche haben.

Es wird auch gesagt, was «vorzugs-
weise» bedeutet: «Dass die Option vor-
zugsweise ist, beinhaltet, dass sie alle
unsere pastoralen Strukturen und Prio-
ritaiten durchdringen muss» (DA 410).
Die Kirche miisse «Sakrament der Liebe,
Solidaritit und Gerechtigkeit unter un-
seren Volkern sein» {ebd.). Das konne
bis zum Martyrium gehen. Wie es aber
zum Martyrium kommt, wer da wo,
wen und warum ermordet, das wird
nicht gesagt.

Zu spuren ist in dieser «Option fur die
Armen» der Impuls fir eine «pastorale
Umbkehr», wie sie in A parecida hiufig ge-
fordert wurde. In dieser Vision sucht die
Kirche die Nihe zu den Armen, begleitet
sie in der Verianderung ihrer Situation.
Sprachlich aber bleibt eine Trennung
zwischen der «Kirche» und den «Ar-
men». Zwar wird gemahnt, jeglichen
Paternalismus zu vermeiden (DA 411),
aber die Armen bleiben letztlich doch
Objekte der Seelsorge, sie sind nicht
Subjekte von Kirche als solcher. Selbst
dann nicht, wenn sie evangelisieren und
menschliche Entwicklungen vorantrei-
ben (DA 412). Die Kirche wird nicht von
den Armen evangelisiert. Die Bischofe

203



sind sich bewusst, dass die Option fiir
die Armen Konsequenzen fir die Kirche
hat. Worin sie bestehen, das wird nicht
weiter geklart. Dass es sie geben muss,
das ist aber gefordert.

Globalisierung, Okologie und struktu-
relle Siinde

Die fortschreitende Globalisierung des
neoliberalen Kapitalismus hat seit 1992
den Gegensatz zwischen armen und rei-
chen Bevélkerungsteilen und die Zersto-
rung der natirlichen Lebensgrundlagen
der Menschen in Lateinamerika weiter
verscharft. Der Papst spricht davon, dass
die Globalisierung in sich «jedoch zwei-
fellos auch das Risiko der grossen Mono-
pole und damit die Umdeutung des Ge-
winns zum hochsten Wert» berge (EA 2).
Neben der bekannten Kritik am Marxis-
mus ist seine Kritik am Kapitalismus von
Teilnehmenden wie Beobachtenden sehr
aufmerksam registriert worden: «Sowohl
der Kapitalismus als auch der Marxismus
haben versprochen, den Weg zur Schaf-
fung gerechter Strukturen zu finden, und
behaupteten, diese wiirden, sobald sie
festgelegt seien, von allein funktionieren;
sie behaupteten, sie wiirden nicht nur
keiner vorausgehenden Sittlichkeit des
Individuums bediirfen, sondern wiirden
die allgemeine Sittlichkeit férdern. Und
dieses ideologische Versprechen hat sich
als falsch erwiesen» {EA 4).

In der sozio-okonomischen Analyse
ist das Abschlussdokument folglich
auch sehr deutlich (DA 60—73). Der ver-
absolutierte Markt fuhrt zu vielfacher
Ungleichheit und Ungerechrigkeit. Die
davon Ausgeschlossenen gelten nicht
nur als Ausgebeutete, sondern als
«Uberfliissige» und «Wegwerfware»
(DA 65). Transnationale Finanz- und
Wirtschaftsunternebmen wachsen auf
Kosten lokaler Wirtschaften und un-
terwerfen sich die Staaten (DA 66). Als
verantwortliche Akteurinnen werden
internationale Minengesellschaften und
die Agroindustrie genannt, die weder
die Menschenrechte noch die Natur re-

spekteren. Lebensmittel fehlen, weil das
Land fiir den Anbau von Olpalmen und
Zuckerrohr zur Erzeugung von Biotreib-
stoffen genutzt wird. Abgelehnt werden
die Frethandelsvertrage (TLC), welche
die USA bevorzugen («reiche Lander»),
sowie die Gesetze zum Schutze des geisti-
gen Eigentums und genetisch veranderte
Organismen, die nicht der Bekampfung
von Armut und Hunger dienen (DA 67).
Eine Bodenreform, die den Kleinbauern
zugute kommt, wird unterstitzt. Zum
Abschluss folgt der Hinweis, dass Aus-
beutung und Arbeitslosigkeit viele zur
Migration in reichere Liander zwingen
(DA 73).

Hinter der gesamten Analyse steht die
befreiungstheologische Sicht der strukiu-
rellen Stinde, die auch der Papst aufgreift:
«Tatsdachlich sind die gerechten Struk-
turen eine Voraussetzung, ohne die eine
gerechte Ordnung in der Gesellschaft
nicht méglich ist» (EA 4).

Im Sinne von Handlungsoptionen
(DA 420—425) wollen die Bischéfe
— die Christen fur Fragen der internati-
onalen Gerechtigkeit sensibilisieren und
ihr Verantwortungsbewusstsein wecken
(konsequenterweise hat die Versamm-
lung in Aparecida unter Verweis auf den
Brief Benedikts xv1. an die deutsche Bun-
deskanzlerin Angela Merkel die Regie-
rungschefs der G8-Staaten aufgefordert,
«die Weltwirtschaft auf den Pfad einer
menschlichen, ékologisch-nachhaltigen
Entwicklung zu fuhren, die auf Gerech-
tigkeit, Solidaritit und dem Globalen
Gemeinwohl beruht»?)

— die Zivilgesellschaft starken

— die christliche Ethik vermehrt in Poli-
tik, Wirtschaftund Finanzen einbringen,
eingeschlossen Arbeits- und Gewerk-
schaftsrechte

— gerechte Wirtschafts- und Finanzbe-
ziehungen lokal und weltweit fordern;
dafiir Auslandsschulden erlassen, um in
Entwicklung und Soziales zu investieren;
internationale Finanzspekulationen ver-
hiten («prevenir»} und kontrollieren;
gerechten Handel férdern, gegen pro-

204



tek tionistische Handelsbarrieren in den
machtigen Landern; gerechte Normen
fur Investitionen und Dienstleistungen
schaffen

— die Frethandelsabkommen auf die Be-
durfnisse der Armen ausrichten.

Hier liegt ein Instrument vor, mit dem
sich die alten und neuen sozialen Fragen
des Kontinents bearbeiten lassen. Die
Hypothek sowohl der Rede des Papstes
wie der Konferenz besteht darin, dass
die Rolle der Kirche nicht hinterfragt
wird. Wo stiitzt die Kirche die kritisierten
Praktiken? Wo kann sie sich selbst ver-
pflichten, ihre Vorschlige umzusetzen?
Wo sind die konkreten Konflikte, in de-
nen Glaubige, Priester und die Bischofe
selber vor Ort stehen, wenn sie sich die
Perspektive der Armen und der ausge-
beuteten Natur zueigen machen?

Demokratie

Generell lobt der Papst die fortschreiten-
de Demokratisierung in Lateinamerika
und in der Karibik. Kritisch hingegen re-
agierte er auf einige neue demokratisch
legitimierten Linksregierungen: «Anlass
zur Sorge geben Regierungsformen, die
autoritir oder Ideologien unterworfen
sind, die man eigentlich fur Gberholt hielt
und die nicht der christlichen Sicht des
Menschen und der Gesellschaft, wie sie
die Soziallehre der Kirche lehrt, entspre-
chen» (EA 2). Besonders gemeint sein
dirfren Chavez in Venezuela, Morales
in Bolivien und Correa in Ecuador. Sie
stehen wegen der Schulbildung im Kon-
flikt mit der katholischen Kirche, Cha-
vez zudem wegen der Meinungsfreiheit.
Unerwahnt bleibt, dass es auch um an-
getastete Privilegien geht. So fehlen die
positiven Anknipfungspunkte zu die-
sen Regierungen, obwohl Wesentliches
in der Analyse der Globalisierung und
bei Werten wie Gerechtigkeit und 6ko-
logische Nachhaltigkeit geteilt wird.
Steht dem das Selbstverstandnis der ka-
tholischen Kirche entgegen: «Die Kirche
ist Anwiltin der Gerechtigkeir und der
Armen, eben weil sie sich weder mit

den Politikern noch mit Parteiinteressen
identifiziert» (EA 4)?

Der Beitrag der Zivilgesellschaft zu
demokratischeren Verhilmissen wird
positiv anerkannt, und die Kirche ar-
beitet mit thnen zusammen. Handelnde
Subjekte einer «partizipativen Demo-
kratie» sind «Indigenas, Afroamerika-
ner, Frauen, gebildete Berufstatige, eine
breite Mittelschicht und die organisierten

Gruppen der an den Rand Gedringten»
(DA 75). Sie werden sich ihrer Macht
und Maglichkeiten bewusst, den Wan-
del zu gestalten, damirt eine gerechrere
Politik zum Zuge kommt. Sie konnen
dabei auf die Hilfe internationaler Or-

ganisationen wie der UNO und vieler
NGOs zihlen.

Indigene Vélker und Afroamerikaner

Der Umgang mit der indianischen Ur-
sprungsbevolkerung und den afroame-
rikanischen Bevolkerungsgruppen ist
Test fir den Umgang mit Andersheit
in Kirche und Gesellschaft. Der Papst
griff in Aparecida nach Regensburg und
Auschwitz zum wiederholten Mal histo-
risch daneben. Zunichst anerkannte er
die produktive Kraft der Indigenas bei
der Aneignung des christlichen Glaubens
in der Volksreligiositat. Dann aber zeigte
er sich unempfindlich fur ihr Leiden wih-
rend der Evangelisierung: «Tatsachlich
hat die Verkundigung Jesu und seines
Evangeliums zu keiner Zeit eine Ent-
fremdung der prikolumbischen Kulturen

205

Gottesdienst im Zelt
der Mértyrer mit José
Qscar Beozzo, Pries-
ter und Professor in
Sao Paulo, und Juan
Sepulveda, Pastor
einer Pfingstgemeinde
in Chile (Bilder Mar-
kus Biiker).



mit sich gebracht und war auch nicht die
Auferlegung einer fremden Kultur» (EA
1). In den Protesten der Indigenas-Orga-
nisationen zeigte sich deren gewachsenes
Selbsthewusstsein. BenediktxvI. hat sei-
ne Darstellung zehn Tage spater bei der
wochentlichen Generalaudienz in Rom
korrigiert (23. Mai).

Der Widerspruch zwischen der Option
fur die Armen und der Leidunempfind-
lichkeit ist aus der theologischen Denk-
weise des Papstes zu erklaren. In seinem
platonischen Denken, biblisch auf dem
Johannes-Evangelium aufbauend, geht
er von einem praexistenten Christus aus,
der in der Geschichte Menschengestalt
annimmt. Die ewige Wahrheit, offenbart
in Christus, bleibt unberithrt vom Leiden
in der Geschichte. Es gibt nichts Neues
zu dieser unuberbietbar geoffenbarten
Wahrheit zu lernen. Der Dialog dartber
ist nicht nétg, er scheint lediglich dazu
zu dienen, Regeln fur das Zusammenle-
ben der Menschen zu finden.

Die Versammlung unterstitzt aber
die Hauptanliegen der Pastoral, wie sie
der brasilianische Indianermissionsrat
(Cimi) formuliert (DA 88-95 und 548-
550)7: Die indianischen Vélker sind in
ihrer Existenz bedroht und werden von
der Kirche in ihrem Uberlebenskampf
begleitet, aber nicht bevormundet. Die
Arbeit der Kirche ist eine inkulturierte
Evangelisierung, die Ungerechtigkeiten
anklagt, Alternativen unterstiitzt und ei-
nen interkulturellen bzw. interreligiésen
Dialog mit ithnen fihrt. Die sich entwi-
ckelnden «indianischen Theologien»,
vom Vatikan kritisch verfolgt, werden
nicht erwiahnt. Es heisst, der Dialog sei
noch im Gang und es konne dem Er-
gebnis nicht vorgegriffen werden. Der
Text iiber die Afroamerikanet/innen fallt
knapper aus (DA 96—97, 550-552), geht
aber inhaltlich in die gleiche Richrung:
gegen Rassismus und Diskriminierung,.

Geschlechter
In der Analyse knapp (DA 48), aber im
Handeln ausfuhrlich (DA 470-477) spie-

geln die Aussagen zu den Frauen einige
Fortschritte: Sowohl in der Gesellschaft
als auch in der Kirche wiirden sie nicht
ausreichend gewurdigt. Ausdrucklich
wird die Reduzierung des Frauseins aufs
biologische Muttersein zurtckgewiesen.
Die Vereinbarkeit von Beruf und Familie
wird gefordert.

Die Rolle der Mdanner wird vor allem
negativ geschen (DA 49, 478-482): Min-
ner sind Machos, kérperlich gewaltti-
tig, sie nehmen ihre Verantwortung als
Viter nicht wahr und am kirchlichen
Leben nicht teil. Hier fehlt noch viel
konkrete Manner-Arbeit, um zu einem
differenzierteren Selbstverstandnis des
Mannseins zu kommen. Ein Lichtblick ist
deshalb die Aussage, dass angesichts des
kulturellen Wandels Manner und Frauen
«neue Haltungen und Stile in ihrer Iden-
titat zu entwickeln suchen, um alle ihre
menschlichen Dimensionen im taglichen
Zusammenleben, in der Familie und in
der Gesellschaft als Potential zu leben»
(DA 49).

Ein trauriges Zeugnis des Diskus-
sionsstandes ist dagegen die Aussage,
dass die Gender-Ideologie das Familien-
leben schwiche und schadige, weil jede
und jeder seine sexuelle Orientierung
auswihlen konne, ohne die natirlich
gegebenen Unterschiede zu beriicksich-
tigen (DA 40).

Basisgemeinden

Das Kapitel iiber die Basisgemeinden
gehorte zu den umstrittensten Texten.
Zwischenzeitlich gestrichen, wurde es
in letzter Minute unter unaufgeklarten
Umstanden wieder integriert. Mit 70 be-
furwortenden, 57 ablehnenden Stimmen
und einer Enthaltung hatte der Texrt die
notwendige Zweidrittelmehrheit in der
letzten Abstimmung nicht erreicht.

Es geht um die zukunftsfibige Sozial-
form des Christseins auf dem Kontinent.
Sind Basisgemeinden nicht lingst uber-
holt, weil mit ihrer Niahe zum Marxismus
ideologisch gescheitert? Gilt das Gleiche
im Ubrigen nicht auch fiir die Ordens-

206



gemeinschaften, die haufig sakularisiert
seien und ihren Auftrag nicht mehr er-
fullten? (DA 109). Sind sie nicht langst
von den neuen geistlichen und charis-
matischen Bewegungen — Schonstatt,
Fokolare usw. — beerbt worden? In DA
193-196 wird jedoch das Verdienst der
Basisgemeinden ausfuhrlich gewurdigt:
«In der Welt verwurzelt, sind sie privile-
gierte Orte des gemeinschaftlichen Glau-
benslebens, Quellen der Bruderlichkeit
und Solidaritit, Alternative zur aktuellen
Gesellschait, die auf Egoismus und Wett-
bewerb grindet» (DA 193).

Mit diesem Text werden Frauen und
Manner in Pfarreien und Basisgemeinden
in ihrem untrennbaren Engagement fur
befreienden Glauben und soziale Ge-
rechtigkeit bestatigt. Sie konnen aus der
Perspektive der vielfaltig Armgemachten
ihren Weg bestarkt weiter gehen, wenn
sie christlichen Glauben aus ihrem Kon-
text heraus verstehen. Die Pfarrei wird
zukiinftig stiarker als Gemeinschaft von
Gemeinschaften verstanden. Letztlich
stehen verschiedene Sozialformen des
Kircheseins nebeneinander.

«Neu ist, dass die katholische Kirche
Lateinamerikas es sagt»
Im Ergebnis ist die Funfte Generalver-
sammlung Spiegelbild der komplexen
und widerspriichlichen Situation der
katholischen Kirche in Lateinamerika
und der Karibik. Die katholisch-kirch-
liche Basis ist hier langst in verschiedene
Sektoren zerfallen: in Volksreligiose,
Charismatiker, Basis-Christen, Traditi-
onell-Konservative ... Auch hier muss
gelernt werden, Pluralitdt anzuerkennen,
ohne die eigene Identitat aufzugeben.
Zuzustimmen ist der Aussage des metho-
distischen Beobachters Nestor Miguez:
«Haufig ist nicht der Inhalt neu, sondern
wer es sagt, das ist neu.»
Befreiungstheologische Praxis wurde
gestarkt. Der Prozess der Versammlung
als solcher wird wirken: Vielleicht sind
an die Stelle der pragenden prophe-
tischen Einzelfiguren auch in der Kir-

che die Gruppen getreten, die eine Per-
spektive gemeinsam tragen. Wenig in
den Blick kam die Ausdifferenzierung
in verschiedene Befreiungstheologien.
Sinnvoll war die Prasenz von Amerin-
dia, einer Gruppe von Theologinnen und
Sozialwissenschaftlern, die mit Kenntnis
und Billigung des CeLam Bischofe aus
befreiungstheologischer Perspektive be-
raten haben. Thre Texte gingen teilweise
ins Abschlussdokument ein. Ausgehend
von gemeinsamen theologischen und pas-
toralen Optionen gelang es, iber Lobby-
ing Raum fiir kontextuelles Denken zu
gewinnen. Freilich sind befreiungstheo-
logisch arbeitende Mianner und Frauen
immer weniger bereit, sich an der Insti-
tutionalitit der Kirche abzuarbeiten. Sie
gehen selbstandig neue Wege in eigenen
Riumen, ohne deswegen un-kirchlich zu
seirl. @

Links

Homepage der Versammlung:wwiw.celam.info
Blog des Teilnehmers Harold Segura (Baptist):
wiww.desdeaparecida.blogspor.com

«Priester fur die Option fur die Armen»:
WL CHYASOP . cof.ar

Vorldufiges Abschlussdokument in Spanisch:
e ciimd. org. bripublpublacoes

Dokumente des theclogischen Kongresses:
wiwwrcnlb.org.br

Amerindia: www.amerindiaenlared.org

1 ¥gl. den aufschlussreichen Bericht des brasilia-
nischen Bischofs Demétrio Valentini: Erwartungen
an die 5. Generalversammlung, in: brp:livww.
itpol.del?p=167

2 Vgl. Urs Eigenmann, Es geht um Leben und
Tod. Zur vatikanischen Note gegen Jon Sobrino,
in: NW 2007, 144ff.

* Vgl. Paulo Suess, Das Missionskonzept auf dem
Prisfstand von Aparecida, in: Orientierung 2007,
81tf.

* Verweise und Zitate aus dem Abschlussdoku-
ment beziehen sich auf die vierte Fassung, die noch
von Benedikt xv1. genehmigt werden muss. Im Juli
soll es vom CerLam in Kuba der Offentlichkeit
uibergeben werden.

7 Vgl. Gustavo Gutiérrez, Benedicto xvi y la op-
cién por el pobre (Typoskript).

¢ brtplfunondrpol. defip=216

" ¥gl. Paulo Suess, Aparecida confirma a camin-
hada da pastoral indigena, in: Jornal Porantim,
Juni / Juli zo07.

207



	"Aparecida" bestätigt Befreiungstheologe

