
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 7-8

Artikel: "Aparecida" bestätigt Befreiungstheologe

Autor: Büker, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Büker

«Aparecida» bestätigt
Befreiungstheologie

Vom 13. bis 31. Mai 2007 fand in Aparecida (Brasilien) die

Fünfte Generalversammlung der Bischöfe Lateinamerikas
und der Karibik statt. Sie hat- nach der vatikanischen Note
gegen Jon Sobrino eher unerwartet - die befreiende Kirche
mit lateinamerikanischem Gesicht gestärkt. Bei allen bleibenden

Widersprüchen finden sich dafür Belege auf verschiedenen

Ebenen: im Ereignis der Versammlung selbst, in der

Eröffnungsansprache Papst Benedikts xvi., in der Präsenz
des Volkes Gottes im Umfeld der Versammlung und im
Abschlussdokument der Bischöfe. Markus Büker, der zurzeit
einen Personaleinsatz für die Bethlehem Mission Immensee
in Bogota (Kolumbien) leistet, konnte «Aparecida» aus nächster

Nähe beobachten. Für die Neuen Wege hat er diesen

informativen Gesamtüberblick geschrieben. Unsere Leserinnen
und Leser kennen Markus Büker von einem NW-Gespräch
über 20 Jahre «Theologische Bewegung für Solidarität und
Befreiung» (NW 2002, 279ff.), deren Vorstandsmitglied er
damals war. Red.

Der Kontext der Versammlung
Als Frucht der ersten Generalversammlung

der lateinamerikanischen Bischöfe
in Rio (1955) wurde der Lateinamerikanische

Bischofsrat (Celam) gegründet.

Der Celam war Organisator und
Triebkraft für die folgenden vier
Versammlungen, deren Abschlussdokumente

wichtige Referenzpunkte für
Lateinamerika und darüber hinaus sind.
In Medellin (1968) und Puebla (1979)
sind die Grundlagen der Theologie der
Befreiung gelegt worden: die Option für
die Armen; der methodische Dreischritt
«Sehen - Urteilen - Handeln», der den

Vorrang der Praxis vor der Theorie
begründet; die Anklage ungerechter (weit-)
wirtschaftlicher Strukturen; das wachsende

Bewusstsein für die Stellung der
«Armen» in Kirche und Gesellschaft.

Bei der vierten Generalversammlung
in Santo Domingo (1992) diktierte die
vatikanische Delegation, unterstützt
durch lateinamerikanische Bischöfe, bis
in die Dokumente hinein die Abkehr
von der Methode «Sehen - Urteilen

- Handeln». Die Amerika-Synode 1997
fand nicht einmal mehr in Lateinamerika,

sondern im Vatikan statt. Es ist das
Verdienst des chilenischen CELAM-Präsi-
denten Francisco Javier Errazuriz, dass

es danach überhaupt noch eine Fünfte
Generalversammlung gab und dass diese

wieder in Lateinamerika durchgeführt
werden konnte. Bedeutend ist dies, weil
sonst die Kirche Lateinamerikas kein
eigenes kirchliches Subjekt mehr wäre,
mit eigenen Initiativen und einer
ausgeprägten eigenen Identität.1 Die Initiativen
für ihre «kontinentale Eingliederung»
kämen von Rom und folgten der Strategie,

die Weltkirche homogenisierend zu
begleiten. Eine Synode endet mit einem
päpstlichen Dokument, die
Celam-Versammlungen aber beschliessen ihr eigenes

Dokument, auch wenn es vom Papst
noch genehmigt werden muss.

Befreiungstheologische Reflexion und
Pastoral wurden seit den 19 80er-Jahren
zahlreichen Massregelungen durch vati-

200



kanische Behörden unterworfen. Zudem
schlössen in Lateinamerika neu eingesetzte

Bischöfe befreiungstheologisch
orientierte Ausbildungsstätten. Die
Veröffentlichung der Note der Glaubenskongregation

zur Theologie Jon Sobrinos2

galt vielen Beobachtern als deutlicher
Warnschuss im Hinblick auf «Aparecida»-

gegen die Befreiungstheologie und
eine Kirche mit eigenem lateinamerikanischem

Gesicht. Umso überraschender
ist vielleicht, dass Grundüberlegungen
der Befreiungstheologie von der Fünften
Generalversammlung mit neuer Kraft
bestätigt und aktualisiert wurden.

Drei Herausforderungen prägten die

Vorbereitungen auf «Aparecida»:
1. Wie reagiert die katholische Kirche
im Zeitalter der Globalisierung auf die
wachsende Ungleichheit zwischen Armen
und Reichen sowie auf die Zerstörung
der natürlichen Lebensgrundlagen in
vielen Ländern Lateinamerikas und der
Karibik?
2. Wie reagieren die Bischöfe auf die
Tatsache, dass seit Mitte der 1990er-Jahre
in Ländern wie Brasilien und Kolumbien
jährlich zirka ein Prozent der Mitglieder
die katholische Kirche verlassen haben
und teilweise zu anderen Kirchen
gewechselt sind? Die katholische Kirche
hat an Einfluss und Macht verloren. Sie

ist mühsam dabei, sich der Pluralität
bewusst zu werden. Welche pastoralen
Antworten schlagen die Bischöfe vor?
3. Wie kann es den Bischöfen nach dem
Schock von Santo Domingo gelingen, an
die Vorgängerkonferenzen anzuknüpfen
und eine eigene «lateinamerikanische
Identität» zu entwickeln?3

Stimmung und Positionen
Die Versammlung fand inmitten des

«Volkes Gottes» statt. Die neue Basilika

von Aparecida ist mit einem
Fassungsvermögen von 45 000 Menschen eine
der grössten katholischen Kirchen. In
der täglichen Messfeier der Bischöfe waren

Hunderte von Menschen anwesend.

Samstag und Sonntag suchten jeweils bis

zu 80 000 Menschen den Wallfahrtstort
auf.

Der Nationale Laienrat Brasiliens
(Cnlb) hatte in der Nähe Aparecidas
drei Tage lang zum «Lateinamerikanischen

Theologischen Kongress» über die
Aufgaben der Kirchen auf dem Kontinent

eingeladen. In einer nächtlichen
Wallfahrt erinnerten 7000 Männer und
Frauen aus Basisgemeinden, Jugend- und

Sozialpastoral an das gültige Erbe der
Vorgängerkonferenzen. Im Zelt der

Märtyrer feierte die befreiungstheologisch
orientierte Basis täglich ihren Glauben,
im Gedenken an alle, die wegen des

Einsatzes für gerechte, demokratische und

friedliche Verhältnisse in Lateinamerika
und der Karibik bedroht, misshandelt
oder getötet wurden. In einem anderen
Zelt waren die Ordensleute präsent, um
die Versammlung mit Reflexion und Gebet

zu begleiten. Damit war auch
symbolisch klar: Kirche ist Sache des ganzen
Volkes Gottes.

Papst Benedikt xvi. eröffnete die
Versammlung am Sonntag, dem 13. Mai, mit
einer Messe vor 200 000 Gläubigen am
Vormittag und einer Ansprache an die
266 Teilnehmenden der Versammlung
am Nachmittag. In seiner Predigt am
Morgen forderte er die Bischöfe auf, wie
in der Apostelgeschichte «zu diskutieren
und zu streiten», um am Ende unter
Führung des Heiligen Geistes zu entscheiden.
In den ersten zwei Wochen wurde nahezu

Pilgerwanderung der

Basisgemeinden nach
Aparecida: «Solange
es Armut gibt, wird
es eine Theologie der
Befreiung geben.»

201



auf jeder Pressekonferenz die sehr offene
Gesprächsatmosphäre betont. Diese war
zweifellos Ergebnis der partizipativen
und ergebnisoffenen Arbeitsweise, die
der Celam entwickelt hatte. Von Streiten

darum keine Rede.

Aber spätestens in der zweiten Woche
werden zwei Pole sichtbar. Den konservativen

Pol markieren diejenigen, die an
einer abstrakten Glaubensverkündigung
und am Modell der « Christenheit» mit
seinen überkommenen gesellschaftlichen
und kirchlichen Strukturen festhalten.
Sie beklagen die durch Säkularismus
und Gleichgültigkeit zerfallenden Werte
und Strukturen. Ihre bevorzugten Themen

sind Familie, Abtreibung, Medien,
politische und wirtschaftliche Eliten. Ihre
Theologie will die Wahrheit Jesu Christi

im Gewand der griechisch-abendländischen

Inkulturation in andere Kulturen
bringen. Entschiedenen Rückhalt haben
solche Aussagen im Opus Dei, in
Bewegungen wie dem peruanischen Sodali-
tium und den in Mexiko gegründeten
Legionären Christi.

Den befreiungstheologischen Pol
markieren jene, die sich für gerechte
wirtschaftliche Strukturen und ökologische
Nachhaltigkeit einsetzen sowie neue
Formen kirchlicher Ämter entwickeln
möchten. Sie betreiben eine Theologie,
die vom geschichtlichen Wirken Jesu im
Horizont seiner Reich-GOttes-Botschaft
ausgeht. Sie beklagen, dass in der Kirche
verschiedene gesellschaftliche Gruppen
immer noch lediglich als Empfänger und
Empfängerinnen kirchlicher Fürsorge
und zu wenig als eigenständig
Handelnde gesehen werden. Hauptvertreter
sind Bischöfe, Ordensleute und Laien
aus Basisbewegungen. Logischerweise
waren zwischen den beiden Polen die
Bischöfe umworben, die keinem Lager
zuzurechnen sind.

«Sehen - Urteilen - Handeln»
In der ersten Woche (17. Mai) haben die

etwa 145 stimmberechtigten Bischöfe mit
deutlicher Mehrheit beschlossen, dass es

ein Abschlussdokument geben solle und
dass es gemäss dem Dreischritt «Sehen

- Urteilen - Handeln» abgefasst werde.
Es unterlag eine kleine, konservative
Gruppe, die nur eine kurze biblisch
fundierte Botschaft, ohne weitere Analyse
von Gesellschaft und Kirche wollte. Mit
dem jetzt gefassten Beschluss wahren die
Bischöfe die Kontinuität zu den
Vorgängerversammlungen.

Damit ist aber die Diskussion noch
nicht beendet. Am Sonntag (20. Mai)
zirkuliert intern ein Entwurf für ein detailliertes

Inhaltsverzeichnis des
Abschlussdokuments. In diesem wird nicht nur die
Methode geändert, sondern es spiegelt
auch ein kirchenzentristisches Denken.
Am Montagabend der zweiten Woche
(21. Mai) beschliessen die Bischöfe ebenfalls

mit grosser Mehrheit ein anderes
Inhaltsverzeichnis: Ausgehend von einer
Realitätsanalyse (Kapitel 1) werden im
zweiten Schritt Aspekte des Jüngerseins
theologisch reflektiert (Kap. 2-5 ehe im
dritten Schritt Aufgaben und Tätigkeitsfelder

der Missionare aufgezeigt werden

(Kap. 6 und 7).
Am Dienstag und Mittwoch (22. und

23. Mai) werden in sieben Kommissionen

(je zu einem dieser sieben Kapitel)
Texte erarbeitet. Am Donnerstag (24.
Mai) liegt eine erste Fassung des
Abschlussdokuments vor: 86 Seiten lang,
600 Nummern zählend. Diese Fassung
enthält die sieben Kommissionstexte,
qualitativ noch sehr unterschiedlich und
ohne erkennbaren roten Faden.

Bischof Julio Cabrera, Guatemala,
Mitglied der entscheidenden
Redaktionskommission, stellt in der Pressekonferenz
klar: «Die Redaktionskommission hält
sich an die Beschlüsse der Versammlung
wie auch an die der Kommissionen. Sie

greift nicht in den Text ein. Wenn sie

eingreift, dann nur, wenn es von der Redaktion

her notwendig ist.» Die Botschaft
ist klar: «Aparecida» ist nicht «Santo

Domingo». Bis Samstagvormittag (26.
Mai) werden Änderungsvorschläge
erarbeitet, die übers Wochenende von der

202



Redaktionskommission in eine zweite
Fassung des Abschlussdokuments
eingebracht werden sollen.

Am Montagmorgen (28. Mai) liegt
dann ein überarbeitetes, 108-seitiges
Dokument vor. Die Bischöfe beschlies-

sen aus praktischen Gründen, ins Hotel
zurück zu gehen, dort erst einmal zu
lesen und Änderungswünsche individuell
der Redaktionskommission vorzulegen.
Damit haben sie die Arbeit der sieben
Kommissionen als erledigt abgeschrieben,

ohne die neue, zweite Fassung
überhaupt zu kennen. Diese geht von einer
deduktiven Christologie aus, und einige
wirtschaftskritische sowie befreiungstheologische

Textteile sind gestrichen. Die
widersprüchliche Vielfalt der Kommissionen

ging verloren. So wurde ein neues
erstes Kapitel über das «missionarische

Jüngersein» dem «Sehen» vorangesetzt.
Begründung: Das Sehen erfolge schliesslich

aus christlicher Perspektive, nicht
aus sozialwissenschaftlicher. Im «Sehen»

wurde die Analyse der Kirche vor die der
Gesellschaft gestellt. Diese kirchenzentrierte

Sicht wird später wieder korrigiert.

Unbeantwortet ist die Frage: Wer
schrieb und änderte hier?

Festzuhalten bleibt: Das Abschlussdokument

von Aparecida (DA)4 ist im
theologischen Teil weitgehend kontextlos.

Es bezieht sich kaum auf die
Gegenwart des Reiches Gottes im Hier und
Heute. Hätten die Kommissionen weiter
gearbeitet, wäre das Abschlussdokument
widersprüchlicher, aber damit in den
unterschiedlichen Positionen pointierter
geworden.

Option für die Armen
Die Eröffnungsansprache (EA) Benedikts

xvi. weitete entgegen allen Befürchtungen
den Raum für die folgenden Diskussionen.

Er verurteilte nicht, sondern vereinigte

auch widersprüchliche Positionen.
Er bestätigte die Option für die Armen.
Denn es ist «die bevorzugte Option für
die Armen im christologischen Glauben
an jenen Gott implizit enthalten, der für

uns arm geworden ist, um uns durch seine

Armut reich zu machen (vgl. 2 Kor
8,9)» (EA 3). Die Bischöfe übernehmen
die christologische Aussage des Papstes

(DA 406). Im Dokument sind die Nummern

405-412 der «Vorzugsweisen Option

für die Armen und Ausgeschlossenen»
gewidmet. Die christologische Verankerung

hat zur Folge, dass die Option als
wesentlicher Bestandteil des christlichen
Glaubens verstanden wird: In den
Gesichtern der Armen ist - wie schon in
Puebla und Santo Domingo gesagt- das
Gesicht Jesu zu erkennen. Die Option
für die Armen ist der Weg der Nachfolge
Jesu. Sie ist ein Zeichen für das Anbrechen

des Reiches Gottes.5 Die Option für
die Armen ist damit kein verzichtbarer
ethischer Anhang, sondern musste auch

Auswirkungen auf Pastoral und Struktur
der katholischen Kirche haben.

Es wird auch gesagt, was «vorzugsweise»

bedeutet: «Dass die Option
vorzugsweise ist, beinhaltet, dass sie alle

unsere pastoralen Strukturen und
Prioritäten durchdringen muss» (DA 410).
Die Kirche müsse «Sakrament der Liebe,
Solidarität und Gerechtigkeit unter
unseren Völkern sein» (ebd.). Das könne
bis zum Martyrium gehen. Wie es aber

zum Martyrium kommt, wer da wo,
wen und warum ermordet, das wird
nicht gesagt.

Zu spüren ist in dieser «Option für die
Armen» der Impuls für eine «pastorale
Umkehr», wie sie in Aparecida häufig
gefordert wurde. In dieser Vision sucht die
Kirche die Nähe zu den Armen, begleitet
sie in der Veränderung ihrer Situation.
Sprachlich aber bleibt eine Trennung
zwischen der «Kirche» und den
«Armen». Zwar wird gemahnt, jeglichen
Paternalismus zu vermeiden (DA 411),
aber die Armen bleiben letztlich doch
Objekte der Seelsorge, sie sind nicht
Subjekte von Kirche als solcher. Selbst
dann nicht, wenn sie evangelisieren und
menschliche Entwicklungen vorantreiben

(DA 412). Die Kirche wird nicht von
den Armen evangelisiert. Die Bischöfe

203



sind sich bewusst, dass die Option für
die Armen Konsequenzen für die Kirche
hat. Worin sie bestehen, das wird nicht
weiter geklärt. Dass es sie geben muss,
das ist aber gefordert.

Globalisierung,Ökologie und strukturelle

Sünde
Die fortschreitende Globalisierung des

neoliberalen Kapitalismus hat seit 1992
den Gegensatz zwischen armen und
reichen Bevölkerungsteilen und die Zerstörung

der natürlichen Lebensgrundlagen
der Menschen in Lateinamerika weiter
verschärft. Der Papst spricht davon, dass

die Globalisierung in sich «jedoch zweifellos

auch das Risiko der grossen Monopole

und damit die Umdeutung des
Gewinns zum höchsten Wert» berge (EA 2).
Neben der bekannten Kritik am Marxismus

ist seine Kritik am Kapitalismus von
Teilnehmenden wie Beobachtenden sehr
aufmerksam registriert worden: «Sowohl
der Kapitalismus als auch der Marxismus
haben versprochen, den Weg zur Schaffung

gerechter Strukturen zu finden, und
behaupteten, diese würden, sobald sie

festgelegt seien, von allein funktionieren;
sie behaupteten, sie würden nicht nur
keiner vorausgehenden Sittlichkeit des

Individuums bedürfen, sondern würden
die allgemeine Sittlichkeit fördern. Und
dieses ideologische Versprechen hat sich
als falsch erwiesen» (EA 4).

In der sozio-ökonomischen Analyse
ist das Abschlussdokument folglich
auch sehr deutlich (DA 60-73). Der
verabsolutierte Markt führt zu vielfacher
Ungleichheit und Ungerechtigkeit. Die
davon Ausgeschlossenen gelten nicht
nur als Ausgebeutete, sondern als
«Überflüssige» und «Wegwerfware»
(DA 65). Transnationale Finanz- und
Wirtschaftsunternehmen wachsen auf
Kosten lokaler Wirtschaften und
unterwerfen sich die Staaten (DA 66). Als
verantwortliche Akteurinnen werden
internationale Minengesellschaften und
die Agroindustrie genannt, die weder
die Menschenrechte noch die Natur re¬

spektieren. Lebensmittel fehlen, weil das

Land für den Anbau von Ölpalmen und
Zuckerrohr zur Erzeugung von Biotreibstoffen

genutzt wird. Abgelehnt werden
die Freihandeisverträge (TLC), welche
die USA bevorzugen («reiche Länder»),
sowie die Gesetze zum Schutze des geistigen

Eigentums und genetisch veränderte

Organismen, die nicht der Bekämpfung
von Armut und Hunger dienen (DA 67).
Eine Bodenreform, die den Kleinbauern

zugute kommt, wird unterstützt. Zum
Abschluss folgt der Hinweis, dass

Ausbeutung und Arbeitslosigkeit viele zur
Migration in reichere Länder zwingen
(DA 73).

Hinter der gesamten Analyse steht die

befreiungstheologische Sicht der strukturellen

Sünde, die auch der Papst aufgreift:
«Tatsächlich sind die gerechten Strukturen

eine Voraussetzung, ohne die eine

gerechte Ordnung in der Gesellschaft
nicht möglich ist» (EA 4).

Im Sinne von Handlungsoptionen
(DA 420-425) wollen die Bischöfe

- die Christen für Fragen der internationalen

Gerechtigkeit sensibilisieren und
ihr Verantwortungsbewusstsein wecken

(konsequenterweise hat die Versammlung

in Aparecida unter Verweis auf den
Brief Benedikts xvi. an die deutsche
Bundeskanzlerin Angela Merkel die
Regierungschefs der G8-Staaten aufgefordert,
«die Weltwirtschaft auf den Pfad einer

menschlichen, ökologisch-nachhaltigen
Entwicklung zu führen, die auf Gerechtigkeit,

Solidarität und dem Globalen
Gemeinwohl beruht»6)

- die Zivilgesellschaft stärken

- die christliche Ethik vermehrt in Politik,

Wirtschaft und Finanzen einbringen,
eingeschlossen Arbeits- und
Gewerkschaftsrechte

- gerechte Wirtschafts- und
Finanzbeziehungen lokal und weltweit fördern;
dafür Auslandsschulden erlassen, um in
Entwicklung und Soziales zu investieren;
internationale Finanzspekulationen
verhüten («prevenir») und kontrollieren;
gerechten Handel fördern, gegen pro-

204



tektionistische Handelsbarrieren in den

mächtigen Ländern; gerechte Normen
für Investitionen und Dienstleistungen
schaffen

- die Freihandelsabkommen auf die
Bedürfnisse der Armen ausrichten.

Hier liegt ein Instrument vor, mit dem
sich die alten und neuen sozialen Fragen
des Kontinents bearbeiten lassen. Die
Hypothek sowohl der Rede des Papstes
wie der Konferenz besteht darin, dass

die Rolle der Kirche nicht hinterfragt
wird. Wo stützt die Kirche die kritisierten
Praktiken? Wo kann sie sich selbst
verpflichten, ihre Vorschläge umzusetzen?
Wo sind die konkreten Konflikte, in
denen Gläubige, Priester und die Bischöfe
selber vor Ort stehen, wenn sie sich die

Perspektive der Armen und der
ausgebeuteten Natur zueigen machen?

den Politikern noch mit Parteiinteressen
identifiziert» (EA4)?

Der Beitrag der Zivilgesellschaft zu
demokratischeren Verhältnissen wird
positiv anerkannt, und die Kirche
arbeitet mit ihnen zusammen. Handelnde
Subjekte einer «partizipativen
Demokratie» sind «Indîgenas, Afroamerikaner,

Frauen, gebildete Berufstätige, eine
breite Mittelschicht und die organisierten

Demokratie
Generell lobt der Papst die fortschreitende

Demokratisierung in Lateinamerika
und in der Karibik. Kritisch hingegen
reagierte er auf einige neue demokratisch
legitimierten Linksregierungen: «Anlass

zur Sorge geben Regierungsformen, die
autoritär oder Ideologien unterworfen
sind, die man eigentlich für überholt hielt
und die nicht der christlichen Sicht des

Menschen und der Gesellschaft, wie sie

die Soziallehre der Kirche lehrt, entsprechen»

(EA 2). Besonders gemeint sein
dürften Chavez in Venezuela, Morales
in Bolivien und Correa in Ecuador. Sie

stehen wegen der Schulbildung im Konflikt

mit der katholischen Kirche, Chavez

zudem wegen der Meinungsfreiheit.
Unerwähnt bleibt, dass es auch um
angetastete Privilegien geht. So fehlen die

positiven Anknüpfungspunkte zu diesen

Regierungen, obwohl Wesentliches
in der Analyse der Globalisierung und
bei Werten wie Gerechtigkeit und
ökologische Nachhaltigkeit geteilt wird.
Steht dem das Selbstverständnis der
katholischen Kirche entgegen: «Die Kirche
ist Anwältin der Gerechtigkeit und der
Armen, eben weil sie sich weder mit

Gruppen der an den Rand Gedrängten»
(DA 75). Sie werden sich ihrer Macht
und Möglichkeiten bewusst, den Wandel

zu gestalten, damit eine gerechtere
Politik zum Zuge kommt. Sie können
dabei auf die Hilfe internationaler
Organisationen wie der UNO und vieler
NGOs zählen.

Indigene Völker und Afroamerikaner
Der Umgang mit der indianischen
Ursprungsbevölkerung und den
afroamerikanischen Bevölkerungsgruppen ist
Test für den Umgang mit Andersheit
in Kirche und Gesellschaft. Der Papst
griff in Aparecida nach Regensburg und
Auschwitz zum wiederholten Mal historisch

daneben. Zunächst anerkannte er
die produktive Kraft der Indîgenas bei
der Aneignung des christlichen Glaubens
in der Volksreligiosität. Dann aber zeigte
er sich unempfindlich für ihr Leiden während

der Evangelisierung: «Tatsächlich
hat die Verkündigung Jesu und seines

Evangeliums zu keiner Zeit eine
Entfremdung der präkolumbischen Kulturen

Gottesdienst im Zelt
der Märtyrer mit Jose
Oscar Beozzo, Priester

und Professor in
Säo Paulo, und Juan
Sepulveda, Pastor
einer Pfingstgemeinde
in Chile (Bilder Markus

Büker).

205



mit sich gebracht und war auch nicht die

Auferlegung einer fremden Kultur» (EA
i). In den Protesten der Indîgenas-Orga-
nisationen zeigte sich deren gewachsenes
Selbstbewusstsein. Benedikt xvi. hat seine

Darstellung zehn Tage später bei der
wöchentlichen Generalaudienz in Rom
korrigiert (23. Mai).

Der Widerspruch zwischen der Option
für die Armen und der Leidunempfind-
lichkeit ist aus der theologischen Denkweise

des Papstes zu erklären. In seinem

platonischen Denken, biblisch auf dem

Johannes-Evangelium aufbauend, geht
er von einem präexistenten Christus aus,
der in der Geschichte Menschengestalt
annimmt. Die ewige Wahrheit, offenbart
in Christus, bleibt unberührt vom Leiden
in der Geschichte. Es gibt nichts Neues

zu dieser unüberbietbar geoffenbarten
Wahrheit zu lernen. Der Dialog darüber
ist nicht nötig, er scheint lediglich dazu

zu dienen, Regeln für das Zusammenleben

der Menschen zu finden.
Die Versammlung unterstützt aber

die Hauptanliegen der Pastoral, wie sie

der brasilianische Indianermissionsrat
(Cimi) formuliert (DA 88-95 unc^ 54 8-
550)7: Die indianischen Völker sind in
ihrer Existenz bedroht und werden von
der Kirche in ihrem Überlebenskampf
begleitet, aber nicht bevormundet. Die
Arbeit der Kirche ist eine inkulturierte
Evangelisierung, die Ungerechtigkeiten
anklagt, Alternativen unterstützt und
einen interkulturellen bzw. interreligiösen
Dialog mit ihnen führt. Die sich
entwickelnden «indianischen Theologien»,
vom Vatikan kritisch verfolgt, werden
nicht erwähnt. Es heisst, der Dialog sei

noch im Gang und es könne dem
Ergebnis nicht vorgegriffen werden. Der
Text über die Afroamerikaner/innen fällt
knapper aus (DA 96-97, 550-552), geht
aber inhaltlich in die gleiche Richtung:
gegen Rassismus und Diskriminierung.

Geschlechter
In der Analyse knapp (DA 48), aber im
Handeln ausführlich (DA 470-477) spie¬

geln die Aussagen zu den Frauen einige
Fortschritte: Sowohl in der Gesellschaft
als auch in der Kirche würden sie nicht
ausreichend gewürdigt. Ausdrücklich
wird die Reduzierung des Frauseins aufs
biologische Muttersein zurückgewiesen.
Die Vereinbarkeit von Beruf und Familie
wird gefordert.

Die Rolle der Männer wird vor allem
negativ gesehen (DA 49,478-482): Männer

sind Machos, körperlich gewalttätig,

sie nehmen ihre Verantwortung als
Väter nicht wahr und am kirchlichen
Leben nicht teil. Hier fehlt noch viel
konkrete Männer-Arbeit, um zu einem
differenzierteren Selbstverständnis des

Mannseins zu kommen. Ein Lichtblick ist
deshalb die Aussage, dass angesichts des

kulturellen Wandels Männer und Frauen

«neue Haltungen und Stile in ihrer Identität

zu entwickeln suchen, um alle ihre
menschlichen Dimensionen im täglichen
Zusammenleben, in der Familie und in
der Gesellschaft als Potential zu leben»

(DA 49).
Ein trauriges Zeugnis des

Diskussionsstandes ist dagegen die Aussage,
dass die Gender-Ideologie das Familienleben

schwäche und schädige, weil jede
und jeder seine sexuelle Orientierung
auswählen könne, ohne die natürlich
gegebenen Unterschiede zu berücksichtigen

(DA 40).

Basisgemeinden
Das Kapitel über die Basisgemeinden
gehörte zu den umstrittensten Texten.
Zwischenzeitlich gestrichen, wurde es

in letzter Minute unter unaufgeklärten
Umständen wieder integriert. Mit 70

befürwortenden, 57 ablehnenden Stimmen
und einer Enthaltung hatte der Text die

notwendige Zweidrittelmehrheit in der
letzten Abstimmung nicht erreicht.

Es geht um die zukunftsfähige Sozialform

des Christseins auf dem Kontinent.
Sind Basisgemeinden nicht längst überholt,

weil mit ihrer Nähe zum Marxismus
ideologisch gescheitert? Gilt das Gleiche
im Übrigen nicht auch für die Ordens-

206



gemeinschaften, die häufig säkularisiert
seien und ihren Auftrag nicht mehr
erfüllten? (DA 109). Sind sie nicht längst
von den neuen geistlichen und
charismatischen Bewegungen - Schönstatt,
Fokolare usw. - beerbt worden? In DA
193-196 wird jedoch das Verdienst der

Basisgemeinden ausführlich gewürdigt:
«In der Welt verwurzelt, sind sie privilegierte

Orte des gemeinschaftlichen
Glaubenslebens, Quellen der Brüderlichkeit
und Solidarität, Alternative zur aktuellen
Gesellschaft, die auf Egoismus und
Wettbewerb gründet» (DA 193).

Mit diesem Text werden Frauen und
Männer in Pfarreien und Basisgemeinden
in ihrem untrennbaren Engagement für
befreienden Glauben und soziale
Gerechtigkeit bestätigt. Sie können aus der

Perspektive der vielfältig Armgemachten
ihren Weg bestärkt weiter gehen, wenn
sie christlichen Glauben aus ihrem Kontext

heraus verstehen. Die Pfarrei wird
zukünftig stärker als Gemeinschaft von
Gemeinschaften verstanden. Letztlich
stehen verschiedene Sozialformen des

Kircheseins nebeneinander.

«Neu ist, dass die katholische Kirche
Lateinamerikas es sagt»
Im Ergebnis ist die Fünfte Generalversammlung

Spiegelbild der komplexen
und widersprüchlichen Situation der
katholischen Kirche in Lateinamerika
und der Karibik. Die katholisch-kirchliche

Basis ist hier längst in verschiedene
Sektoren zerfallen: in Volksreligiöse,
Charismatiker, Basis-Christen,
Traditionell-Konservative Auch hier muss
gelernt werden, Pluralität anzuerkennen,
ohne die eigene Identität aufzugeben.
Zuzustimmen ist der Aussage des
methodistischen Beobachters Nestor Miguez:
«Häufig ist nicht der Inhalt neu, sondern

wer es sagt, das ist neu.»
Befreiungstheologische Praxis wurde

gestärkt. Der Prozess der Versammlung
als solcher wird wirken: Vielleicht sind

an die Stelle der prägenden prophetischen

Einzelfiguren auch in der Kir¬

che die Gruppen getreten, die eine
Perspektive gemeinsam tragen. Wenig in
den Blick kam die Ausdifferenzierung
in verschiedene Befreiungstheologien.
Sinnvoll war die Präsenz von Amerin-
dia, einer Gruppe von Theologinnen und
Sozialwissenschaftlern, die mit Kenntnis
und Billigung des Celam Bischöfe aus
befreiungstheologischer Perspektive
beraten haben. Ihre Texte gingen teilweise
ins Abschlussdokument ein. Ausgehend
von gemeinsamen theologischen und pas-
toralen Optionen gelang es, über Lobbying

Raum für kontextuelles Denken zu
gewinnen. Freilich sind befreiungstheologisch

arbeitende Männer und Frauen
immer weniger bereit, sich an der Listini

tionalität der Kirche abzuarbeiten. Sie

gehen selbständig neue Wege in eigenen
Räumen, ohne deswegen un-kirchlich zu
sein. •

Links

Homepage der Versamnüung-.www.celam.info
Blog des Teilnehmers Harold Segura (Baptist):
www.desdeaparecida.blogspot.com
«Priester für die Option für die Armen»:

www.curasopp.com.ar
Vorläufiges Abschlussdokument in Spanisch:

www.cimi,org.brlpublpub lacoes

Dokumente des theologischen Kongresses:
www.cnlb.org.br
Amerindia: www.amerindiaenlared.org

1 Vgl. den aufschlussreichen Bericht des brasilianischen

Bischofs Demetrio Valentini: Erwartungen
an die 5. Generalversammlung, in: http://www.
itpol.delip -167
2 Vgl. Urs Eigenmann, Es geht um Leben und
Tod. Zur vatikanischen Note gegen Jon Sobrino,
in: NW 2007,144ff.
3 Vgl. Paulo Suess, Das Missionskonzept auf dem
Prüfstand von Aparecida, in: Orientierung 2007,
8iff.
4 Verweise und Zitate aus dem Abschlussdokument

beziehen sich auf die vierte Fassung, die noch

von Benedikt xvi. genehmigt werden muss. ImJuli
soll es vom Celam in Kuba der Öffentlichkeit
übergeben werden.
5 Vgl. Gustavo Gutierrez, Benedicto xvi y la
option por el pobre (Typoskript).
6 http://www.ttpol.deßp=2i6
7 Vgl. Paulo Suess, Aparecida confirma a camin-
hada da pastoral indìgena, in: Jornal Porantim,
Juni / Juli 2007.

207


	"Aparecida" bestätigt Befreiungstheologe

