
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 6

Artikel: Markt oder Demokratie?

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i. «Verwesentlichung der Demokratie»?

i.i. Die Diskussion in der Schweiz
In der Vergangenheit waren sich die
bürgerlichen Staatstheoretiker einig, dass nur
der konservative Charakter des Schwet-
zervolkes den Radikalismus seiner
direktdemokratischen Institutionen erträglich
mache. Von Fritz Fleiner 1867-193 7 bis

Dietrich Schindler senior (1890-1948)
gaben sie ihrer Genugtuung Ausdruck,
«dass gerade radikal-demokratische
Verfassungsformen, wie das obligatorische
Gesetzesreferendum eine eher
konservative Politik begünstigt»1 hätten. Als
dagegen 1922 eine SP-Initiative auf
Vermögensabgabe ergriffen wurde, lautete
der Vorwurf auf «destruktive Wirkung»,
die nur schon durch die Lancierung
eingetreten sei.2

Heute ist der Souverän kaum weniger

konservativ, er misstraut dem Neuen
und will Bewährtes erhalten. Nur gehört
inzwischen auch der Sozialstaat zum
Bewährten. Neu ist die Art und Weise, wie
die Neoliberalen den Sozialstaat
ideologisch sturmreif schiessen wollen, um
die Umverteilung von unten nach oben

zu betreiben. Und weil das Volk nicht
mitmacht, soll die direkte Demokratie,
wenn nicht die Demokratie überhaupt,
marktkonform begrenzt werden.
«Verwesentlichung der Demokratie» heisst
das euphemistische Zauberwort. Einen
besonderen Auftakt machte Lukas
Mühlemann in der Millenniums-Ausgabe der
Tages-Anzeiger-Beilage «Das Magazin»
(52/99). Er mahnte eine «Reform der
direktdemokratischen Instrumente wie
Initiative und Referendum» an; denn

- so verkündete der damalige Credit-
Suisse-Chef - «wir müssen verhindern,
dass diese Instrumente noch mehr in den
Dienst von Sonderinteressen gestellt werden

und damit den politischen Entschei-

dungsprozess lähmen».
Seit dem Scheitern der rechtsbürgerlichen

«Sonderinteressen» in der
Volksabstimmung vom 16. Mai 2004, als die
unsozialen Vorlagen des sog. Steuerpakets
und der 11. AHV-Revision verworfen

Willy Spieler

Markt oder Demokratie?

«Markt oder Demokratie?» hiess ein Referat, das ich am
22. November 20041m Romero-Haus Luzern gehalten habe.
«Solidarität und Markt» war der Titel eines weiteren Referates

vom 13. April 2007 im «Bistro éthique» in Meilen. Der
vorliegende Artikel beruht auf diesen beiden Vorträgen. Sie

konnten an ein früheres Referat im Romero-Haus anknüpfen,

das unter dem Titel «<Götze Markt> oder Zehn Dogmen
des Neoliberalismus» in den Neuen Wegen (1999, 23off.)
erschienen ist. Dogma Nummer 6 lautete: «Steht der Markt
im Konflikt mit der Demokratie, rechtfertigt er auch deren

Abschaffung.» Das Dogma ist leider aktueller denn je. Selbst

in der Schweiz monieren neoliberale Ökonomen und
Politikerinnen offen und öffentlich, dass Volksentscheide nicht
«reformtauglich» seien. Aber auch der Prozess der Globalisierung

ist mit zunehmendem Demokratieabbau verbunden.
In einem ersten Teil versuche ich aufzeigen, was da eigentlich

abläuft, wenn Markt gegen Demokratie ausgespielt wird.
Ein zweiter Teil konfrontiert die neoliberale Markttheorie
mit gängigen Demokratietheorien und fragt nach den
zugrunde liegenden Menschenbildern. Ausgehend vom sozial-
ethischen Prinzip der Partizipation plädiere ich in einem
dritten Teil für die direkte Demokratie als europäisches, ja
weltweites Zukunftsmodell. Demokratie sollte darüber hinaus

in allen demokratisierbaren Bereichen gelten, nicht nur
in der Politik, sondern auch in der Wirtschaft. W. Sp.

177



wurden, gerät die direkte Demokratie
immer mehr ins Visier der Sozialabbauer.

Ganz weit hat sich der Ökonom

Thomas Straubhaar vorgewagt,
als er im Tages-Anzeiger das neue Un-
wort von der «Demokratiefalle» prägte
(25.5.04). Die Demokratie, so schreibt

er, sei «zum Selbstzweck geworden».
Sie sei nicht mehr ein «Instrument zur
Wahrung des inneren Friedens und der
individuellen Freiheit». In der Tat ist die
direkte Demokratie die zuverlässigste
Barriere gegen Sozialabbau geworden.
Genau darin aber liegt nach Straubhaar
die «Demokratiefalle». Denn: «Was in
guten Zeiten an Erwartungen geweckt
wurde und zu ausufernden Ansprüchen
geführt hat, lässt sich die Mehrheit in
wirtschaftlich härteren Zeiten nicht mehr
wegnehmen.» Daher soll die Demokratie
eingeschränkt, vom «Selbstzweck» zum
«Mittel zum Zweck» werden - zum
Zweck der Freiheit, die der Neoliberalismus

meint. Demokratie habe sich
den «Prinzipien von Marktwirtschaft,
Selbstverantwortung und Privatautonomie»

unterzuordnen. Und bist Du nicht
willig, so brauche ich Sachzwänge. Wenn
es nicht gelinge, «gegen die Interessen der
Mehrheit eine langfristige, zukunftsfähige
(Wirtschafts-)Politik durch (zu )setzen»,
dann werde «ein schleichender
ökonomischer Niedergang demokratische
Strukturen zusammenbrechen» lassen.
So weit Straubhaar.

Diese Demokratiekritik hat auch in
einer Broschüre von Avenir Suisse

Eingang gefunden. Der neoliberale Think
Tank klagt in der Zusammenfassung auf
der Homepage: «Nirgendwo ist es so
einfach, Sand ins Getriebe zu streuen, um
Reformen zu verhindern und damit
Innovationen, Wachstum und nachhaltige
Beschäftigung zu gefährden. » Die Schweiz
wird als «Vollkasko-Gesellschaft» oder
als «rent-seeking society» an den Pranger
gestellt. Rent-seeking heisst soviel wie
Besitzstandswahrung und die ist offenbar
schädlicher als die Abzockerei auf den

Teppichetagen. Avenir Suisse will die

« direktdemokratischen Entscheidungen»

zwar nicht abschaffen, aber doch «im
Sinne von Paketen» bündeln, sie also
ohne Rücksicht auf die Einheit der
Materie der differenzierten Willensbildung
des Volkes entziehen.3

Da kann einem wackeren Unternehmer

wie dem Baloise-Präsidenten Rolf
Schäuble schon einmal der Geduldsfaden
reissen. Der NZZ am Sonntag diktierte er,

man müsse die heutigen Staatsausgaben
subito um 20 Prozent senken. Dazu brauche

es «Notstandsmassnahmen»; denn

«unter normalen parlamentarischen
Abläufen» könne «man einen solchen Wurf
nicht machen». Das sei aber erst «ein
Denkmodell, das es jetzt zu verfeinern»
gelte (NZZaSo 14.12.03).

Eine ähnliche Diskussion gab es in der
zweiten Hälfte der i99oer-Jahre im Zürcher

Kantonsrat. Als das erste Sparpaket
des damaligen Finanzdirektors Eric
Honegger von der Mehrheit arg zerzaust wurde,

verunglimpfte dieser das Parlament
als «Risikofaktor» und rächte sich mit
einer Ausgabenbremse. Die erste Vorlage,

die er zu Beginn der Sommerferien

1997 in die Vernehmlassung schickte,
hätte dem Regierungsrat die Vollmacht
eingeräumt, die von Parlament und Volk
beschlossenen Gesetze aus Spargründen
einfach aufzuheben. Ein juristisches
Gutachten wies nach, dass ein solches

Vollmachtenregime verfassungswidrig
wäre, und setzte dem rechtsstaatlich und
demokratisch bedenklichen Treiben ein
Ende.

Als die SP demgegenüber ein keyne-
sianisches Modell der Reservebildung in

guten Jahren und des Deficitspending in

magerenJahren vorschlug, meinte derselbe

Honegger, eher lege ein Hund einen

Wurstvorrat an, als dass ein Parlament
bei voller Staatskasse spare. Honegger
konnte auch der Konkordanzregierung
nichts Gutes abgewinnen. Er meinte, «ein

Regierungsrat ohne Sozialdemokraten
und Grüne würde den Staatshaushalt
rascher sanieren» (Zürichsee-Zeitung,
12.4.96). Der spätere Swissair-Chef hat

178



immer davon geträumt, wie effizient es

doch wäre, wenn er den Staat wie ein
Unternehmen führen könnte. Hochmut
kommt vor dem Grounding.

Den Staat wie ein Unternehmen führen

ist ein Rezept, das New Public
Management heisst. Der Staat soll sich als Konzern

verstehen, privatwirtschaftlicher
Gewinnmaximierung nacheifern, seine

Leistungen als Produkte verkaufen, sich

am Markt behaupten und die Grundwerte

des Gemeinwohls durch «Marketing»,

«Effizienz» und «Kundennähe»
ersetzen. Der Haken daran ist nur, dass

lange nicht alle Bürgerinnen und Bürger
so kapitalkräftig sind, dass sie es zum
umworbenen Kunden bringen. Der
Fürsorgeabhängige ist nun einmal kein Kunde.

Er wird schon gar nicht umworben.
Den Sans-papier gibt's nicht einmal, es

sei denn zum Zwecke der Ausschaffung.
In der NPM-Ideologie triumphiert der
nutzenmaximierende Bourgeois über den

für das Gemeinwesen verantwortlichen
Citoyen. Der NPM-Staat braucht auch
keine Volksabstimmungen, für die
Kundenzufriedenheit ist die Marktforschung
zuständig.

1.2. Der globale Zusammenhang
Im internationalen Zusammenhang
gilt der neoliberale Angriff nicht nur
der direkten Demokratie, sondern der
Demokratie überhaupt, wenn sie sich
nicht marktkonform verhält. Gerhard
Schwarz, der Wirtschaftsredaktor der

NZZ, hat schon 1992 in Prag referiert,
es gelte Abschied zu nehmen von der
«bequemen» These, «Marktwirtschaft
und Demokratie gehörten zusammen
wie Zwillinge». Er verwies auf autoritäre

Regime wie Hongkong, Singapur,
Südkorea und Taiwan, die alle den Markt
liberalisiert hätten, besonders aber auf
Chile, das «seinen Weg zu Marktwirtschaft

und Wachstum einer brutalen
Diktatur» verdanke. Ja, Schwarz erklärte

Chiles Militärdiktatur unter General
Pinochet zum «wirtschaftspolitischen
Modellfall»(11 ./12.1.92). Dieser sei auch
den ehemals «realsozialistischen» Ländern

zu empfehlen. Ihr «Systemwechsel»
laufe sonst «permanent Gefahr, in einen

zum Scheitern verurteilten <Dritten Weg>
zwischen Plan und Markt zu münden».
In einem Nachruf auf Milton Friedman
verharmlost Schwarz nun diese «wirt-

«Wir brauchen eine

Umfrage, um
herauszufinden, was die
breite Masse wirklich
denkt.»
«Ist das nicht das,

wofür Wahlen sind?»

179



schaftlichen Liberalisierungen als Vorstufe

der politischen Befreiung und nicht als

Stabilisierung eines totalitären Regimes»

(NZZ 18./i9.11.06). Aber nur, bis die

politische Befreiung eine ökonomische
nach sich zieht. Denn die Völker haben

nur solange ein Recht auf Demokratie,
als sie die neoliberalen Wohltaten nicht
rückgängig machen.

Wer so naiv war, sich vom Ende des

Kalten Krieges den Anfang einer
weltumspannenden demokratischen Kultur
zu erhoffen, wird nun eines anderen
belehrt. Der gute Zweck des totalen
Marktes heiligt auch das unbequeme
Mittel der «Diktatur». Der Neoliberalismus

wird durch keine Systemkonkurrenz
mehr gezwungen, sich in der Politik von
der menschenrechtlichen und demokratischen

Seite zu zeigen. In einem
Silvester-Leitartikel von 1996 freute sich die
NZZ (28./29.12.96) ganz ungeniert
darüber, dass «die soziale Herausforderung,
welche die Sowjets lanciert hatten», jetzt
«hinfällig» geworden sei. Das Kapital
muss nicht mehr befürchten, dass seine

Opfer sich dem andern System zuwenden

könnten. Dass «Marktwirtschaft»
wichtiger sei als Demokratie, hätte das

Weltblatt in Zeiten des Kalten Krieges
niemals zu sagen gewagt.

Ob mit oder ohne Diktatur, es sieht
heute ganz danach aus, als müssten wir
von der unbequemen These ausgehen,
dass sich kapitalistische Marktwirtschaft
und Demokratie tendenziell ausschlössen.

Dazu ein paar Beispiele:

- Schon vor mehr als zehn Jahren, beim
WEF 1996 in Davos, hat Hans Tietmeyer,

damals Präsident der Deutschen
Bundesbank, den versammelten Staatschefs

gesagt: «Von nun an stehen Sie unter
der Kontrolle der Finanzmärkte! » Jean
Ziegler vermerkt «lang anhaltenden
Beifall»4.

- Vor dem WEF 2000 sagte der US-
amerikanische Star-Ökonom Lester C.
Thurow dem Tages-Anzeiger (27.1.00)
in schonungsloser Offenheit: «Wir
befinden uns in einer Zeit, in der Firmen

den Ländern zunehmend Befehle erteilen.

Der Elektronikkonzern Intel zum
Beispiel baute eine Fabrik in Israel, die

Regierung des Landes musste 600
Millionen Dollar zahlen, damit Intel nicht
Ägypten den Vorzug gab. Oder Brasilien
überreichte dem Autokonzern Ford 700
Millionen, Alabama und South Carolina
zahlen an BMW und Mercedes. Das heisst:

Diese Firmen entrichten nie Steuern an
diese Staaten, sondern die Einwohner
dieser Staaten zahlen Steuern an die
Unternehmen. Die mächtigen Konzerne
sind zu Steuerkollektoren geworden.
Wenn man eine globale Wirtschaft hat
ohne globale Regierung, erhöht sich die

Verhandlungsmacht der Unternehmen.
Firmen sind mobil, Länder nicht - und

so kann man mit Ländern spielen,
zumal sich Länder zunehmend in kleine,
weniger mächtige Einheiten aufsplittern.
Der politische Prozess - bis hin zur
Gesetzgebung - wird heute von Firmen
beherrscht. »

- Thomas Friedman, Sonderberater
der ehemaligen US-Aussenministerin
Madeleine Albright, spricht dazu den
militaristischen Klartext: «Wenn die
Globalisierung funktionieren soll, darf
sich Amerika nicht davor fürchten, als
die unüberwindliche Supermacht zu
handeln, die es in Wirklichkeit ist... Die
unsichtbare Hand des Marktes wird ohne

sichtbare Faust nicht funktionieren.
McDonald's kann nicht expandieren
ohne McDonnel Douglas, den Hersteller
der F-15. Und die sichtbare Faust, die die

globale Sicherheit der Technologie von
Silicon Valley verbürgt, heisst US-Armee,
US-Luftwaffe, US-Kriegsmarine und US-

Marinekorps.»5
«Es drängt sich der Schluss auf, dass

die Globalisierung und ihre sozialen Folgen

eher autoritären als demokratischen
Verfassungen Vorschub leisten», schrieb

Ralf Dahrendorf schon vor bald zehn

Jahren (Die Zeit, 14.11.97). Der
pessimistisch gewordene Liberale, der die
Menschheit «an der Schwelle zum autoritären

Jahrhundert» wähnt, hat zweifellos

180



Recht, sofern die Globalisierung weiterhin

unter einem neoliberalen Vorzeichen
daherkommt. Auch das böse Wort vom
«Faschismus des Marktes» ist keine linke
Erfindung, sondern stammt von Paul A.
Samuelson, dem Autor eines neoliberalen
Handbuchs in den USA.6

«Ökonomie war noch nie ein
demokratischer Prozess», meintNovartis-Chef
Daniel Vasella (Weltwoche, 19.3.99).
Das ist nicht nur ein Problem der
Ökonomie, sondern auch der Politik. Je mehr
nämlich eine undemokratische Ökonomie

dereguliert wird, umso mächtiger
wird sie, umso mehr beginnt sie nun
ihrerseits die Politik zu regulieren. Das
eben ist die Dialektik der Deregulierung,
dass sie der Wirtschaft erlaubt, nicht nur
ihr Kapital, sondern auch ihre Macht
zu vermehren. Deregulierung schlägt so

um in neue Regulierung, aber jetzt nicht
mehr in eine Regulierung der Wirtschaft
durch die Politik, sondern in eine
Regulierung der Politik durch die Wirtschaft.
Diese gibt dem Staat den Tarif durch,
nicht nur den Steuertarif, sie beansprucht
vielmehr die volle Definitionsmacht über
das Gemeinwohl, das auf blosse

Profitverträglichkeit reduziert wird. Das aber
ist eine sozialethisch unzulässige Form
der Annexion politischer Macht durch
Gebilde, die keine demokratische
Legitimation besitzen.

2. Der Vorrang des Marktes vor der
Demokratie
2.1. Neoliberaler Fundamentalismus
Die neoliberale Ideologie ist antidemokratisch,

weil sie fundamentalistisch
ist. Politischer Fundamentalismus ist
der Glaube an eine absolute Wahrheit,
verbunden mit dem Willen, diese durch
staatliche Zwangsmittel, allenfalls auch
durch offene Gewalt durchzusetzen. Die
absolute Wahrheit für die Neoliberalen
lautet: Der Weltmarkt ist das Weltgericht.

Politik hat kein Recht, sich diesem

Weltgericht zu entziehen, auch nicht im
Namen der Demokratie.

Warum soll z.B. ein «Dritter Weg»

zwischen Privatkapitalismus und
Staatssozialismus zwangsläufig scheitern? Das

sage ihm die «Sachlogik», meinte G.
Schwarz im erwähnten Prager Referat.
Solche «Sachlogik» ist der Fundamentalismus,

der die Menschen zu ihrem Glück

zwingen will. «Sachlogik» lag auch den
«sozialistischen Produktionsverhältnissen»

zugrunde, die den «ehernen
Gesetzen» des historischen Materialismus
folgten. «Sachlogik» verträgt sich mit
keiner Demokratie, die andere Entscheidungen

zuliesse als diejenigen, die von
den Wächtern der absoluten Wahrheit
akzeptiert werden. Was früher
«wissenschaftlicher Sozialismus» hiess, findet
heute sein Pendant im absoluten Wissen
der Wirtschaftssachverständigen, die sich

in «Räten der Weisen» oder in
«Weissbüchern» in Szene setzen. Für sie alle gilt
wie weiland für Margret Thatcher immer
nur Tina- there ist no alternative. «Freiheit

ist Einsicht in die Notwendigkeit»,
hiess das im historischen Materialismus.
Mit demselben Engels-Zitat meinte der
SPD-Bundeskanzler Gerhard Schröder

gar die deutsche Agenda 21 begründen
zu können (Der Spiegel 19.4.03).

An den historischen Materialismus
erinnert auch die Verheissung, dass nur
die Befolgung dieser ehernen Gesetze,
damals der sich entfaltenden
Produktivkräfte, heute der sich selbst überlas-
senen Marktkräfte, den Menschen eine
bessere Zukunft garantiere - und das
hier wie dort mit derselben historischen
Notwendigkeit. Dafür sind heute Opfer
zu bringen, Entlassungen hinzunehmen,
niedrigere Löhne, Sozialabbau. Daniel
Vasella als ehemaliger Chirurg formulierte

es einmal in der Sprache seines

angestammten Berufs: «Arbeitsplatzabbau

ist wie ein chirurgischer Eingriff. Du
weisst, es tut weh, aber es ist zu Deinem
Besten. Am schlimmsten ist, langsam und
nicht tief genug zu schneiden» (Financial
Times, 9.3.96). Aber wie schon zu Zeiten
des real existierenden Sozialismus leidet
das verheissene «Beste» unter Parusiever-

zug, es will und will nicht werden.

181



Das gilt nicht nur für die soziale,
sondern auch für die ökologische Frage.

Es braucht die Umweltschäden des

sich selbst überlassenen Marktes, damit
dieser die Umweltschäden auch wieder
beheben kann - sofern dann noch Zeit
ist. Otto Lambsdorff schrieb schon vor
Jahren in der NZZ (28./29.10.95), nur
«der Freihandel» könne «jenen Wohlstand

schaffen, der es den Menschen
erlaubt, sich ein genügendes Umwelt-
bewusstsein leisten zu können». Heute
warnt Tschechiens Präsident Vaclav
Klaus mit derselben Argumentation vor
dem Klimaschutz. Für den Anhänger der
«Marktwirtschaft ohne Adjektive» sind
die grösste Gefahr des 21. Jahrhunderts
nicht mehr die Kommunisten, sondern
«ehrgeizige Umweltschützer» wie AI
Gore, dessen Ansichten Klaus als «nicht
normal» bezeichnet (TA 22.3.07). Da der
sich selbst überlassene Markt die beste

aller möglichen Welten ist, kann er
niemals eine Zerstörung des Planeten
herbeiführen. Es gibt immer nur
Politikversagen, nie Marktversagen.

2.2. Amoral statt Sozialethik
Dieser Vorrang des Marktes vor der
Demokratie ist umso bedenklicher, als
damit implizit der Vorrang des Interesses,

ja des Egoismus vor Moral und Ethik
behauptet wird. Warum?

Der Neoliberalismus erwartet von
den wirtschaftenden Subjekten kein
moralisches Verhalten. Es genügt, dass sie

ihre Eigeninteressen verfolgen, die auch
sehr egoistische Interessen sein können.
Dass aus der Summe dieser individuellen
Interessen am Ende das Wohl des Ganzen

hervorgeht, dafür sorgt der Markt. Das
ist natürlich keine überprüfbare
Feststellung, sondern ein Glaubenssatz. Das
Problem ist auch nicht, dass solche Sätze

vor mehr als 200 Jahren verkündet wurden,

sondern dass es auch heute Leute
gibt, die noch immer daran glauben.
Als Beispiel erwähne ich den deutschen

Ökonomieprofessor Hermann Sautter,
der in einer neoliberalen Kritik von Ul¬

rich Duchrows Buch «Alternativen zur
kapitalistischen Weltwirtschaft» schrieb:
«Der Markt sorgt in objektiver Weise
für Solidarität, auch wenn die einzelnen
das gar nicht so empfinden.»7 Solidarität
beruht also nicht mehr auf Ethik,
sondern wird durch den Markt von selbst

hervorgebracht.
Derzeit macht ein Karl Homann mit

seiner «Neuen Interaktionsökonomik»
in neoliberalen Kreisen Furore. Er
behauptet ebenfalls, die «Wettbewerbslogik»

bedeute das «beste bisher bekannte
Mittel zur Verwirklichung der Solidarität

aller Menschen». Darum sei
«Wettbewerb solidarischer als Teilen».8 Da
verwundert es nicht, dass Homann von
Gerhard Schwarz gleich als der «heute
wohl führende Wirtschaftsethiker
deutscher Zunge» gepriesen wird (NZZ
18.1.02.) So funktioniert nun einmal
das neoliberale Zitierkartell.

Dass durch die Umpolung privater
Egoismen in gesellschaftliche Tugenden
Moral und Ethik in ihr Gegenteil
verkehrt werden, kümmert diesen Neoliberalismus

nicht im Geringsten. Schon sein

Begründer Friedrich August von Hayek
machte den Profiteuren der Wettbewerbslogik

ein gutes Gewissen, indem er eine
soziale Gerechtigkeit leugnete. Sie sei nur
ein «Schlagwort des Sozialismus». Wenn

gar die Kirchen für die «soziale Gerechtigkeit»

eintreten, so wird nach Hayek «ein
himmlisches Versprechen der Gerechtigkeit

durch ein weltliches ersetzt»9.

Die gegenwärtige Abzockerdebatte
bringt es an den Tag: Gegenüber masslos

überhöhten Managersalären darf
der Staat auf keinen Fall intervenieren,
da hilft nur noch «grosszügige private
Wohltätigkeit», wie ein hilfloser
Moralappell des Gerhard Schwarz
nunmehr lautet (NZZ 15./16.7.06).10 Der
Mannesmann-Prozess wegen überris-
sener Prämienzahlungen an ehemalige
Führungskräfte und des damit verbundenen

Vorwurfs der «Untreue» galt
unserem Weltblatt als ungehörig. Denn:
«In liberalen Ordnungen ergibt sich das

182



Unternehmensinteresse aus den
Eigentümerinteressen» (NZZ 22.12.05). Wenn
Gerichte sich einmischen, ist das

«Verstaatlichung» (ebd.).
Ohne Sozialethik gibt es auch kein

Gemeinwohl, das den Markt normativ
begrenzen oder gar lenken dürfte,

folglich hat Demokratie keinen
moralischen Mehrwert gegenüber dem
naturwüchsigen Marktgeschehen. Der homo
politicus ist nicht anders als der homo
oeconomicus ein nutzenmaximierendes
Individuum. Die kollektive demokratische

Entscheidung hat keine höhere
Verbindlichkeit als die Koordinationsleistung

der «unsichtbaren Hand». Im
Gegenteil: Die Ergebnisse des Marktes
sind immer wahr, während die
Mehrheitsregel keine Wahrheit verbürgt. Mit
empirischer Beweisführung hat eine solche

Behauptung rein gar nichts zu tun.

2.3. Bourgeois versus Citoyen
Wenn es keine Sozialethik gibt, dann
kann ein Vorrang der Demokratie vor
dem Mark nicht begründet werden. Die
demokratische Auseinandersetzung ist
nichts anderes als ein Kampf der Interessen

- wie das Marktgeschehen auch.
Ausgehend von dieser scheinbar wertfreien
Betrachtungsweise der Demokratie als

Konkurrenzkampf sind tatsächlich sog.
empirische Demokratietheorien entstanden.

Analog zum Modell der Marktwirtschaft

wird ein Modell der Demokratie
propagiert, in dem die Anbieter die
Parteien und die Nachfragenden die Wähler/
innen sind. Angeboten bzw. nachgefragt
werden politische Programme. Bezahlt
wird mit Wählerstimmen. Analog zur
Gewinnmaximierung geht es hier um
Stimmenmaximierung. Wir wählen nach
einem rationalen Kalkül die Partei, die

uns in der nächsten Legislaturperiode am
meisten Nutzen verspricht. Die Parteien
umgekehrt versuchen, dieseNutzenmaxi-
mierung einer möglichst grossen Zahl von
Wahlberechtigten in Aussicht zu stellen.
Auch hier haben wir den Citoyen als

Bourgeois, die Staatsbürgerin als Kundin.

Diese Theorie hat erstmals Joseph A.
Schumpeter in «Kapitalismus, Sozialismus,

Demokratie» entwickelt. Er definiert
Demokratie als eine Methode «zur
Erreichung politischer Entscheidungen, bei
welcher einzelne die Entscheidungsbefugnis

vermittels eines Konkurrenzkampfs
um die Stimmen des Volkes erwerben»11.

Wenn wir nun aber das Konkurrenzprinzip

von der Ökonomie auf die Politik
übertragen, dann sollte der Markt hier
doch eigentlich genauso spielen wie dort.
Nur wäre es ein Markt der Meinungen,
der Parteien, der Wählerstimmen. Dann
aber musste die neoliberale Logik auch
das Ergebnis demokratischer Entscheidungen

als Werk einer «unsichtbaren
Hand» anerkennen. Anders gesagt: Eine

empirische Konkurrenztheorie kann
zwar keine Begründung der Überlegenheit

der Demokratie gegenüber dem
Markt anbieten, aber - und das ist hier
entscheidend - sie kann auch keine
Begründung der Überlegenheit des Marktes
gegenüber der Demokratie liefern. Beide
Male geht es um freien Wettbewerb. Und
wenn die Ergebnisse des demokratischen
Wettbewerbs denen des ökonomischen
Wettbewerbs widersprechen, dann
widersprechen sich die unsichtbaren Hände
des Marktes und der Demokratie. Der
Neoliberalismus stolpert hier über seine

eigene Prämisse.
Ich möchte die Frage noch weiterspinnen,

ob es nicht auch zwischenstaatlich

von Vorteil wäre, wir hätten wieder
mehr Systemwettbewerb. Im Zeitalter
des Benchmarking wäre es ja durchaus

interessant, ein mehr soziales,
ökologisches oder gar wirtschaftsdemokratisches

System auf der einen Seite mit
einer neoliberalen Marktwirtschaft ohne
Adjektive auf der anderen Seite vergleichen

zu können. Die Planierraupe des

globalen und totalen Marktes ist insofern
inkonsequent, als sie die Ausschaltung
solcher Konkurrenz bezweckt.

Anders sieht die Frage nach dem

Vorrang von Demokratie oder Markt für
eine normative Demokratietheorie aus.

183



Diese muss allerdings von einer Sozialethik

ausgehen, die auch die wirtschaftenden

Subjekte nicht als ausschliesslich
nutzenmaximierende und insofern
amoralische Individuen betrachtet. Sie kann
nicht mit Milton Friedman sagen: «The
social responsibility of business is to
increase its profits.»12 (Die soziale
Verantwortung eines Unternehmens liegt darin,
den Gewinn zu steigern.) Oder wie der
«bekennende Kapitalist» Martin Ebner
einmal dem Spiegel sagte: «Gewinnmaxi-
mierung ist an sich sozial» (15.12.97). Er
hätte gerade so gut sagen können: «Habgier

ist gut, Teilen ist schädlich.»
Normative Demokratietheorie behaftet

den Citoyen und die Staatsbürgerin
bei einem ethischen Räsonnement. Schon
für den ersten und wichtigsten Theoretiker

der direkten Demokratie, Jean-
Jacques Rousseau, gibt es die «Volonté
générale» nicht ohne den Willen jedes

Einzelnen, seine materiellen Interessen
hinter dem Gemeinwohl zurückzustellen.

Der «Contrat social» ist ein
Vergemeinschaftungsvertrag, in dem alle auf
ihre egoistischen Interessen verzichten
(aliénation totale) und sich nur am
Gemeinwohl orientieren.13 Gewiss ist das
eine Idealisierung, an die auch Rousseau

nur beschränkt glaubte und die durch das

reale Wahl- und Abstimmungsverhalten
immer mal wieder desavouiert wird. Aber
das Sein, das nicht dem Sollen entspricht,
widerlegt dieses mitnichten.

Demokratie bedarf der inneren
Bindung, der staatsbürgerlichen Tugend,
der «Vertu», wie Montesquieu sagte14.

Ebensogut können wir von Solidarität
sprechen, die in der Sozialethik ja auch
als «Tugend» gilt, nämlich als «die feste
und beständige Entschlossenheit, sich für
das Gemeinwohl einzusetzen»15. Tomas
Moulian, ein chilenischer Soziologe und
Marxist, stellt sich ebenfalls in diese

normative Tradition, wenn er schreibt:
«Politik braucht Ideologie oder anders

gesagt: die Suche nach einem Sinn des

Handelns, der über den reinen Machtkampf

hinausgeht.»16

Am Rande sei vermerkt, dass zur
Ethik der Demokratie auch der Respekt
vor ihren normativen Schranken
gehört. Sie liegen in der Demokratie selbst
und in ihren Voraussetzungen von der

Meinungsäusserungs- und Pressefreiheit

bis zur Versammlungs- und
Vereinigungsfreiheit. Natürlich auch in der
Menschenwürde und allen aus ihr
ableitbaren Menschenrechten. Es gehört
zur unausgegorenen Programmatik
neokonservativer Parteien, dass sie diesen

Zusammenhang verkennen. Sie vertreten
einerseits eine neoliberale Doktrin des

totalen Marktes und unterhöhlen damit
anderseits die «Volkssouveränität», die
sie angeblich keinen Schranken
unterwerfen wollen. Aber vielleicht gilt ihnen
die «Volkssouveränität» nur soviel, als
sich damit gegen fremde Menschen und

gegen Randgruppen agitieren lässt.

3. Die Demokratisierung aller
demokratisierbaren Bereiche
In der Auseinandersetzung von
(kapitalistischer) Marktwirtschaft versus
Demokratie geht es letztlich um einen
Streit der Menschenbilder. Auf Dauer
können in Staat und Wirtschaft nicht
zwei entgegen gesetzte, ja sich abschliessende

Menschenbilder nebeneinander
bestehen: im Staat ein partizipatives der
Selbst- und Mitbestimmung, in der
Wirtschaft ein autoritäres der Fremdbestimmung.

Entweder setzt sich das autoritäre
Menschenbild durch und bedeutet dann
die Privatisierung aller privatisierbaren
Bereiche, oder das partizipative
Menschenbild obsiegt und führt zur
Demokratisierung aller demokratisierbaren
Bereiche.

In der Perspektive der Sozialethik
steht der Mensch im Mittelpunkt des

sozialen Lebens, ist er dessen Träger
und Ziel. Daraus folgt das Partizipationsprinzip

in seiner Verdoppelung als
Teilhabe an den Erträgen und Ressourcen

einer Gesellschaft und insbesondere
Wirtschaft sowie als Teilnahme an allen

Entscheidungen, die sich auf die soziale,

184



kulturelle, ökonomische und ökologische
Existenz der jetzt lebenden Menschen
und ihrer Nachkommen auswirken.

Wenn wir von diesem Partizipationsprinzip

ausgehen, dann hat politische
Demokratie eine menschenrechtliche
Qualität (was im Zusammenhang mit
dem Ausländerstimmrecht oft übersehen

wird). Und es ist sehr die Frage, ob die

repräsentative Demokratie diesem Prinzip

noch genügen kann. Schon Rousseau
meinte: «Das englische Volk wähnt frei zu
sein, es täuscht sich ausserordentlich; nur
während der Wahlen der Parlamentsmitglieder

ist es frei; nach Schluss derselben,
lebt es in Knechtschaft, ist es nichts.»17

Fakt ist, dass Wahlen im Zeitalter des

Neoliberalismus keine Richtungswahlen
mehr sind. Es geht höchstens noch um
die Bestellung des für den Vollzug der
Marktgesetze am besten geeigneten
Personals. Aber auch die zur Wahl stehenden

Parlamentsmitglieder kommen in
parlamentarischen Demokratien in der Regel
auf einer gebundenen Liste daher, die von
den Wählenden nicht mehr verändert
werden kann. Die Parteien bestimmen
die Reihenfolge, in der die Kandidierenden

gewählt werden müssen.
Gerade darum ist die direkte Demokratie

aktueller denn je. Nur sie eignet
sich, die Pensée unique einer eindimensionalen

Politik, einer Politik ohne
Alternative, zu korrigieren. Das wird auch

von den Menschen in den EU-Staaten
immer mehr so empfunden, weshalb sie

wenigstens über die EU-Verfassung
abstimmen wollten. Sehr zum Missfallen
der Nutzniesser des Status quo. Während
z.B. 92 Prozent der Deutschen nach dem
Eurobarometer diesen Volksentscheid
verlangten, schwante dem ehemaligen
«Basisdemokrat» Joschka Fischer eine

«populistische Falle», und die CDU tat
das Verfassungsreferendum ab als «Bühne

für Sektierer und Randalierer» (TA
24.4.04). Mag sein, dass die Mühlen der
direkten Demokratie oft langsam mahlen,
wie in der Schweiz der lange Weg zum
UNO-Beitritt zeigte. Aber lieber spät als

nie und lieber spät als über die Köpfe der
Menschen hinweg. Vielleicht gilt auch
hier das stolze englische Wort: Better seif
governed than well governed.

Direkte Demokratie entwickelt ihre
Attraktivität auch in anderen Teilen der
Welt. Der demokratische Budgetprozess
von Porto Alegre ist ein ermutigendes
Beispiel. Auch linke Theoretiker beginnen

den Wert der direkten Demokratie
zu entdecken. Noam Chomsky meint:
«Demokratie bleibt unvollkommen,
wenn die Menschen nicht die wichtigsten

Entscheidungen selber treffen.»18
Und Tomas Moulian sieht in der
direktdemokratischen, der «partizipativen
Demokratie», wie er sie nennt, ein wichtiges
Element für den «Sozialismus des 21.
Jahrhunderts»19.

Der grosse Kampf, der uns bevorsteht,
richtet sich gegen die Privatisierung der
Welt durch Stateless global governance,
also durch die demokratisch nicht
legitimierte Herrschaft der Konzerne. Die
Europäische Union mit ihren bald einmal
dreissig Mitgliedstaaten und 500 Millionen

Einwohnerinnen und Einwohnern
hätte das Potential, anstelle des
überforderten Nationalstaates die politische
Instanz zu werden, die dem Weltmarkt
Grenzen setzen könnte, um ihn sozial-
und umweltverträglich zu machen. Darum

sollte die EU nicht irgendeine
Wirtschaftsverfassung bekommen, sondern
eine demokratische Verfassung mit
obligatorischem Referendum und mit einer

Verfassungsinitiative, sodass sich Europa
unter dem Einfluss seiner Bürgerinnen
und Bürger sozial, ökologisch und
demokratisch weiter entwickeln kann. Das ist
umso wichtiger, als die Repräsentativität
durch einen Abgeordneten auf 1 Million
Menschen sonst sehr dünn sein musste.

Ob und inwieweit diese Demokratisierung

die Weltebene selbst prägen
wird, ist eine der grossen Zukunftsfragen

der Menschheit.20 Im Moment gilt
es wenigstens zu verhindern, dass global
immer mehr Entscheidungen fallen, die
sich lokal gegen die bestehenden poli-

185



tischen Demokratien richten. Es darf
nicht sein, dass z.B. ökologische oder
soziale Marktauflagen als Verletzung
der Handelsfreiheit im Sinne der WTO
gelten oder dass der Service public durch
das Dienstleistungsabkommen GATS
immer mehr privatisiert wird. Das Völkerrecht,

wie es vor den WTO-Verträgen
galt, kannte so etwas wie eine
systemische Experimentierfreiheit der Staaten.

Sie ist weiterhin nötig, da ohne die

Wahlmöglichkeit zwischen alternativen
Gesellschaftsmodellen eine zentrale

Voraussetzung von Demokratie entfällt.
Ein weiterer Kampf sollte endlich

wieder der Demokratisierung der
Wirtschaft gelten. Urs Marti bringt es in
seinem wichtigen neuen Buch «Demokratie.
Das uneingelöste Versprechen» auf den

Punkt, wenn er im Anschluss an Mac-
pherson schreibt, «dass eine demokratische

Gesellschaft politische Kontrolle
über die Investitionsentscheidungen und
den Gebrauch der natürlichen Ressourcen

der Gesellschaft voraussetzt, mithin
die gesellschaftliche Kontrolle des

Kapitals»21. Das Prinzip der Partizipation
muss für alle wichtigen Entscheidungen
gelten, die sich auf die Stellung der
Menschen im sozialen Leben auswirken.

Wenn gar die politisch relevanten
Entscheidungen nicht mehr in der Politik,

sondern in der Wirtschaft getroffen
werden, dann lassen sich die demokratischen

Partizipationsrechte nur durch
ihre Übertragung von der Politik auf
die Wirtschaft aufrechterhalten, dann
musste künftig auch ein ökonomisches
Mitbestimmungsrecht in den Katalog der
Menschenrechte aufgenommen werden.
Betriebsstillegungen und Massenentlassungen,

nur um Interessen der
Shareholder zu befriedigen, Fusionen, um
zum Zweck der Gewinnmaximierung
die Konkurrenz auszuschalten, Verlagerungen

des Stammsitzes, um die Steuern
dort zu bezahlen, wo sie am geringsten
oder überhaupt nicht anfallen, das sind
Entscheidungen, die nicht mehr von der

- sich selber privilegierenden - Kapital¬

seite allein getroffen werden dürften.
Die Alternative ist klar: Das neoliberale

Menschenbild verlangt die
Privatisierung aller privatisierbaren Bereiche,
das partizipative Menschenbild dagegen
die Demokratisierung aller demokratisierbaren

Bereiche. Mit dem Unterschied,
dass der Weg der Demokratisierung keine

Pensée unique zulässt, sondern für
«tausend Alternativen» offen ist. Es ist
der Weg von Tina zu Tata (there are
thousands of alternatives). •

1 Dietrich Schindler, u.a. im Anschluss an Fleiner,
in: Verfassungsrecht und soziale Struktur, Zürich
1950,145t
2 Ebd. 95.
3 Vgl. Hans Rentsch, Stefan Flückiger, Thomas
Held, Yvonne Heiniger, Thomas Straubhaar,
Ökonomik der Reform -Wege zu mehr Wachstum in
der Schweiz, Zürich 2004.
4 Die neuen Herrscher der Welt, München 2003,
99-
5 Tax., ebd. 36.
6 Vgl. Hugo Assmann / Franz J. Hinkelammert,
Götze Markt, Düsseldorf 1992, 22f.
7 In: Ökumenische Rundschau, Januar 1995,
464'
8 Zitiert nach: H.-J. Grosse Kracht, Kritik an der
radikalliberalen Markttechnologie, in: Orientierung,

30.9.01,194.
9 Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2, Landsberg

am Lech 1981, 97.
10 Zu diesem Widerspruch eines «moralischen
Zeigefingers trotz amoralischer Egoismustheorie»
vgl. Arnold Künzli, Die Angst des Neoliberalismus

vor der Demokratie, in: NW 2004, 328ff.,
bes. 33 if.
11 Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus

und Demokratie, Bern 1946,428.
12 So der Titel eines Essays von 1970 für das Times

Magazine.
13 Du contrat social, 1, 6.
14 De l'Esprit des lois, in, eh.11 ff.
15 Johannes Paul 11, in: Sollicitudo rei socialis,
Nr. 38.
16 Ein Sozialismus für das 21. Jahrhundert, Zürich
2003,163.
17 Contrat social, in. Buch, 15. Kapitel.
18 Zit. nach La Roche Studien 2004,41.
19 Ebd. 15 iff.
20 Zu den «Bedingungen globaler Demokratie»
vgl. Urs Marti, Demokratie. Das uneingelöste
Versprechen, Zürich 2006,165ff.
21 Ebd. 204.

186


	Markt oder Demokratie?

