Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 4

Artikel: Ghandi zu Uberwindung westlicher Gewaltpolitik : das Gandhi-Buch von
Dieter Conrad

Autor: Duchrow, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ulrich Duchrow

Gandhi zur Uberwindung
westlicher Gewaltpolitik

Das Gandhi-Buch von Dieter Conrad

Die Relevanz des Buches « Gandhi und der Begriff des Poli-
tischen» von Dieter Conrad kinnte nicht deutlicher hervor-
treten als in unserer Zeit. Der globale kapitalistische Marki
unterwirft alles Leben der Logik der Kapitalakkumulation.
Das US-Tmperium mit seinen Untergliederungen und Ver-
biindeten schiitzt diesen Mechanismus durch militirische,
politische und ideologische Gewalt. Insbesondere das von
ihm vertretene Christentum wird fundamenialistisch gewen-
det bis bin zur Durchfiibrung von Kreuzziigen. Die Medien
verkiinden, dass dies alles der Demokratie und den Men-
schenrechten diene. Um diese durchzusetzen, entwerfen ldeo-
logen des Pentagon den Krieg der Kulturen. Insbesondere
der Islam ersetzt das frithere Feindbild des Kommunismus.
Die spiegelbildliche Reaktion der Angegriffenen greift zum
Gegenterror und ist ebenfalls fundamenialistisch begriindet.
Menschheit und Erde sind aufs Ausserste gefibrdet. In dieser
Situation Gandhis Theorie und Praxis der Okonomie des
«Genug fiir alle» und der gewaltfreien Politik der Wahrbeit
als interkulturelles Angebot an den Westen vorzustellen, er-
of fnet iiberraschende Hoffnungsperspektiven. U.D.

Die Religion ist wesentlich eine

In einer historischen Einfuhrung in
Gandhis praktische Politik im Kontext
des indischen Befreiungskampfes gegen
die britische Kolonialmacht zeigt Conrad,
wie Gandhi die gegenseitige Durchdrin-
gung von Religion und Politik versteht.
Der Kernpunkt besteht darin, dass der
Geist der Wabrheit zur Liebe gegeniiber
den Kleinsten der Kreaturen und darum
in die Politik treibt. Es geht also nicht um
die politische Durchsetzung der Inter-
essen einer konkreten Religionsgemein-
schaft — gerade dies bekimpft Gandhi
gegen Tendenzen einiger hinduistischer
und muslimischer Gruppen. Umgekehrt

bekdmpft er aber auch die Befriedungs-
politik der Kolonialmacht. Denn es geht
ihm um die Selbstbestimmung seines
Volkes in Wiirde und Selbstachtung.
Gandhis Position wird verstandlich
durch die systematischen Begriffsbe-
stimmungen im 2. Kapitel. Gandhi hat
einen doppelten Religionsbegriff. Er
unterscheidet die konkreten Religionen
von der dahinter liegenden eigentlichen
Religion, der Bindung an die Wahrheit.
Ein Beispiel dafur ist die Kubverehrung

106



im konkreten Hinduismus. Er interpre-
tiert sie als Ausdruck des Schutzes der
gesamten Schopfung Gottes. Was wie
ein abstruser religitser Aberglauben aus-
sicht, hat eine tiefe religios-dkologische
Bedeutung

Zusammenfassend sagt er: «Es gibt
viele Religionen, aber die Religion ist
eine» {56). Und diese Religion durch-
dringt alle Lebensbereiche, denn: «Durch
Religion kénnen wir unsere wahre Bezie-
hung zu anderen Lebewesen erkennen.»
Mit anderen Worten, Religion zielt auf
«serving humanity», auf Dienst an der
Menschheit {58). Diese gemeinsame
Wahrheit driickt er in der Formel aus:

«Gott ist Wahrheit» (60). Aber er dreht
diese Formel auch um, damit die Atheis-
ten ebenfalls eingeschlossen sind.

Diese Wabrbeit ist aber niemals ein
Besitz, den man in einem imperialen Ver-
standnis von Mission anderen aufzwin-
gen kann. Vielmehr muss die Wahrheit
kommunikativ gefunden werden. Darum
kann der Zugang zur Wahrheit nur durch
Gewaltlosigkeit (non-violence, ahimsa)

gekennzeichnet sein. Hieraus ergibt sich
fur Gandhi die politische Methode des ge-

waltlosen «Festhaltens» an der Wahrheir,
nur so kann die Wahrheit durchgesetzt
werden. Da aber die Wahrheit als Ziel
nie voll erreichbar ist, muss das Mittel,
sie zu erreichen, das Ziel bereits in sich
enthalten. Der Weg ist das Ziel. Niemals
kann das Ziel jedes Mittel heiligen.

Uberwindung der reinen Herrschafts-
politik

Auf diesem Hintergrund ergibt sich auch
ein doppelter Begriff von Politik. Auf
der einen Seite grenzt er sich ab gegen
eine Reduktion auf den engeren Begriff
von Politik im Sinn des Ringens um die
Austubung offentlicher Macht. Thm geht
es stattdessen um die Uberwindung der
reinen Herrschaftspolitik durch einen
umfassenden Begriff von Politik, der
«jegliche Aktivitat fur die Wohlfahrt der
Menschen» einschliesst. Diese Aktivitat
kann die Form von Widerstandsaktion
annehmen oder die Form der Entwick-
lung und Durchsetzung eines konstrukti-
ven Programms. Thre gewaltfreie Durch-
setzung gibt dem politischen Handeln
den religitsen Charakter. Dabei geht
es bei Gewaltfreiheit nicht um passives
Hinnehmen, sondern um die «aktiv kon-
frontierende Gewaltlosigkeit» (69).

Im Gegensatz zu diesem moralisch-
religivsen Verstandnis von Politik stellt
Conrad den okzidentalen Begriff von Po-
fitik (71ff.). Dieser hat sich weitgehend
zur Bezeichnung eines Handlungsmodus
entwickelt. Einerseits wird er zunehmend
benutzt im Blick auf die verschiedenen
Handlungsbereiche {Kulturpolitik, Wirt-
schaftspolitik usw.}, andererseits kon-
zentriert er sich auf die Spezifika List und
Gewalr als Mittel zur Durchsetzung von
Interessen. Dabei spielt mit der Mono-
polisierung der rechtmissig geordneten
physischen Gewalt beim Staat seit Be-
ginn der Neuzeit der Begriff Gewalt zur
Bestimmung des Politischen die zentrale
Rolle.

Conrad hebt die prigende Rolle von
Martin Luther und Max Weber her-
vor. Flir Weber gibt es keine Klammer

107

Abschied von Mahat-
ma Gandhi am Fluss
Jamuna, 31. Januar
1948 (Bild: Henri
Cartier-Bresson, Mag-
num).



Dieter Conrad:
Gandhi und der Be-
griff des Politischen.
Staat, Religion und
Gewalt. Herausge-
geben von Barbara
Conrad-Liitt und mit
einer Einfiihrung von
Jan Assmann.
Wilhelm Fink Verlag,
Miinchen 2006, 309
Seiten, EUR 39.90

mehr zwischen evangelischem gewalt-
freiem Handeln und politischer Gewalt-
minimierung, die bei Luther in Gottes
Liebeshandeln gegeben ist, sondern er
konstatiert einen radikalen Gegensatz
zwischen einer «akosmistischen Liebes-
ethik » und dem Handeln der Politik, das
er in den Satz fasst: «Fur die Politik ist
das entscheidende Mittel: die Gewalt-
samkeit» (76ff.). Daraus folgert er den
Gegensatz zwischen dem Heiligen und
dem Politiker. Der eine handelt nach
Gesinnungs- oder Briiderlichkeitsethik,
der andere nach Verantwortungsethik,
ja, der Politiker muss mit dimonischen
Michten paktieren. Damit verbunden ist
die Zweck-Mittel-Unterscheidung. Um
ein gutes Ziel zu erreichen, sind die ge-
waltsamen Mittel gerechtfertigt. Weber
steht in der Tradition von Hobbes, der
den Menschen als atomistisches Indivi-
duum versteht, das unaufhorlich nach
mehr Macht, Reichtum und Ansehen
strebt und deshalb in einen Krieg aller
gegen alle verstrickt ist, den nur der Sou-
verin, der Staat in geregelte Bahnen len-
ken kann. Damit ist Weber inhaltlich der
eigentliche Antipode von Gandhi, wobei
historisch gesehen, der Antipode Webers
nicht Gandhi, sondern Tolstoi war.

Gandhi ist in der Tat direkt von
Tolstoi beeinflusst, obwohl er sich auch
charakteristisch von ihm unterscheidet.
Zentral fur beide ist die Erkenntnis der
zutiefst gewalisamen Natur des Staates
{84ff.). Daraus zieht Gandhi den zentra-
len Schluss, dass die Unterscheidung von
Mittel und Zweck aufgehoben werden
muss. Die Ziele selbst werden durch den
Modus der Verwirklichung bestimmt. Ja,
die Vorstellung eines endgtltigen, je zu
erreichenden Zustandsist uberhaupt ab-
wegig. Denn in dieser Vorstellung liegt
der Grund fir den Totalitarismus des
kapitalistischen Marktes ebenso wie des
stalinistischen Planzentralismus.

Das hat ganz praktische Folgen fir
das politische Vorgehen. Conrad driickt
es so aus: Satyagraha', die gewaltireie
Aktion, stellt sich auf die unvermeidliche

Fortsetzung ein, «auf fortwahrendes
Hervorarbeiten des Richrigen, dessen
Verlasslichkeit sich in Machtumwand-
lungen dussern soll» {86). Dazu zitiert
er Gandhi: «Eine gewaltfreie Revolution
istnicht ein Programm der <Machtergrei-
fungy, sondern ein Programm zur Trans-
formation von Beziehungen, das in der
friedlichen Machtiibergabe endet.»

Heute gibt es eine Befreiungsbewe-
gung, die genau auf diese Weise arbeitet:
die zapatistische in Mexiko unter Fuh-
rung des Subcomandante Marcos. Die
Zapatistas haben mehrfach betont, dass
es ihnen nicht um die Machtergreifung
geht, was nur die Eliten austauschen
wiirde, sondern um die Verwandlung
von Macht — von autokratischer zu
partizipatorischer Macht. Darum heisst
ihr Leitsatz: «Fragend gehen wir voran.»
Auf die Mittel kommt es endgtltig an,
nicht nur vorlaufig. Damit kann es fur
(zandhi die Unterscheidung von Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik nicht
geben. Es wire vollig verfehlt, Gandhi
als Gesinnungsethiker zu qualifizieren.
Thm geht es um die Transformation der
Politik selbst und damit um eine Uber-
windung der falschen Alternative in Be-
griff und Praxis.

Religion und Politik
Der zweite Teil des Buches beginnt mit
einer Theorie religitsen Handelns (951t.).
Auf diesem Hintergrund greift Conrad
noch einmal die Spannung zwischen
religiosem und politischem Handeln
in der westlichen Tradition und in der
Perspektive Gandhis auf (r14ff.). Aus-
gangspunkt ist die Frage, ob wirklich
die Trennung von Religion und Politik
ohne Schaden aufgehoben werden kann.
Sie war ja in Europa die Grundlage fur
den Frieden nach den Religionskriegen.
Ist umgekehrt Gandhis Verbindung von
Religion und Politik nicht naiv und ge-
fahrlich? Kann Politik wirklich auf Ge-
walt verzichten?

Um dies weiter aufzuklaren, fasst
Conrad das Problem bei Luther ins Auge

108



{xx7if.). Fir diesen ergibt es sich aus
der Tatsache, dass im Neuen Testament
sowohl Romer 13 wie auch die Berg-
predigt zu finden sind. Wie lassen sich
beide Texte verstehen und tberhaupt
vereinen? Rémer 13 scheint die Legitimi-
tit politischer Herrschaft einschliesslich
der Gewaltanwendung gegen Ubeltiter
vorauszusetzen, die Bergpredigt dagegen
scheint anarchisch dazu aufzufordern,
dem Bésen nicht zu widerstehen.

Luthers originelle Losung besteht in
folgendem Ansatz: Ein Christ soll nach
der Bergpredigt, wenn es um das Recht
in eigener Sache geht, sein Recht nicht
durchsetzen, sondern Unrecht leiden,
aber das Recht bekennen. Wenn hinge-
gen der oder die Nichste Unrecht leidet,
ist es fur die Christen im weltlichen Amt
legitim und sogar Pflicht, dem Ubel - not-
falls mit Gewalt —zu widerstehen, um die
betroffenen Nichsten zu schutzen. Die
Unterscheidung liegt also in der Hand-
lungsorientierung. Dem einzelnen wird
ein wirklicher Rechisverzichi in eigener
Sache zugemutet, es reicht nicht etwa die
innere Einstellung der Feindesliebe, wie
Augustin meinte. Luther lehnt auch die
mittelalterliche Losung des Problems ab,
wonach im Sinn einer Zweistufenethik
die Bergpredigt nur fur die Vollkom-
menen gilt. Auf der anderen Seite ist
die Gewaltanwendung im offentlichen
Amt fur Luther das «fremde Werk der
Liebe».

Dieser fruhen theologischen Fassung
des Problems gegenuber ldsst sich nun der
eigentliche Differenzpunkt Gandhis zum
westlichen Ansatz priziser bestimmen als
nur in den Weberschen Kategorien von
Gesinnungs- und Verantwortungsethik.
Gandhi kntipft iiber Tolstoi bewusst an
die Bergpredigt an. Dabei geht er aber
tiber Luther hinaus, denn dessen Posi-
tion zeigte in der Wirkungsgeschichte,
dass das aktive Element des Friedens-
handelns nach der Bergpredigt verloren
ging. Schon bei Luther selbst zeigt sich
in den Bauernkriegsschriften die Schwi-
che seines Ansatzes. Die Christenperson

oeht iber der Weltperson verloren. Die
Weltperson handelt, in Weberschen Ka-
tegorien gesprochen, nach den Eigenge-
setzlichkeiten der Politik, und diese ist
durch Gewalt gekennzeichnet.

Zentral wichtig fur Conrads Interpre-
tation ist der Abschnitt, der die Ansatze
Luthers und ihrer Weiterentwicklung im
Westen, vor allem durch Weber, aus der
Perspektive Gandhis kritisch betrachtet
(r32ff.). Danach ist die physische Gewalt
der Abbruch jeglicher Kommunikation.
Das gilt sogar fiir den zu schiitzenden
Nichsten. Er wird nicht gefragt, ob er
gewaltsam geschiitzt werden oder dem
Evangelium entsprechend Unrecht lei-
den will. Er wird ungefragt zum Objekt
des gewaltsamen Schutzes gemacht.
Fur Gandhi hat das eine ganz konkrete
Bedeutung. Denn in Indien spielte sich
die britische Kolonialmacht gerade als
Schutzmacht auf. Umgekehrt schliesst er
fur ein unabhingiges indisches Gemein-
wesen weder Recht noch Gericht, noch
selbst eine Art Polizei aus (13 5). «Gibtes
wirklich nur die bei Luther vorausgesetz-
te Alternative von passivem Geschehen-
lassen und gewaltsamer Intervention mit
allen bekannten Konsequenzen?» fragt
Conrad. Die Antwort liegt in Gandhis
Bestimmung der Politik als gegenseitigem
Dienst, und zwar als uneigenniitzigem
Dienst, «als Inbegriff aktiver Selbstent-
dusserung an die Welt» {136).

«Gandhis (New-Entdeckung in der
Politik bestand im Genau-Nehmen des-
sen, was <Handeln fiir andere> bedeutet...
Gandhis politische Botschaft ist nicht
Gewaltlosigkeit, sondern gewaltlose
Aktion; daher seine Bemithungen, alles
Negative aus Begriff und Terminologie
zu tilgen, die Ersetzung von non-re-
sistance oder passive resistance durch
Satvagraha... Verzicht auf Gewalt heisst
im Rahmen von Satyagraha, dass die
Aktion in keinem Falle die Re-Aktion
des anderen durch Zerstdrung der Person
oder Verhinderung ihrer Entschliessung
ausschalten darf. Und zwar gilt dies nach
beiden Seiten: Das Eintreten fur andere

109



darf nicht zur Ausschaltung des Ver-
tretenen, das Entgegentreten nicht zur
Ausschaltung der gegnerischen Person
getrieben werden. Weder darf dem einen
die ungefragt gewahrte Hilfe, Vertretung,
Beschiitzung gegen seinen Willen aufge-
notigt bleiben, noch darf dem andern
die Entschliessung zur Anderung seines
Verhaltens abgeschnitten werden. Aber:
die Anderen werden nicht gefragt, ob
tiberhaupt etwas geschehen soll. Sie wer-
den in eine Lage gebracht, in der sie sich
entschliessen miissen zu handeln, wenn
sie thren Willen zur Geltung bringen wol-
len. Sie geraten in Zugzwang» {1371f.).

Bei Gandhi wird Wahrheit «als Ziel
einer in sozialer Interakrion unablassig
zu erarbeitenden Annidherung» aufge-
fasst. «Aus Sitzen wie «Gott ist Wahr-
heit>, <Wahrheit kommt nicht als Wahr-
heit, sondern als sogenannte Wahrheit,
Jeder Mensch hat einen Anteil an der
Wahrheit ergeben sich die Rahmenbe-
dingungen eines politischen Handelns,
das sich nie als autorisiert betrachten
kann, irgendeinen beteiligten anderen
Menschen aus der Rolle des Mitspielers
zu werfen und zum blossen physischen
Objekt zu machen... Der andere wird
als mitwirkungsverpflichtet auf Wahrheit
hin in Anspruch genommen, das Han-
deln firr thn ist als Handeln fiir Wahrheit
dialogisch» {(149f.).

Transkulturelle Bedeutung

Sodann stellt Conrad die Frage nach der
transkulturellen Relevanz der Fragestel-
lung Gandhis {1 52ff.). Er zeigt zunichst
mndische Wurzeln von Gandhis Position
auf, bei denen sich aber nie Gewaltlo-
sigkeit als systematisches politisches
Prinzip finden ldsst {157). Auf der an-
deren Seite lassen sich auch westliche
Wurzeln erkennen, namlich zuerst bei
Tolstoi (161f.). Mit ihm teilt Gandhi die
Gesellschaftskritik, die Propagierung des
Dorfes gegen die Stadt, die Bedeutung
des Dienens, die Universalitat der Reli-
gion, die Hochschiatzung der dffentlichen
Meinung als des wahren Mediums ge-

sellschaftlicher Veranderung alternativ
zur Gewalt. Hinzu kommen Einflisse
aus dem Buddhismus und vor allem
von der Bergpredigt Jesu selbst. Der
entscheidende Punkt ist aber nicht, wel-
che Einzelheiten aus welcher Tradition
genommen sind, sondern die spezifische
Verarbeitung durch Gandhi in seinem
konkreten Kontext. Er bekennt freimutig
diese Einflusse, zielt aber im Kern auf
eine gemeinsame Menschenkultur. Zu-
sammenfassend sagt Conrad:

«Die Sache selbst, um die es im Zu-
sammenhang der Gewaltlosigkeit gehrt,
... st die Systematisierung der gewalt-
freien Aktion als der religios stimmigen
Durchsetzungs- und Kampfesmethode
der Politik. Neu daran ist im Verhilt-
nis zu den einzelnen Ansitzen im in-
dischen sozialen Leben nicht nur die
Verallgemeinerung, sondern auch die
Verbindung mit dem Prinzip politischer
Verantwortung fir den anderen und des
nicht eigen-interessierten Eintretens fur
Gerechtigkeit. Sofern diese Elemente aus
Tolstois Interpretation der Nachstenliebe
abgeleitet erscheinen, fehlt bei Tolstoi
jedoch das aktive Element sozialer Aus-
einandersetzung, der politische Kampt...
Die Sache Kampf ... war ... Gandhi so
wichtig, dass er mehrfach betonte und
programmatisch fur Gewalt noch eher
plidierte, wenn die Alternative Unter-
werfung oder passives Geschehenlassen
von Unrecht sein sollte» (16711.).

Damit wird der westliche Staat gleich-
sam naturrechtlich in Frage gestellt. Na-
turrecht aber nicht verstanden als dog-
matisches System, sondern als Priifung
verschiedener interkultureller Begriin-
dungszusammenhinge mit Blick auf die
Frage, ob sie das Leben der Menschen
gewahrleisten.

Grundrechte und Grundpflichten

Als das fundamentalste Grundrecht de-
finiert Gandhi das Recht auf Leben, das
Recht auf Subsistenz — aber verbunden
mit der Erfullung der Gemeinwohl-
bezogenen Pflichten. An abstrakt for-

10



mulierten Grundrechten hat er nicht
eigentlich Interesse. Thm geht es um die
konkreten Rechte und Pflichten, die mit
diesem Grundrecht auf Leben verbunden
sind. Das macht Conrad an zwei uber-
raschenden Forderungen des 11-Punkrte-
Programms der Unabhingigkeitserkla-
rung des Nationalkongresses von 1930
klar: der Abschaffung der Salzsteuer und
der Lizenzierung von Feuerwaffen zur
Selbstverteidigung.

Letzteres ist besonders auffallend in
Anbetracht von Gandhis Betonung der
Gewaltfreiheit. Aber dabei geht es nicht
nur um das Naturrecht auf Selbstvertei-
digung der Einzelnen, sondern um das
Volksrecht auf Widerstand gegen Unter-
druckung. In der Situation Indiens war
die Armee Instrument der Fremdbestim-
mung des Staates durch die auslandische
Kolonialmacht. Was Gandhi mit dieser
Forderung deshalb meinte, beschreibt
Conrad so:

«Stets aber hielt er fest, dass der Weg
zur Gewaltlosigkeit tiber Selbstachtung
und Furchtlosigkeit fihrt, uber eine
durchaus kriegerisch aufgefasste Tapfer-
keit, die notfalls im gewaltsamen Kampf
zu erwerben und zu erhirten ist. Es geht
dabei um die Sicherung des aktiven Cha-
rakters und des Wahrheitshezuges in der
gewaltlosen Methode: ihre Eignung als
Waffe> im Konfliktaustrag kann sie nur

haben, wenn sie nicht mit Passivitat,
Feigheit oder einer allgemeinen Defizit-
Haltung zu verwechseln ist.»

Im Rahmen des Selbstverteidigungs-
rechts wird das Recht auf Waffenbesitz
deshalb gefordert, weil es das Recht auf
Waffen- und Gewaltverzicht mitkonsti-
tulert.

Die Salzsteuer ist genau der Punkt, an
dem Gandhi spiter die offene Rebellion
praktizierte (198ff.). Er bezeichnete die
Salzsteuer als «Crime against humanity»,
als «Verbrechen gegen die Menschheit».
Denn hier geht es um das Lebensrecht
der Armen fur ihren eigenen Bedarf und
fur die Tierhaltung. Dagegen steht das
Produktionsmonopol des Staates an
dieser Ressource, die Gandhi mit Luft
und Wasser als Lebensgrundlagen ver-
gleicht, die nicht tiber den Staat mit einer
indirekten Steuer belegt werden diirfen.
Denn dann kénnten sich nur Kaufkriftige
diese grundlegenden Lebensmittel leis-
ten. Hinter all dem steht der allgemeinere
Gedanke der «eingeborenen Rechte des
Menschen auf diejenigen Gurer..., die fiir
die Erfullung des menschlichen Daseins
wesentlich sind» (202). Es geht Gandhi
nicht um rechtsformale Gleichheit, son-
dern um die Garantie lebensnotwendiger
Grundbedingungen. Deshalb fordert er
auch einen Minimallobn fur jede Ar-
beit.

m

Berittene Polizei mit
Schlagstocken und
Revolvern treibt im
Januar 1931 in Kal-
kutta Demonstranten
auseinander. Ein Jabr
zuvor hatte sich der
indische National-
kongress die vollige
Unabhingigkeit zum
Ziel gesetzt. Das wie-
derholte Scheitern der
Verbandlungen fiibrte
zu den Kampagnen
des zivilen Ungehor-
sams. (Bild: «Spek-
trum der Weltge-
schichte», Time-Life
1989, Amsterdam).



Zusammenhang von Eigentum und
Gewalt

Hier entsteht nun der zweite grosse Ge-
gensatz zum Westen neben der Bestim-
mung des Staates durch Gewalt (204f1.).
Denn fiir den Westen ist der Ausgangs-
punkt «Life, Liberty, Property» — Leben,
Freiheit, Eigentum. Gandhi weist den Zu-
sammenhang von Eigentum und Gewalt
nach. «Denn der Besitzinstinkt produ-
ziert — als Ausschliessung anderer — Ge-
waltsamkeit. Oder geradezu: Besitz ist
Verbrechen» (207). Es geht Gandhi nicht
nur, wie in der westlichen Eigentumskri-
tik eines Proudhon oder Rousseau, um
die Verteilung des Eigentums. Es geht ihm
vielmehr um eine andere Grundbestim-
mung des Menschseins (209).

Im Westen geht es um den «Besitz-
individualismus», wie Macpherson an
Hobbesund Locke nachgewiesen hat, die
als erste die neuzeitlich-kapitalistische
Wirklichkeit auf den Begriff brachten.
Eigentum ist hier mit der menschlichen
Freiheit notwendig gegebenes Funda-
mentalrecht (211). Gandhi geht es dage-
gen um die Freiheit des Individuums, auf
Eigentum tber das Lebensnotwendige
hinaus zu verzichten. Denn Zugriff auf
Eigentum tber das Lebensnotwendige
hinaus bedeutet zugleich Ausschliessung
anderer — und dies mit Gewaltsamkeit,
die durch das Fur-Sich-Haben-Wollen
produziert wird. « Wo es Besitzgier gibt,
gibt es Gewalt», sagt er (217). Und das
fuhrt nun direkt zur Gewalttitigkeit des
Staates. Denn sie ist der rechtsférmige
Ausdruck dieses Ausbeutungs- und Be-
herrschungsinteresses. Eigentum tber
das Lebensnotwendige hinaus ist an
sich schon «Hindernis fir die geforder-
te gewaltlose (= liebende) Zuwendung
zur Welt» {218). Das Kolonialsystem
zeigt in gesteigertem Mass die korrupte
Verbindung von «Eigentumergewalt und
politischer Gewalttatigkeit».

Gandhi tbernimmt einen guten Teil
der Marxschen und sozialistischen Kri-
tik, verwirft aber die Losung des Pro-
blems durch zentralistischen Staatssozi-

alismus. Denn dadurch wird die Staats-
gewalt noch einmal gewalttitiger. Er will
die Menschen selbst assoziativ zu den
Subjekten der Lebenserhaltung machen.
Dazu sollte die zentralisierte Industrie-
produktion auf ein Minimum beschrinkt
und mit vollen Mithestimmungsrechten
der Arbeitenden organisiert werden.
Auch die Zwangsgewalt des Staates soll
auf einen minimalen Rest beschriankt
werden, in Richtung auf das Ideal einer
gewaltfreien Ordnung (221).

Dazu entwickeltr er die so genannte
Treuband-Theorie. Der Eigentiimer soll
sein Eigentum von sich aus sozialisie-
ren.? Das Eigentum soll er nicht fur sich,
sondern fur andere einsetzen und das
heisst unter voller Mitbestimmung al-
ler Betrotfenen. Er soll wie alle anderen
von einem, wie wir heute sagen, «living
wage» leben, d.h. von dem, was er fur
ein Leben in Wiirde braucht. Die Treu-
handordnung soll gleichzeitig zu einer
allmihlichen Abschaffung staatlicher
Gewaltsanktionen fithren, die nur no-
tig sind, solange die Kluft zwischen Arm
und Reich wichst.

Es geht aber nicht um gewaltsame
Wegnahme des jetzt egoistisch ange-
sammelten Eigentums, sondern um den
eigenen Verzicht (23411.). Deshalb ist
die Bekampfung des Diebstahls durch
Eigentum nur moglich mit gewaltfreien
Methoden wie Streik und Verweigerung
und dadurch tber die Mobilisierung der
Offentlichen Meinung.

Darum geht es im letzten Kapitel
zentral um die Gedankenfreiheit, Mei-
nungsausserungsfreiheit, Schreib- und
Druckfreiheit und das Recht zur freien
Assoziation als weiterem Kernbereich
der Grundrechte. Darin ist die Refigions-
freibeit eingeschlossen. Denn hier geht es
um das Aussprechen der Wahrheit.

Was heisst das alles heute?

Das Buch von Dieter Conrad ist von
grosster Relevanz nicht nur fur die
grundsatzliche Kritik der gegenwirtig
vom Westen bestimmten politisch-6ko-

12



nomischen (Un-)Ordnung, sondern noch
mehr fiir deren Uberwindung,. Heute sind
das Eigentum und die es schitzende
Staatsgewalt nicht nur auf Kolonialmach-
te beschrinkt, sondern globalisiert.? Das
Kapitaleigentum unterwirft die Erde und
die Menschheit der Logik der Kapitalak-
kumulation einer Minderheit tiber das
Lebensnotwendige hinaus. Ebenso hat
sich die Staatsmacht zum Schutz dieser
Eigentumsakkumulation globalisiert in
Form des Imperiums. Es bindet die Ge-
walt nicht einmal mehr an das Recht.*
Das betrifft aber nicht nur die USA,
sondern auch die EU. Beide riisten fir
Interventionstruppen zur Verteidigung
wirtschaftlicher Interessen.

Gleichzeitig stehen tuberall in der Welt
soziale Bewegungen auf. Thnen hat Gan-
dhi viel zu sagen. Ein spezielles Problem
ist jedoch seine zentrale Frage der Reli-
gion. Auf der einen Seite missbrauchen
die imperialen Krifte die Religion als
Fundamentalismus. Inshesondere in den
USA und auch in Israel diskreditieren sie
den judisch-christlichen Glauben. Auf
der anderen Seite hat die weltweite 6ku-
menische Bewegung unter der Fuhrung
des Okumenischen Rates der Kirchen,
des Reformierten Weltbundes und des
Lutherischen Weltbundes erstaunlich in-
tensive Prozesse zur Uberwindung der
kapitalistisch-imperialen Globalisierung
in die Wege geleitet und erstaunlich kla-
re Glaubensverpflichtungen erarbeitet.
Nur beteiligen sich erst wenige offizielle
Kirchen in Europa daran, die meisten
zogernd oder gar nicht. Wie kann hier
die biblische Botschaft ihre Wirkungen
entfalten, zumal angesichts der Tatsache,
dass Jesus von Nazareth genau Gandhis
Ansatz verfolgte und darum vom Ré-

Verlierer und Gewinner. Die Verlierer
werden traumatisiert und lethargisch,
die Gewinner sind stichtig nach mehr
Gewinn und die Mittelklassen sind von
Angst und illusionarem Bewusstsein ge-
pragt. So ist es schwierig, die Basis der
sozialen Bewegungen zu verbreitern, um
im Sinn Gandhis eine Massenbewegung
zu mobilisieren.

Das Leben der Menschheit und der
Erde steht auf dem Spiel. Die zentrale
Frage bleibt: Wie kénnen wir unter den
heutigen Bedingungen einen gewaltfreien
Kampf zur Verteidigung des Lebensrechts
aller Menschen entwickeln? Wie werden
wir bereit, Konflikte mit dem eigenen Le-
ben zu bezahlen? Es ist hdchste Zeit, von
Gandhi zu lernen. Dazu ist dieses Buch
eine unschitzbare Hilfe. °

! Satyagraha von skr. Satya — Wahrheit (das Sei-
ende) und agraha — Festhalten, Festigkeit, wort-
lich Festhalten an der Wahrheit, Festigkeit in der
Wahrheit.

2 Dass dies moglich ist, zeigt die Firma Hoppmann,
vgl. Wolfgang Belitz (Hg.), «Vorwirts und nicht
vergessen...» Das Reformunternehmen Hoppmann
1961-1997, Hille 1998; Klaus Hoppmann-Kénig,
Mehr Gerechtigkeit wagen, Autobiographische
Collage, Berlin 20c6.

* Vgl. Ulrich Duchrow / Franz Hinkelammert,
Leben ist mehr als Kapital. Alternativen zur glo-
balen Diktatur des Eigentums, 2. Aufl., Oberursel
2005.

4 Vgl. Reformierter Weltbund, Eine dkumenische
Glaubensverpflichtung gegen das globale Impe-
rium — Fiir eine befreite Erdengemeinschaft, in:
Wie geht es weiter nach den dkumenischen Voll-
versammlungen?, Heidelberg 2c06.

* Vgl. Ulrich Duchrow / Reinhold Bianchi / René
Kriiger / Vincenzo Petracca, Solidarisch Mensch
werden. Psychische und soziale Destruktion im
Neoliberalismus — Wege zu ihrer Uberwindung,
Hamburg/Oberursel 2006.

mischen Imperium am Kreuz ermordet
wurde, der Todesart fiir Aufstindische
und entlaufene Sklaven?

In diesem Zusammenhang spielt noch
eine andere Dimension eine zentrale Rol-
le, namlich die psychische Wirkung des
kapitalistisch-imperialen Neoliberalis-
mus.’ Dieser spaltet die Menschen in

«Man kann Gandhis ganze Bedeutung in die Formel zusam-
menfassen, dass er den gossariigsten und erfolgreichsten
Versuch unternommen babe, die Bergpredigt in die Politik zu
itbersetzen, anders ausgedriickt: die Politik durch die Berg-
predigt zu bestimmen...»

L. Ragaz, Die Bergpredigt und die Politik, in: NW 1932, 6f.

13



	Ghandi zu Überwindung westlicher Gewaltpolitik : das Gandhi-Buch von Dieter Conrad

