
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 4

Artikel: Ghandi zu Überwindung westlicher Gewaltpolitik : das Gandhi-Buch von
Dieter Conrad

Autor: Duchrow, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Duchrow

Gandhi zur Überwindung
westlicher Gewaltpolitik
Das Gandhi-Buch von Dieter Conrad

Die Relevanz des Buches «Gandhi und der Begriff des

Politischen» von Dieter Conrad könnte nicht deutlicher hervortreten

als in unserer Zeit. Der globale kapitalistische Markt
unterwirft alles Leben der Logik der Kapitalakkumulation.
Das US-Imperium mit seinen Untergliederungen und
Verbündeten schützt diesen Mechanismus durch militärische,
politische und ideologische Gewalt. Insbesondere das von
ihm vertretene Christentum wird fundamentalistisch gewendet

bis hin zur Durchführung von Kreuzzügen. Die Medien
verkünden, dass dies alles der Demokratie und den
Menschenrechten diene. Um diese durchzusetzen, entwerfen
Ideologen des Pentagon den Krieg der Kulturen. Insbesondere
der Islam ersetzt das frühere Feindbild des Kommunismus.
Die spiegelbildliche Reaktion der Angegriffenen greift zum
Gegenterror und ist ebenfalls fundamentalistisch begründet.
Menschheit und Erde sind aufs Äusserste gefährdet. In dieser
Situation Gandhis Theorie und Praxis der Ökonomie des

«Genug für alle» und der gewaltfreien Politik der Wahrheit
als interkulturelles Angebot an den Westen vorzustellen,
eröffnet überraschende Hoffnungsperspektiven. U.D.

Die Religion ist wesentlich eine
In einer historischen Einführung in
Gandhis praktische Politik im Kontext
des indischen Befreiungskampfes gegen
die britische Kolonialmacht zeigt Conrad,
wie Gandhi die gegenseitige Durchdringung

von Religion und Politik versteht.
Der Kernpunkt besteht darin, dass der
Geist der Wahrheit zur Liebe gegenüber
den Kleinsten der Kreaturen und darum
in die Politik treibt. Es geht also nicht um
die politische Durchsetzung der Interessen

einer konkreten Religionsgemeinschaft

- gerade dies bekämpft Gandhi

gegen Tendenzen einiger hinduistischer
und muslimischer Gruppen. Umgekehrt

bekämpft er aber auch die Befriedungspolitik

der Kolonialmacht. Denn es geht
ihm um die Selbstbestimmung seines
Volkes in Würde und Selbstachtung.

Gandhis Position wird verständlich
durch die systematischen
Begriffsbestimmungen im 2. Kapitel. Gandhi hat
einen doppelten Religionsbegriff. Er
unterscheidet die konkreten Religionen
von der dahinter liegenden eigentlichen
Religion, der Bindung an die Wahrheit.
Ein Beispiel dafür ist die Kuhverehrung

106



im konkreten Hinduismus. Er interpretiert

sie als Ausdruck des Schutzes der

gesamten Schöpfung Gottes. Was wie
ein abstruser religiöser Aberglauben
aussieht, hat eine tiefe religiös-ökologische
Bedeutung

Zusammenfassend sagt er: «Es gibt
viele Religionen, aber die Religion ist
eine» (56). Und diese Religion durchdringt

alle Lebensbereiche, denn: «Durch
Religion können wir unsere wahre Beziehung

zu anderen Lebewesen erkennen.»

Mit anderen Worten, Religion zielt auf
«serving humanity», auf Dienst an der
Menschheit (58). Diese gemeinsame
Wahrheit drückt er in der Formel aus:

«Gott ist Wahrheit» (60). Aber er dreht
diese Formel auch um, damit die Atheisten

ebenfalls eingeschlossen sind.
Diese Wahrheit ist aber niemals ein

Besitz, den man in einem imperialen
Verständnis von Mission anderen aufzwingen

kann. Vielmehr muss die Wahrheit
kommunikativ gefunden werden. Darum
kann der Zugang zur Wahrheit nur durch
Gewaltlosigkeit (non-violence, ahimsa)
gekennzeichnet sein. Hieraus ergibt sich
für Gandhi die politische Methode des ge¬

waltlosen «Festhaltens» an der Wahrheit,
nur so kann die Wahrheit durchgesetzt
werden. Da aber die Wahrheit als Ziel
nie voll erreichbar ist, muss das Mittel,
sie zu erreichen, das Ziel bereits in sich
enthalten. Der Weg ist das Ziel. Niemals
kann das Ziel jedes Mittel heiligen.

Überwindung der reinen Herrschaftspolitik

Auf diesem Hintergrund ergibt sich auch
ein doppelter Begriff von Politik. Auf
der einen Seite grenzt er sich ab gegen
eine Reduktion auf den engeren Begriff
von Politik im Sinn des Ringens um die
Ausübung öffentlicher Macht. Ihm geht
es stattdessen um die Überwindung der
reinen Herrschaftspolitik durch einen
umfassenden Begriff von Politik, der
«jegliche Aktivität für die Wohlfahrt der
Menschen» einschliesst. Diese Aktivität
kann die Form von Widerstandsaktion
annehmen oder die Form der Entwicklung

und Durchsetzung eines konstruktiven

Programms. Ihre gewaltfreie
Durchsetzung gibt dem politischen Handeln
den religiösen Charakter. Dabei geht
es bei Gewaltfreiheit nicht um passives
Hinnehmen, sondern um die «aktiv
konfrontierende Gewaltlosigkeit» (69).

Im Gegensatz zu diesem moralischreligiösen

Verständnis von Politik stellt
Conrad den okzidentalen Begriff von
Politik (7iff.). Dieser hat sich weitgehend
zur Bezeichnung eines Handlungsmodus
entwickelt. Einerseits wird er zunehmend
benutzt im Blick auf die verschiedenen

Handlungsbereiche (Kulturpolitik,
Wirtschaftspolitik usw.), andererseits
konzentriert er sich auf die Spezifika List und
Gewalt als Mittel zur Durchsetzung von
Interessen. Dabei spielt mit der
Monopolisierung der rechtmässig geordneten
physischen Gewalt beim Staat seit
Beginn der Neuzeit der Begriff Gewalt zur
Bestimmung des Politischen die zentrale
Rolle.

Conrad hebt die prägende Rolle von
Martin Luther und Max Weber hervor.

Für Weber gibt es keine Klammer

Abschied von Mahatma

Gandhi am Fluss

Jamuna, 31. Januar
1948 (Bild: Henri
Cartier-Bresson,
Magnum).

107



Dieter Conrad:
Gandhi und der
Begriffdes Politischen.

Staat, Religion und
Gewalt. Herausgegeben

von Barbara
Conrad-Lütt und mit
einer Einführung von
Jan Assmann.
Wilhelm FinkVerlag,
München 2006,309
Seiten, EUR 39.90

mehr zwischen evangelischem gewaltfreiem

Handeln und politischer Gewalt-

minimierung, die bei Luther in Gottes
Liebeshandeln gegeben ist, sondern er
konstatiert einen radikalen Gegensatz
zwischen einer «akosmistischen Liebesethik»

und dem Handeln der Politik, das

er in den Satz fasst: «Für die Politik ist
das entscheidende Mittel: die
Gewaltsamkeit» (76ff.). Daraus folgert er den

Gegensatz zwischen dem Heiligen und
dem Politiker. Der eine handelt nach
Gesinnungs- oder Brüderlichkeitsethik,
der andere nach Verantwortungsethik,
ja, der Politiker muss mit dämonischen
Mächten paktieren. Damit verbunden ist
die Zweck-Mittel-Unterscheidung. Um
ein gutes Ziel zu erreichen, sind die
gewaltsamen Mittel gerechtfertigt. Weber
steht in der Tradition von Hobbes, der
den Menschen als atomistisches Individuum

versteht, das unaufhörlich nach
mehr Macht, Reichtum und Ansehen
strebt und deshalb in einen Krieg aller

gegen alle verstrickt ist, den nur der
Souverän, der Staat in geregelte Bahnen lenken

kann. Damit ist Weber inhaltlich der

eigentliche Antipode von Gandhi, wobei
historisch gesehen, der Antipode Webers
nicht Gandhi, sondern Tolstoi war.

Gandhi ist in der Tat direkt von
Tolstoi beeinflusst, obwohl er sich auch
charakteristisch von ihm unterscheidet.
Zentral für beide ist die Erkenntnis der
zutiefst gewaltsamen Natur des Staates

(84ff.). Daraus zieht Gandhi den zentralen

Schluss, dass die Unterscheidung von
Mittel und Zweck aufgehoben werden
muss. Die Ziele selbst werden durch den
Modus der Verwirklichung bestimmt. Ja,
die Vorstellung eines endgültigen, je zu
erreichenden Zustands ist überhaupt
abwegig. Denn in dieser Vorstellung liegt
der Grund für den Totalitarismus des

kapitalistischen Marktes ebenso wie des

stalinistischen Planzentralismus.
Das hat ganz praktische Folgen für

das politische Vorgehen. Conrad drückt
es so aus: Satyagraha1, die gewaltfreie
Aktion, stellt sich auf die unvermeidliche

Fortsetzung ein, «auf fortwährendes
Hervorarbeiten des Richtigen, dessen

Verlässlichkeit sich in Machtumwandlungen

äussern soll» (86). Dazu zitiert
er Gandhi: «Eine gewaltfreie Revolution
ist nicht ein Programm der Machtergreifung^

sondern ein Programm zur
Transformation von Beziehungen, das in der
friedlichen Machtübergabe endet.»

Heute gibt es eine Befreiungsbewegung,

die genau auf diese Weise arbeitet:
die zapatistische in Mexiko unter
Führung des Subcomandante Marcos. Die
Zapatistas haben mehrfach betont, dass

es ihnen nicht um die Machtergreifung
geht, was nur die Eliten austauschen
würde, sondern um die Verwandlung
von Macht - von autokratischer zu
partizipatorischer Macht. Darum heisst
ihr Leitsatz: «Fragend gehen wir voran.»
Auf die Mittel kommt es endgültig an,
nicht nur vorläufig. Damit kann es für
Gandhi die Unterscheidung von
Gesinnungs- und Verantwortungsethik nicht
geben. Es wäre völlig verfehlt, Gandhi
als Gesinnungsethiker zu qualifizieren.
Ihm geht es um die Transformation der
Politik selbst und damit um eine
Überwindung der falschen Alternative in
Begriff und Praxis.

Religion und Politik
Der zweite Teil des Buches beginnt mit
einer Theorie religiösen Handelns (95ff.).
Auf diesem Hintergrund greift Conrad
noch einmal die Spannung zwischen
religiösem und politischem Handeln
in der westlichen Tradition und in der
Perspektive Gandhis auf (ii4ff.).
Ausgangspunkt ist die Frage, ob wirklich
die Trennung von Religion und Politik
ohne Schaden aufgehoben werden kann.
Sie war ja in Europa die Grundlage für
den Frieden nach den Religionskriegen.
Ist umgekehrt Gandhis Verbindung von
Religion und Politik nicht naiv und
gefährlich? Kann Politik wirklich auf
Gewalt verzichten?

Um dies weiter aufzuklären, fasst
Conrad das Problem bei Luther ins Auge

108



(ii7ff.)- Für diesen ergibt es sich aus
der Tatsache, dass im Neuen Testament
sowohl Römer 13 wie auch die
Bergpredigt zu finden sind. Wie lassen sich
beide Texte verstehen und überhaupt
vereinen? Römer 13 scheint die Legitimität

politischer Herrschaft einschliesslich
der Gewaltanwendung gegen Übeltäter

vorauszusetzen, die Bergpredigt dagegen
scheint anarchisch dazu aufzufordern,
dem Bösen nicht zu widerstehen.

Luthers originelle Lösung besteht in
folgendem Ansatz: Ein Christ soll nach
der Bergpredigt, wenn es um das Recht
in eigener Sache geht, sein Recht nicht
durchsetzen, sondern Unrecht leiden,
aber das Recht bekennen. Wenn hingegen

der oder die Nächste Unrecht leidet,
ist es für die Christen im weltlichen Amt
legitim und sogar Pflicht, dem Übel -
notfalls mit Gewalt -zu widerstehen, um die
betroffenen Nächsten zu schützen. Die
Unterscheidung liegt also in der
Handlungsorientierung. Dem einzelnen wird
ein wirklicher Rechtsverzicht in eigener
Sache zugemutet, es reicht nicht etwa die
innere Einstellung der Feindesliebe, wie
Augustin meinte. Luther lehnt auch die
mittelalterliche Lösung des Problems ab,
wonach im Sinn einer Zweistufenethik
die Bergpredigt nur für die Vollkommenen

gilt. Auf der anderen Seite ist
die Gewaltanwendung im öffentlichen
Amt für Luther das «fremde Werk der
Liebe».

Dieser frühen theologischen Fassung
des Problems gegenüber lässt sich nun der

eigentliche Differenzpunkt Gandhis zum
westlichen Ansatz präziser bestimmen als

nur in den Weberschen Kategorien von
Gesinnungs- und Verantwortungsethik.
Gandhi knüpft über Tolstoi bewusst an
die Bergpredigt an. Dabei geht er aber
über Luther hinaus, denn dessen Position

zeigte in der Wirkungsgeschichte,
dass das aktive Element des Friedenshandelns

nach der Bergpredigt verloren
ging. Schon bei Luther selbst zeigt sich

in den Bauernkriegsschriften die Schwäche

seines Ansatzes. Die Christenperson

geht über der Weltperson verloren. Die
Weltperson handelt, in Weberschen
Kategorien gesprochen, nach den
Eigengesetzlichkeiten der Politik, und diese ist
durch Gewalt gekennzeichnet.

Zentral wichtig für Conrads Interpretation

ist der Abschnitt, der die Ansätze
Luthers und ihrer Weiterentwicklung im
Westen, vor allem durch Weber, aus der

Perspektive Gandhis kritisch betrachtet

13 2ff. Danach ist die physische Gewalt
der Abbruch jeglicher Kommunikation.
Das gilt sogar für den zu schützenden
Nächsten. Er wird nicht gefragt, ob er
gewaltsam geschützt werden oder dem

Evangelium entsprechend Unrecht
leiden will. Er wird ungefragt zum Objekt
des gewaltsamen Schutzes gemacht.
Für Gandhi hat das eine ganz konkrete
Bedeutung. Denn in Indien spielte sich
die britische Kolonialmacht gerade als
Schutzmacht auf. Umgekehrt schliesst er
für ein unabhängiges indisches Gemeinwesen

weder Recht noch Gericht, noch
selbst eine Art Polizei aus (135). « Gibt es

wirklich nur die bei Luther vorausgesetzte
Alternative von passivem Geschehenlassen

und gewaltsamer Intervention mit
allen bekannten Konsequenzen?» fragt
Conrad. Die Antwort liegt in Gandhis
Bestimmung der Politik als gegenseitigem
Dienst, und zwar als uneigennützigem
Dienst, «als Inbegriff aktiver Selbstent-

äusserung an die Welt» (136).
«Gandhis <Neu>-Entdeckung in der

Politik bestand im Genau-Nehmen dessen,

was <Handeln für andere> bedeutet...
Gandhis politische Botschaft ist nicht
Gewaltlosigkeit, sondern gewaltlose
Aktion; daher seine Bemühungen, alles

Negative aus Begriff und Terminologie
zu tilgen, die Ersetzung von non-re-
sistance oder passive resistance durch
Satyagraha... Verzicht auf Gewalt heisst
im Rahmen von Satyagraha, dass die
Aktion in keinem Falle die Re-Aktion
des anderen durch Zerstörung der Person
oder Verhinderung ihrer Entschliessung
ausschalten darf. Und zwar gilt dies nach
beiden Seiten: Das Eintreten für andere

109



darf nicht zur Ausschaltung des

Vertretenen, das Entgegentreten nicht zur
Ausschaltung der gegnerischen Person
getrieben werden. Weder darf dem einen
die ungefragt gewährte Hilfe, Vertretung,
Beschützung gegen seinen Willen
aufgenötigt bleiben, noch darf dem andern
die Entschliessung zur Änderung seines

Verhaltens abgeschnitten werden. Aber:
die Anderen werden nicht gefragt, ob
überhaupt etwas geschehen soll. Sie werden

in eine Lage gebracht, in der sie sich
entschliessen müssen zu handeln, wenn
sie ihren Willen zur Geltung bringen wollen.

Sie geraten in Zugzwang» (i37ff.).
Bei Gandhi wird Wahrheit «als Ziel

einer in sozialer Interaktion unablässig
zu erarbeitenden Annäherung» aufge-
fasst. «Aus Sätzen wie <Gott ist Wahrheit^

<Wahrheit kommt nicht als Wahrheit,

sondern als sogenannte Wahrheit>,
<Jeder Mensch hat einen Anteil an der
Wahrheit> ergeben sich die Rahmenbedingungen

eines politischen Handelns,
das sich nie als autorisiert betrachten
kann, irgendeinen beteiligten anderen
Menschen aus der Rolle des Mitspielers
zu werfen und zum blossen physischen
Objekt zu machen... Der andere wird
als mitwirkungsverpflichtet aufWahrheit
hin in Anspruch genommen, das Handeln

für ihn ist als Handeln für Wahrheit
dialogisch» (149t*.).

Transkulturelle Bedeutung
Sodann stellt Conrad die Frage nach der
transkulturellen Relevanz der Fragestellung

Gandhis (152ff.). Er zeigt zunächst
indische Wurzeln von Gandhis Position
auf, bei denen sich aber nie Gewaltlosigkeit

als systematisches politisches
Prinzip finden lässt (157). Auf der
anderen Seite lassen sich auch westliche
Wurzeln erkennen, nämlich zuerst bei
Tolstoi (i6if.). Mit ihm teilt Gandhi die
Gesellschaftskritik, die Propagierung des

Dorfes gegen die Stadt, die Bedeutung
des Dienens, die Universalität der
Religion, die Hochschätzung der öffentlichen
Meinung als des wahren Mediums ge¬

sellschaftlicher Veränderung alternativ
zur Gewalt. Hinzu kommen Einflüsse

aus dem Buddhismus und vor allem
von der Bergpredigt Jesu selbst. Der
entscheidende Punkt ist aber nicht, welche

Einzelheiten aus welcher Tradition
genommen sind, sondern die spezifische
Verarbeitung durch Gandhi in seinem
konkreten Kontext. Er bekennt freimütig
diese Einflüsse, zielt aber im Kern auf
eine gemeinsame Menschenkultur.
Zusammenfassend sagt Conrad:

«Die Sache selbst, um die es im
Zusammenhang der Gewaltlosigkeit geht,

ist die Systematisierung der gewaltfreien

Aktion als der religiös stimmigen
Durchsetzungs- und Kampfesmethode
der Politik. Neu daran ist im Verhältnis

zu den einzelnen Ansätzen im
indischen sozialen Leben nicht nur die
Verallgemeinerung, sondern auch die

Verbindung mit dem Prinzip politischer
Verantwortung für den anderen und des

nicht eigen-interessierten Eintretens für
Gerechtigkeit. Sofern diese Elemente aus
Tolstois Interpretation der Nächstenliebe
abgeleitet erscheinen, fehlt bei Tolstoi
jedoch das aktive Element sozialer
Auseinandersetzung, der politische Kampf...
Die Sache Kampf war Gandhi so

wichtig, dass er mehrfach betonte und
programmatisch für Gewalt noch eher

plädierte, wenn die Alternative
Unterwerfung oder passives Geschehenlassen

von Unrecht sein sollte» (i67ff.).
Damit wird der westliche Staat gleichsam

naturrechtlich in Frage gestellt.
Naturrecht aber nicht verstanden als
dogmatisches System, sondern als Prüfung
verschiedener interkultureller
Begründungszusammenhänge mit Blick auf die

Frage, ob sie das Leben der Menschen
gewährleisten.

Grundrechte und Grundpflichten
Als das fundamentalste Grundrecht
definiert Gandhi das Recht aufLeben, das
Recht auf Subsistenz - aber verbunden
mit der Erfüllung der Gemeinwohlbezogenen

Pflichten. An abstrakt for¬

no



mulierten Grundrechten hat er nicht
eigentlich Interesse. Ihm geht es um die
konkreten Rechte und Pflichten, die mit
diesem Grundrecht auf Leben verbunden
sind. Das macht Conrad an zwei
überraschenden Forderungen des n-Punkte-
Programms der Unabhängigkeitserklärung

des Nationalkongresses von 1930
klar: der Abschaffung der Salzsteuer und
der Lizenzierung von Feuerwaffen zur
Selbstverteidigung.

Letzteres ist besonders auffallend in
Anbetracht von Gandhis Betonung der
Gewaltfreiheit. Aber dabei geht es nicht
nur um das Naturrecht auf Selbstverteidigung

der Einzelnen, sondern um das

Volksrecht auf Widerstand gegen
Unterdrückung. In der Situation Indiens war
die Armee Instrument der Fremdbestimmung

des Staates durch die ausländische
Kolonialmacht. Was Gandhi mit dieser

Forderung deshalb meinte, beschreibt
Conrad so:

«Stets aber hielt er fest, dass der Weg
zur Gewaltlosigkeit über Selbstachtung
und Furchtlosigkeit führt, über eine
durchaus kriegerisch aufgefasste Tapferkeit,

die notfalls im gewaltsamen Kampf
zu erwerben und zu erhärten ist. Es geht
dabei um die Sicherung des aktiven
Charakters und des Wahrheitsbezuges in der

gewaltlosen Methode: ihre Eignung als
<Waffe> im Konfliktaustrag kann sie nur

haben, wenn sie nicht mit Passivität,
Feigheit oder einer allgemeinen Defizit-
Haltung zu verwechseln ist. »

Im Rahmen des Selbstverteidigungsrechts

wird das Recht auf Waffenbesitz
deshalb gefordert, weil es das Recht auf
Waffen- und Gewaltverzicht mitkonstituiert.

Die Salzsteuer ist genau der Punkt, an
dem Gandhi später die offene Rebellion
praktizierte (i98ff.). Er bezeichnete die
Salzsteuer als «Crime against humanity»,
als «Verbrechen gegen die Menschheit».
Denn hier geht es um das Lebensrecht
der Armen für ihren eigenen Bedarf und
für die Tierhaltung. Dagegen steht das

Produktionsmonopol des Staates an
dieser Ressource, die Gandhi mit Luft
und Wasser als Lebensgrundlagen
vergleicht, die nicht über den Staat mit einer
indirekten Steuer belegt werden dürfen.
Denn dann könnten sich nur Kaufkräftige
diese grundlegenden Lebensmittel leisten.

Hinter all dem steht der allgemeinere
Gedanke der «eingeborenen Rechte des

Menschen auf diejenigen Güter..., die für
die Erfüllung des menschlichen Daseins
wesentlich sind» (202). Es geht Gandhi
nicht um rechtsformale Gleichheit,
sondern um die Garantie lebensnotwendiger
Grundbedingungen. Deshalb fordert er
auch einen Minimallohn für jede
Arbeit.

Berittene Polizei mit
Seh lagstocke ri u rid

Revolvern treibt im
Januar 1931 in
Kalkutta Demonstranten
auseinander. Ein Jahr
zuvor hatte sich der
1 ridi seh e Na ti onal-
kongress die vollige
Unabhängigkeit zum
Ziel gesetzt. Das
wiederholte Scheitern der

Verhandlungen führte
zu den Kampagnen
des zivilen Ungehorsams.

(Bild: «Spektrum

der Weltge-
schi eh te », Fi me-Life
19 8 9, A mste rda m).

Ill



Zusammenhang von Eigentum und
Gewalt
Hier entsteht nun der zweite grosse
Gegensatz zum Westen neben der Bestimmung

des Staates durch Gewalt (204ff.).
Denn für den Westen ist der Ausgangspunkt

«Life, Liberty, Property» - Leben,
Freiheit, Eigentum. Gandhi weist den

Zusammenhang von Eigentum und Gewalt
nach. «Denn der Besitzinstinkt produziert

- als Ausschliessung anderer -
Gewaltsamkeit. Oder geradezu: Besitz ist
Verbrechen» (207). Es geht Gandhi nicht

nur, wie in der westlichen Eigentumskritik
eines Proudhon oder Rousseau, um

die Verteilung des Eigentums. Es geht ihm
vielmehr um eine andere Grundbestimmung

des Menschseins (209).
Im Westen geht es um den

«Besitzindividualismus», wie Macpherson an
Hobbes und Locke nachgewiesen hat, die
als erste die neuzeitlich-kapitalistische
Wirklichkeit auf den Begriff brachten.
Eigentum ist hier mit der menschlichen
Freiheit notwendig gegebenes
Fundamentalrecht (211). Gandhi geht es dagegen

um die Freiheit des Individuums, auf
Eigentum über das Lebensnotwendige
hinaus zu verzichten. Denn Zugriff auf
Eigentum über das Lebensnotwendige
hinaus bedeutet zugleich Ausschliessung
anderer - und dies mit Gewaltsamkeit,
die durch das Für-Sich-Haben-Wollen
produziert wird. «Wo es Besitzgier gibt,
gibt es Gewalt», sagt er (217). Und das

führt nun direkt zur Gewalttätigkeit des

Staates. Denn sie ist der rechtsförmige
Ausdruck dieses Ausbeutungs- und
Beherrschungsinteresses. Eigentum über
das Lebensnotwendige hinaus ist an
sich schon «Hindernis für die geforderte

gewaltlose liebende) Zuwendung
zur Welt» (218). Das Kolonialsystem
zeigt in gesteigertem Mass die korrupte
Verbindung von «Eigentümergewalt und
politischer Gewalttätigkeit».

Gandhi übernimmt einen guten Teil
der Marxschen und sozialistischen Kritik,

verwirft aber die Lösung des
Problems durch zentralistischen Staatssozi¬

alismus. Denn dadurch wird die Staatsgewalt

noch einmal gewalttätiger. Er will
die Menschen selbst assoziativ zu den

Subjekten der Lebenserhaltung machen.
Dazu sollte die zentralisierte
Industrieproduktion auf ein Minimum beschränkt
und mit vollen Mitbestimmungsrechten
der Arbeitenden organisiert werden.
Auch die Zwangsgewalt des Staates soll
auf einen minimalen Rest beschränkt
werden, in Richtung auf das Ideal einer
gewaltfreien Ordnung (221).

Dazu entwickelt er die so genannte
Treuhand-Theorie. Der Eigentümer soll
sein Eigentum von sich aus sozialisieren.2

Das Eigentum soll er nicht für sich,
sondern für andere einsetzen und das
heisst unter voller Mitbestimmung
aller Betroffenen. Er soll wie alle anderen

von einem, wie wir heute sagen, «living
wage» leben, d.h. von dem, was er für
ein Leben in Würde braucht. Die
Treuhandordnung soll gleichzeitig zu einer
allmählichen Abschaffung staatlicher
Gewaltsanktionen führen, die nur nötig

sind, solange die Kluft zwischen Arm
und Reich wächst.

Es geht aber nicht um gewaltsame
Wegnahme des jetzt egoistisch
angesammelten Eigentums, sondern um den

eigenen Verzicht (234ff.). Deshalb ist
die Bekämpfung des Diebstahls durch
Eigentum nur möglich mit gewaltfreien
Methoden wie Streik und Verweigerung
und dadurch über die Mobilisierung der

öffentlichen Meinung.
Darum geht es im letzten Kapitel

zentral um die Gedankenfreiheit, Mei-
nungsäusserungsfreiheit, Schreib- und
Druckfreiheit und das Recht zur freien
Assoziation als weiterem Kernbereich
der Grundrechte. Darin ist die Religionsfreiheit

eingeschlossen. Denn hier geht es

um das Aussprechen der Wahrheit.

Was heisst das alles heute?
Das Buch von Dieter Conrad ist von
grösster Relevanz nicht nur für die
grundsätzliche Kritik der gegenwärtig
vom Westen bestimmten politisch-öko-

112



nomischen (Un-)Ordnung, sondern noch
mehr für deren Überwindung. Heute sind
das Eigentum und die es schützende
Staatsgewalt nicht nur aufKolonialmächte

beschränkt, sondern globalisiert.3 Das

Kapitaleigentum unterwirft die Erde und
die Menschheit der Logik der
Kapitalakkumulation einer Minderheit über das

Lebensnotwendige hinaus. Ebenso hat
sich die Staatsmacht zum Schutz dieser

Eigentumsakkumulation globalisiert in
Form des Imperiums. Es bindet die
Gewalt nicht einmal mehr an das Recht.4
Das betrifft aber nicht nur die USA,
sondern auch die EU. Beide rüsten für
Interventionstruppen zur Verteidigung
wirtschaftlicher Interessen.

Gleichzeitig stehen überall in der Welt
soziale Bewegungen auf. Ihnen hat Gandhi

viel zu sagen. Ein spezielles Problem
ist jedoch seine zentrale Frage der
Religion. Auf der einen Seite missbrauchen
die imperialen Kräfte die Religion als
Fundamentalismus. Insbesondere in den
USA und auch in Israel diskreditieren sie
den jüdisch-christlichen Glauben. Auf
der anderen Seite hat die weltweite
ökumenische Bewegung unter der Führung
des Ökumenischen Rates der Kirchen,
des Reformierten Weltbundes und des

Lutherischen Weltbundes erstaunlich
intensive Prozesse zur Überwindung der

kapitalistisch-imperialen Globalisierung
in die Wege geleitet und erstaunlich klare

Glaubensverpflichtungen erarbeitet.
Nur beteiligen sich erst wenige offizielle
Kirchen in Europa daran, die meisten
zögernd oder gar nicht. Wie kann hier
die biblische Botschaft ihre Wirkungen
entfalten, zumal angesichts der Tatsache,
dass Jesus von Nazareth genau Gandhis
Ansatz verfolgte und darum vom
Römischen Imperium am Kreuz ermordet
wurde, der Todesart für Aufständische
und entlaufene Sklaven?

In diesem Zusammenhang spielt noch
eine andere Dimension eine zentrale Rolle,

nämlich die psychische Wirkung des

kapitalistisch-imperialen Neoliberalismus.5

Dieser spaltet die Menschen in

Verlierer und Gewinner. Die Verlierer
werden traumatisiert und lethargisch,
die Gewinner sind süchtig nach mehr
Gewinn und die Mittelklassen sind von
Angst und illusionärem Bewusstsein
geprägt. So ist es schwierig, die Basis der
sozialen Bewegungen zu verbreitern, um
im Sinn Gandhis eine Massenbewegung
zu mobilisieren.

Das Leben der Menschheit und der
Erde steht auf dem Spiel. Die zentrale
Frage bleibt: Wie können wir unter den

heutigen Bedingungen einen gewaltfreien
Kampf zur Verteidigung des Lebensrechts
aller Menschen entwickeln? Wie werden
wir bereit, Konflikte mit dem eigenen
Leben zu bezahlen? Es ist höchste Zeit, von
Gandhi zu lernen. Dazu ist dieses Buch
eine unschätzbare Hilfe. •
1 Satyagraha von skr. Satya - Wahrheit (das
Seiende) und agraha - Festhalten, Festigkeit, wörtlich

Festhalten an der Wahrheit, Festigkeit in der
Wahrheit.
2 Dass dies möglich ist, zeigt die Firma Hoppmann,
vgl. Wolfgang Belitz (Hg.), «Vorwärts und nicht
vergessen... » Das Reformunternehmen Hoppmann
1961-1997, Hille 1998; Klaus Hoppmann-König,
Mehr Gerechtigkeit wagen, Autobiographische
Collage, Berlin 2006.
3 Vgl. Ulrich Duchrow / Franz Hinkelammert,
Leben ist mehr als Kapital. Alternativen zur
globalen Diktatur des Eigentums, 2. Aufl., Oberursel

2005.
4 Vgl. Reformierter Weltbund, Eine ökumenische
Glaubensverpflichtung gegen das globale Imperium

- Für eine befreite Erdengemeinschaft, in:
Wie geht es weiter nach den ökumenischen
Vollversammlungen?, Heidelberg 2006.
5 Vgl. Ulrich Duchrow / Reinhold Bianchi / René

Krüger / Vincenzo Petracca, Solidarisch Mensch
werden. Psychische und soziale Destruktion im
Neoliberalismus - Wege zu ihrer Überwindung,
Hamburg/Oberursel 2006.

«Man kann Gandhis ganze Bedeutung in die Formel
zusammenfassen, dass er den gossartigsten und erfolgreichsten
Versuch unternommen habe, die Bergpredigt in die Politik zu
übersetzen, anders ausgedrückt: die Politik durch die
Bergpredigt zu bestimmen...»

L. Ragaz, Die Bergpredigt und die Politik, in: NW 1932, 6i.

113


	Ghandi zu Überwindung westlicher Gewaltpolitik : das Gandhi-Buch von Dieter Conrad

