Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 4

Artikel: Strukturelle Gewalt

Autor: Wilhelm, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Beispiel rollstuhlfahrende
Menschen

Wo wir gerade vom Rollstuhl sprechen,
bleibe ich noch einen Moment beim
Thema: In Cambridge/Massachusseits,
in den USA, habe ich einmal die fol-
gende Geschichte erlebt: Ich wollte eine
CD kaufen, aber vor dem Laden befand
sich eine steile Treppe. Drei fremde Men-
schen kamen unabhingig voneinander
auf mich zu und sagren: «Hier muss es
einen Lift geben. Fragen Sie einmal dort
vorn. Es wiire ja ein Skandal, wenn es
hier keinen Lift gabe.»

Wenn die gleiche Szene in Ziirich oder
St. Gallen stattgefunden hitte, waren die
Leute sehr wahrscheinlich freundlich
und hilfsbereit gewesen. Aber sie wiren
selbstverstandlich davon ausgegangen,
dass 1cH ein Problem habe, weil ich auf
den Rollstuhl angewiesen bin. Sie wiren

tberzeugt, dass mein Problem in meinem
Korper liegt, nichtin meiner Umgebung.
Sie waren unfahig, den Skandal wahrzu-
nehmen, der fiir die Leute in Cambridge
so klar sichtbar war: dass der 6ffentliche
Raum so gebaut ist, als kénnten alle
Menschen auf zwei Fissen laufen. Die,
die das nicht kénnen, zum Beispiel roll-
stuhlfahrende Menschen, ebenso Eltern
mit Kindern im Kinderwagen, werden
auf diese Weise ausgeschlossen oder sind
auf Hilfe angewiesen, wenn sie sich im
dffentlichen Raum bewegen wollen.
Was hat das alles mit struktureller Ge-
walt zu tun? Der Ausschluss von Roll-
stuhlfahrerfinnen aus dem offentlichen
Raum ist ein Beispiel dafiir, wie unsicht-
bare Mauern funktionieren. Die, die nicht
an diese Mauern stossen, merken gar
nicht, dass die Mauern existieren. Aber
sie existieren, sie hindern die Menschen,
die sie betreffen, am Leben, sie verletzen
sie, sie diskriminieren oder téten — ohne
dass es einen einzelnen Tater gibt, den
man offentlich anklagen oder auf den
man mit den Fingern zeigen konnte. So
funktioniert strukturelle Gewalt.

Dorothee Wilhelm

Strukturelle Gewalt

Der traditionelle Jabresauftakt der Kommission fiir Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung in St. Gallen
stand dieses Jabr unter dem Titel «Strukiurelle Gewalt — die
unsichtbaren Mauern». Wir veriffentlichen bier das Haupt-

referat von Dorothee Wilhelm und ein Kurzreferat von Rolf
Bossart. Dorothee Wilhelm erinnert an die Bedeutung des
Begriffs der «strukturellen Gewalt» in der Friedensforschung
der siebziger Jabre des letzten Jabrbunderts. Dass er uns in
der Zwischenzeit weitgehend abhanden gekommen ist, hat
vielleicht auch mit der Gewdhnung an diese leise Gewalt zu
tun, als ob sie «naturnotwendig» wire. Das erste Referat
aktualisiert den Begriff anband zablreicher Beispiele — von
den Barrieren fiir rollstublfabrende Menschen bis zur Auf-
riistung des Offentlichen Raums.

Rolf Bossart fragt im anschliessenden Beitrag, warum
Menschen bereit sind, ibre eigene Uberwachung hinzunebmen,
wenn nicht zu bejahen. Hinter der Machi der Kameras, Blitz-
kasten und Handys taucht noch eine ganz andere Machi auf:
die Religion der Angst, verbunden mit dem Kult um den
Gotzen Sicherbeit. Rolf Bossart ist Theologe und Miiglied
der «1G Stadt obhne Willkiir».

Dorothee Wilhelnt hat sich in St. Gallen mit den Worten
vorgestellt: «Ich werde bier und heute zu lhnen iiber struk-
turelle Gewalt sprechen. Mein Name ist Dorothee Wilhelm,
ich bin katholische Theologin und Piadagogin, komme aus
Deutschland, lebe seit 12 Jabren in Ziirich und bin 43 Jabre
alt. Ich bin ausserdem mit dem Rollstubl bier.» Red.

101



Was ist strukturelle Gewalt?

Der Begriff stammt von dem norwe-
gischen Friedensforscher Johan Gal-
tung, einem Begriinder der Friedens-
und Konfliktforschung uberhaupt. Nach
Galtung ist strukturelle Gewalt ebenso
ernstzunehmend und schwerwiegend
wie Gewalt, die aus dem vorsitzlichen
destruktiven Handeln eines Titers oder
einer Titergruppe kommt. Galtung
definiert: «Strukturelle Gewalt ist die
vermeidbare Beeintrichtigung grundle-
gender menschlicher Bedurfnisse oder,
allgemeiner ausgedriickt, des Lebens, die
den realen Grad der Bedurinishefriedi-
gung unter das herabsetzt, was potentiell
moglich ist.»

Diesem erweiterten Gewaltbegriff
zufolge ist alles, was Individuen daran
hindert, ihre Anlagen und Moglichkeiten
voll zu entfalten, eine Form von Gewalt.
Hierunter fallen nichtnur alle Formen der
Diskriminierung, sondern auch die un-
gleiche Verteilung von Einkommen, Bil-
dungschancen und Lebenserwartungen
sowie das Wohlstandsgefille zwischen
der Ersten und der sog. Dritten Welt.
Alle eingeschrinkten Lebenschancen,
bei denen die Einschrankung vermeidbar
wire, auch die Behinderung des Kampfes
um mehr Selbstbestimmung, wie er von
Menschen mit korperlicher, aber auch
geistiger Behinderung gefuhrt wird, ge-
horen hierher.

In dieser umfassenden Definition kann
Gewalt nicht mehr konkreten, perso-
nalen Akteuren zugerechnet werden,
sondern sie basiert auf Strukturen. Auf
der Titerseite muss also keine konkrete
Person stehen. Und auf der Opferseite?
Der Begriff strukturelle Gewalt verzichtet
auf die Voraussetzung, dass eine Person
oder Gruppe subjektiv Gewalt empfin-
den muss, um von Gewalt sprechen zu
konnen. Strukturelle Gewalt wird auch
von den Opfern oft nicht einmal wahr-
genommen, da die eingeschrinkten Le-
bensnormen bereits verinnerlicht sind.
Strukturelle Gewalt ist eine unsichtbare
Mauer und eine selbstverstandliche,

scheinbar naturnotwendige oder goti-
gewollie Mauer.

Bertolt Brecht hat es eindrucklich wie
kein anderer ausgedriickt: Er schreibt
in seinem Werk Me-Ti. Buch der Wen-
dungen: «Es gibt viele Arten zu toten.
Man kann einem ein Messer in den Bauch
stechen, einem das Brot entziehen, einen
von einer Krankheit nicht heilen, einen in
eine schlechte Wohnung stecken, einen
durch Arbeit zu Tode schinden, einen
zum Suizid treiben, einen in den Krieg
fuhren usw. Nur weniges davon ist in
unserem Staat verboten.»

Strukturelle Gewalt ist kristallisierte,
gefrorene Gewalt, gefroren in Gesetzen,
Werten, Normen, Institutionen und Ste-
reotypen, gefroren auch als Selbstver-
stindlichkeit in den Képfen. Die Titer-
sette wird nicht mehr selbst sichtbar, sie
weiss manchmal nicht einmal, dass sie
die Taterseite ist. Die Taterseite, das sind
die, die vom Status quo profitieren, ohne

sich die Hiande offensichtlich schmutzig
zu machen — das sind auch wir. Unsere
Vorlaufer und Zeitgenossen haben uns
die schmutzigen Hinde abgenommen
und uns Strukturen hinterlassen, die die
Gewalt, von der wir profitieren, auto-
matisch ablaufen lassen: Es gibt Gesetze,
die Auslinder/innen diskriminieren und
Flichtlingen das Asyl verweigern. Es gibt
eine Festung Europa, an deren Mauern
jahrlich viele hundert Fluchtlingsboote
zerschellen.

Warum kein linkes Konzept von
Sicherheit?

Es herrschte bis vor kurzem die burgerli-
che Ideologie, die zwar einen Mann und
seine Familie vor Ubergriffen des Staates
schiitzt, aber dann die Familienmitglieder
nicht mehr vor Ubergriffen durch ihre ei-
gene Gruppe. Somit wurde die Gewalt
im Privaten unsichtbar gemacht und be-
gunstigt durch das Gesetz. Im noch recht
neuen Straftatbestand der hiuslichen Ge-
walt wurde diese herrschende Selbstver-
standlichkeit durchbrochen. Hausliche

102



Gewalt, also Gewalt im Privatraum der
Familie, ist die Gewaltform, die bei wei-
tem die meisten Frauen und Kinder in
der Schweiz trifft, die tiberhaupt Gewalt
erleiden.

Auslindische Paare, die nicht aus der
EU stammen, und auslandische Partne-
rinnen von Schweizern allerdings sind
durch das neue Auslindergesetz, das am
24. September 2006 angenommen wur-
de, zum Zusammenleben in der selben
Wohnung gezwungen, wenn sie nicht
ihr Aufenthaltsrecht verlieren wollen.
Somit begunstigt ein Gesetz weiterhin
hidusliche Gewalt gegen diese Gruppe,
weil schon eine Flucht ins Frauenhaus
gegen dieses Gesetz verstdsst. Soviel zur
Gewaltim privaten Raum, die als Gewalt
gegen Minderheiten weiterhin strukmrell
vorgesehern ist.

Demgegenuber wird der offentliche
Raum aufgertstet, um der Bevolkerung
ein Geftuhl von Sicherheit zu vermitteln.

Im Namen der Sicherheit wird der 6f-
fentliche Raum immer flichendecken-
der diberwacht. Das Sicherheitsgefiihl,
fur das unsere Bewegungen und Hand-
lungen gespeichert werden, soll uns er-
méglichen, dass wir so weitermachen
wie bisher. Die Teile der Bevolkerung,
die verdichtig sind, den Courant normal
zu storen, werden priventiv iberwacht
oder mit Repression iberzogen.

Was fehlt, ist ein anderes, ein linkes
Konzept von Sicherheit, das auf Gerech-
tigkeit fusst, auf einem Ausgleich der In-
teressen ohne Gewalt, auf Perspektiven
fir alle, auf Grundrechten fur alle. Es ist
alles schon da fur ein solches Konzept.
Ich wiirde mich damit sicherer fithlen,
heute und im Blick auf die Zukunft.
Und Sie?

«Du sollst dich nicht gewohnen.»

Oder werden wir uns auch an die Uber-
wachung gewohnen? Gewdhnung,
Selbstverstandlichkeit — das ist die Ba-
sis struktureller Gewalt. Strukturelle Ge-
walt funktioniert nur dann reibungslos,

wenn wir uns gar nichts anderes mehr
vorstellen kénnen. So haben wir uns dar-
an gewdhnt, dass der Strassenverkehr
jahrlich viele Opfer fordert.

Fallt Thnen die Sprache auf? Der
Verkehr fordert Opfer. So, wie eine
blutriinstige Gottheit Menschenopfer
fordert. Opfer, die thr mit Ehrfurcht auf
dem Altar der wirtschaftlichen Notwen-
digkeit dargebracht werden. Ein religi-
oser Diskurs, religiose Bilder, religitse
Logik.

Der Gott der Bibel, nicht Mann, nicht
Frau, nicht identisch mit dem Bild der
jeweils Herrschenden, unterscheidet sich
von solchen Géttern hinter den Opferal-
taren. Er oder sie sagt von sich: «Ich bin,
wer ich bin. Ich bin, als wer ich mich je-
weils erweisen werde.» Das zentrale Un-
terscheidungsmerkmal, das Kriterium,
das Gott von den Gotzen unterscheidet,
ist folgendes:

Gortt fordert keine Menschenopfer. Mit
der Befreiung Abrahams und Sarahs von
der Opferung ihres Sohnes ist die Frage
der Menschenopfer fur das Judentum und
dadurch fur das Christentum erledigt.
Anders gesagt: Wer Menschenopfer for-
dert, ist ein Gotze oder ein Gotzendiener,
ein Feind, eine Feindin Gottes. Das ist die
Richtschnur der Orientierung.

Sie hilft bei der Analyse strukturel-
ler Gewalt. Das 11. Gebot, so sagte
Dorothee Sofle, heisst: «Du sollst dich
nicht gewohnen.» Wenn Gewohnheiten,
Selbstverstandlichkeiten, automatische
Abliute Menschen téten, Gruppen von
Menschen am vollen Leben hindern, sie
diskriminieren und beschneiden, dann
sind sie strukrurelle Gewalt. Unsere Be-
reitschaft, uns zu gewohnen, bereitet der
strukturellen Gewalt den fruchtbaren
Boden. So lange es hingenommen wird,
dass Menschen vor ihrer Zeit sterben,
ohne Perspektive leben, herrscht struktu-
relle Gewalt. So lange wir nicht so leben,
dass alle leben konnen, gehtes strukrurell
schief. So, wie es ist, darf es nicht bleiben.
Zerreisst eure Herzen — zerreisst nicht eure
Kleider! °

103



	Strukturelle Gewalt

