
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 4

Artikel: Strukturelle Gewalt

Autor: Wilhelm, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Beispiel roll stuhlfahrende
Menschen
Wo wir gerade vom Rollstuhl sprechen,
bleibe ich noch einen Moment beim
Thema: In Cambridge/Massachussetts,
in den USA, habe ich einmal die
folgende Geschichte erlebt: Ich wollte eine
CD kaufen, aber vor dem Laden befand
sich eine steile Treppe. Drei fremde
Menschen kamen unabhängig voneinander
auf mich zu und sagten: «Hier muss es

einen Lift geben. Fragen Sie einmal dort
vorn. Es wäre ja ein Skandal, wenn es

hier keinen Lift gäbe. »

Wenn die gleiche Szene in Zürich oder
St. Gallen stattgefunden hätte, wären die
Leute sehr wahrscheinlich freundlich
und hilfsbereit gewesen. Aber sie wären
selbstverständlich davon ausgegangen,
dass ich ein Problem habe, weil ich auf
den Rollstuhl angewiesen bin. Sie wären

Dorothée Wilhelm

Strukturelle Gewalt

Der traditionelle Jahresauftakt der Kommission für Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung in St. Gallen
stand dieses Jahr unter dem Titel «Strukturelle Gewalt - die
unsichtbaren Mauern». Wir veröffentlichen hier das

Hauptüberzeugt, dass mein Problem in meinem

Körper liegt, nicht in meiner Umgebung.
Sie wären unfähig, den Skandal
wahrzunehmen, der für die Leute in Cambridge
so klar sichtbar war: dass der öffentliche
Raum so gebaut ist, als könnten alle
Menschen auf zwei Füssen laufen. Die,
die das nicht können, zum Beispiel roll-
stuhlfahrende Menschen, ebenso Eltern
mit Kindern im Kinderwagen, werden
auf diese Weise ausgeschlossen oder sind
auf Hilfe angewiesen, wenn sie sich im
öffentlichen Raum bewegen wollen.

Was hat das alles mit struktureller
Gewalt zu tun? Der Ausschluss von
Rollstuhlfahrer/innen aus dem öffentlichen
Raum ist ein Beispiel dafür, wie unsichtbare

Mauern funktionieren. Die, die nicht
an diese Mauern stossen, merken gar
nicht, dass die Mauern existieren. Aber
sie existieren, sie hindern die Menschen,
die sie betreffen, am Leben, sie verletzen
sie, sie diskriminieren oder töten - ohne
dass es einen einzelnen Täter gibt, den

man öffentlich anklagen oder auf den

man mit den Fingern zeigen könnte. So

funktioniert strukturelle Gewalt.

referai von Dorothée Wilhelm und ein Kurzreferat von Rolf
Bossart. Dorothée Wilhelm erinnert an die Bedeutung des

Begriffs der «strukturellen Gewalt» in der Friedensforschung
der siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts. Dass er uns in
der Zwischenzeit weitgehend abhanden gekommen ist, hat
vielleicht auch mit der Gewöhnung an diese leise Gewalt zu
tun, als ob sie «naturnotwendig» wäre. Das erste Referat
aktualisiert den Begriffanhand zahlreicher Beispiele - von
den Barrieren für rollstuhlfahrende Menschen bis zur
Aufrüstung des öffentlichen Raums.

Rolf Bossart fragt im anschliessenden Beitrag, warum
Menschen bereit sind, ihre eigene Überwachung hinzunehmen,
wenn nicht zu bejahen. Hinter der Macht der Kameras, Blitz-
kasten und Handys taucht noch eine ganz andere Macht auf:
die Religion der Angst, verbunden mit dem Kult um den

Götzen Sicherheit. Rolf Bossart ist Theologe und Mitglied
der «IG Stadt ohne Willkür».

Dorothée Wilhelm hat sich in St. Gallen mit den Worten
vorgestellt: «Ich werde hier und heute zu Ihnen über
strukturelle Gewalt sprechen. Mein Name ist Dorothée Wilhelm,
ich bin katholische Theologin und Pädagogin, komme aus
Deutschland, lebe seit 12 Jahren in Zürich und bin 43 Jahre
alt. Ich bin ausserdem mit dem Rollstuhl hier.» Red.

101



Was ist strukturelle Gewalt?
Der Begriff stammt von dem
norwegischen Friedensforscher Johan
Galtung, einem Begründer der Friedensund

Konfliktforschung überhaupt. Nach
Galtung ist strukturelle Gewalt ebenso

ernstzunehmend und schwerwiegend
wie Gewalt, die aus dem vorsätzlichen
destruktiven Handeln eines Täters oder
einer Tätergruppe kommt. Galtung
definiert: «Strukturelle Gewalt ist die
vermeidbare Beeinträchtigung grundlegender

menschlicher Bedürfnisse oder,
allgemeiner ausgedrückt, des Lebens, die
den realen Grad der Bedürfnisbefriedigung

unter das herabsetzt, was potentiell
möglich ist. »

Diesem erweiterten Gewaltbegriff
zufolge ist alles, was Individuen daran
hindert, ihre Anlagen und Möglichkeiten
voll zu entfalten, eine Form von Gewalt.
Hierunter fallen nicht nur alle Formen der

Diskriminierung, sondern auch die
ungleiche Verteilung von Einkommen, Bil-
dungschancen und Lebenserwartungen
sowie das Wohlstandsgefälle zwischen
der Ersten und der sog. Dritten Welt.
Alle eingeschränkten Lebenschancen,
bei denen die Einschränkung vermeidbar
wäre, auch die Behinderung des Kampfes
um mehr Selbstbestimmung, wie er von
Menschen mit körperlicher, aber auch
geistiger Behinderung geführt wird,
gehören hierher.

In dieser umfassenden Definition kann
Gewalt nicht mehr konkreten, personalen

Akteuren zugerechnet werden,
sondern sie basiert auf Strukturen. Auf
der Täterseite muss also keine konkrete
Person stehen. Und auf der Opferseite?
Der Begriffstrukturelle Gewalt verzichtet
auf die Voraussetzung, dass eine Person
oder Gruppe subjektiv Gewalt empfinden

muss, um von Gewalt sprechen zu
können. Strukturelle Gewalt wird auch

von den Opfern oft nicht einmal
wahrgenommen, da die eingeschränkten
Lebensnormen bereits verinnerlicht sind.
Strukturelle Gewalt ist eine unsichtbare
Mauer und eine selbstverständliche,

scheinbar naturnotwendige oder
gottgewollte Mauer.

Bertolt Brecht hat es eindrücklich wie
kein anderer ausgedrückt: Er schreibt
in seinem Werk Me-Ti. Buch der
Wendungen: «Es gibt viele Arten zu töten.
Man kann einem ein Messer in den Bauch

stechen, einem das Brot entziehen, einen

von einer Krankheit nicht heilen, einen in
eine schlechte Wohnung stecken, einen
durch Arbeit zu Tode schinden, einen

zum Suizid treiben, einen in den Krieg
führen usw. Nur weniges davon ist in
unserem Staat verboten. »

Strukturelle Gewalt ist kristallisierte,
gefrorene Gewalt, gefroren in Gesetzen,
Werten, Normen, Institutionen und

Stereotypen, gefroren auch als
Selbstverständlichkeit in den Köpfen. Die Täterseite

wird nicht mehr selbst sichtbar, sie

weiss manchmal nicht einmal, dass sie

die Täterseite ist. Die Täterseite, das sind
die, die vom Status quo profitieren, ohne

sich die Hände offensichtlich schmutzig
zu machen - das sind auch wir. Unsere
Vorläufer und Zeitgenossen haben uns
die schmutzigen Hände abgenommen
und uns Strukturen hinterlassen, die die

Gewalt, von der wir profitieren,
automatisch ablaufen lassen: Es gibt Gesetze,
die Ausländer/innen diskriminieren und
Flüchtlingen das Asyl verweigern. Es gibt
eine Festung Europa, an deren Mauern
jährlich viele hundert Flüchtlingsboote
zerschellen.

Warum kein linkes Konzept von
Sicherheit?
Es herrschte bis vor kurzem die bürgerliche

Ideologie, die zwar einen Mann und
seine Familie vor Übergriffen des Staates

schützt, aber dann die Familienmitglieder
nicht mehr vor Übergriffen durch ihre

eigene Gruppe. Somit wurde die Gewalt
im Privaten unsichtbar gemacht und
begünstigt durch das Gesetz. Im noch recht

neuen Straftatbestand der häuslichen
Gewalt wurde diese herrschende
Selbstverständlichkeit durchbrochen. Häusliche

102



Gewalt, also Gewalt im Privatraum der
Familie, ist die Gewaltform, die bei weitem

die meisten Frauen und Kinder in
der Schweiz trifft, die überhaupt Gewalt
erleiden.

Ausländische Paare, die nicht aus der
EU stammen, und ausländische Partnerinnen

von Schweizern allerdings sind
durch das neue Ausländergesetz, das am
24. September 2006 angenommen wurde,

zum Zusammenleben in der selben

Wohnung gezwungen, wenn sie nicht
ihr Aufenthaltsrecht verlieren wollen.
Somit begünstigt ein Gesetz weiterhin
häusliche Gewalt gegen diese Gruppe,
weil schon eine Flucht ins Frauenhaus

gegen dieses Gesetz verstösst. Soviel zur
Gewalt im privaten Raum, die als Gewalt

gegen Minderheiten weiterhin strukturell
vorgesehen ist.

Demgegenüber wird der öffentliche
Raum aufgerüstet, um der Bevölkerung
ein Gefühl von Sicherheit zu vermitteln.

Im Namen der Sicherheit wird der
öffentliche Raum immer flächendeckender

überwacht. Das Sicherheitsgefühl,
für das unsere Bewegungen und
Handlungen gespeichert werden, soll uns
ermöglichen, dass wir so weitermachen
wie bisher. Die Teile der Bevölkerung,
die verdächtig sind, den Courant normal
zu stören, werden präventiv überwacht
oder mit Repression überzogen.

Was fehlt, ist ein anderes, ein linkes

Konzept von Sicherheit, das auf Gerechtigkeit

fusst, auf einem Ausgleich der
Interessen ohne Gewalt, auf Perspektiven
für alle, auf Grundrechten für alle. Es ist
alles schon da für ein solches Konzept.
Ich würde mich damit sicherer fühlen,
heute und im Blick auf die Zukunft.
Und Sie?

«Du sollst dich nicht gewöhnen.»
Oder werden wir uns auch an die
Überwachung gewöhnen? Gewöhnung,
Selbstverständlichkeit - das ist die Basis

struktureller Gewalt. Strukturelle
Gewalt funktioniert nur dann reibungslos,

wenn wir uns gar nichts anderes mehr
vorstellen können. So haben wir uns daran

gewöhnt, dass der Strassenverkehr
jährlich viele Opfer fordert.

Fällt Ihnen die Sprache auf? Der
Verkehr fordert Opfer. So, wie eine
blutrünstige Gottheit Menschenopfer
fordert. Opfer, die ihr mit Ehrfurcht auf
dem Altar der wirtschaftlichen Notwendigkeit

dargebracht werden. Ein religiöser

Diskurs, religiöse Bilder, religiöse
Logik.

Der Gott der Bibel, nicht Mann, nicht
Frau, nicht identisch mit dem Bild der

jeweils Herrschenden, unterscheidet sich

von solchen Göttern hinter den Opferaltären.

Er oder sie sagt von sich: «Ich bin,
wer ich bin. Ich bin, als wer ich mich
jeweils erweisen werde. » Das zentrale
Unterscheidungsmerkmal, das Kriterium,
das Gott von den Götzen unterscheidet,
ist folgendes:

Gott fordert keine Menschenopfer. Mit
der Befreiung Abrahams und Sarahs von
der Opferung ihres Sohnes ist die Frage
der Menschenopfer für dasJudentum und
dadurch für das Christentum erledigt.
Anders gesagt: Wer Menschenopfer
fordert, ist ein Götze oder ein Götzendiener,
ein Feind, eine Feindin Gottes. Das ist die
Richtschnur der Orientierung.

Sie hilft bei der Analyse struktureller
Gewalt. Das 11. Gebot, so sagte

Dorothée Solle, heisst: «Du sollst dich
nicht gewöhnen.» Wenn Gewohnheiten,
Selbstverständlichkeiten, automatische
Abläufe Menschen töten, Gruppen von
Menschen am vollen Leben hindern, sie

diskriminieren und beschneiden, dann
sind sie strukturelle Gewalt. Unsere
Bereitschaft, uns zu gewöhnen, bereitet der
strukturellen Gewalt den fruchtbaren
Boden. So lange es hingenommen wird,
dass Menschen vor ihrer Zeit sterben,
ohne Perspektive leben, herrscht strukturelle

Gewalt. So lange wir nicht so leben,
dass alle leben können, geht es strukturell
schief. So, wie es ist, darf es nicht bleiben.
Zerreisst eure Herzen -zerreisst nicht eure
Kleider! •

103


	Strukturelle Gewalt

