
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 3

Artikel: Vierzig Jahre "Populorum progressio"

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

M

<ü

M

Vierzig Jahre

«Populorum
progressio»

Schon einmal habe ich ein «Zeichen der
Zeit» über die Enzyklika «Populorum
progressio» (Über die Entwicklung der

Völker) geschrieben. Es war im Aprilheft
1987, zwanzig Jahre nach der Veröffentlichung

des Rundschreibens Papst Pauls

VI. «an alle Menschen guten Willens»
am 26. März 1967. Ich äusserte überwiegend

Kritik an diesem «inner-kapitalistischen

Moralappell, der aus schlechten

Kapitalisten gute Kapitalisten machen,
nicht aber das System des Kapitalismus
überwinden» wolle. Was von der
katholischen Soziallehre im allgemeinen gelte,
das gelte im besondern von dieser
Enzyklika: «Ihre Grundsätze tönen radikal
und tun trotzdem niemandem weh. Um
sie in die politische Praxis umzusetzen,
fehlen den kirchlichen Dokumenten die
Analysen und Strategien. Was an diesen

Texten allenfalls auf Veränderung zielen

könnte, richtet sich an Subjekte der

Beharrung. »

Weitere 20 Jahre später hat mich Walter

Ludin gebeten, «Populorum progressio»

in der Missionszeitschrift «ite» zu
würdigen. Hier lautet jetzt mein Urteil
weit positiver, die Enzyklika enthalte
«prophetische Mahnungen und
sozialethische Perspektiven, die gerade heute

an Aktualität kaum zu überbieten» seien.

Was ist (mit mir) passiert? Geändert hat
sich zweifellos meine Lesart: Die Kritik

der Enzyklika am Neoliberalismus ist in
den Vordergrund, ihr Defizit an Analysen

und Strategien in den Hintergrund
getreten. Geändert haben sich vor allem
die Verhältnisse selber, so dass sie eine
Relektüre schon fast revolutionär
erscheinen lassen.

Globalisierungskritik schon damals
Die Enzyklika betont, dass die «soziale

Frage weltweit geworden» (Nr. 3 sei.
Sie beobachtet eine massive «Störung des

Gleichgewichts» in der Weltwirtschaft:
«Die einen erzeugen Nahrungsmittel im
Überfluss, während andere daran
jämmerlichen Mangel leiden oder für ihren
geringfügigen Überschuss keine gesicherten

Absatzmöglichkeiten haben» (Nr. 8).
So würden die «armen Völker immer
ärmer, die reichen immer reicher» (Nr. 57).
Der freie Markt, «das Grundprinzip des

Liberalismus», funktioniere offenkundig
nicht zwischen Partnern in «allzu ungleicher

wirtschaftlicher Lage» (Nr. 58).
Paul VI. ahnt, dass ein entfesselter

Kapitalismus Gewalt und Terror
provozieren werde. Er beschwört darum die
reichen Länder, ihren Überfluss mit den
Armen zu teilen: «Der Überfluss der
reichen Länder muss den ärmeren zustatten
kommen... Die Reichen haben davon den

ersten Vorteil. Tun sie es nicht, so wird
ihr hartnäckiger Geiz das Gericht Gottes
und den Zorn der Armen erregen, und
unabsehbar werden die Folgen sein» (Nr.
49). «Es eilt», schrieb dieser Papst vor
vierzig Jahren, «zu viele Menschen
sind in Not, und es wächst der Abstand,
der den Fortschritt der einen von der
Stagnation, besser gesagt, dem Rückschritt
der anderen trennt» (Nr. 29).

Der «Abstand», von dem Paul VI.
spricht, ist in der Zwischenzeit noch
unerträglich viel grösser, der Geiz gar «geil»
geworden. Der Reichtum der Reichen hat
sich fast verdreifacht: i960 erzielte das

oberste Wohlstandsfünftel in der Welt ein

Pro-Kopf-Einkommen, das 30-mal höher
lag als die Wirtschaftskraft der ärmsten

20 Prozent; im Jahr 2000 war es schon

94



8o-mal soviel. Dieser Skandal muss in
der Tat den «Zorn der Armen erregen».
In der Geissei des Terrorismus kündigen
sich die «unabsehbaren Folgen» an, vor
denen der Prophet auf dem Stuhl Petri

gewarnt hat. Der n. September 2001
brachte es an den Tag. Die Folge war
jedoch nicht Umkehr, sondern erst recht
Verstocktheit bei der verbliebenen
Supermacht.

«Entwicklung» soll nach dieser Enzyklika

«der neue Name für Friede» sein

(Nr. 76). In Anlehnung an den Propheten
Jesaja ist Friede für die päpstliche
Soziallehre das «Werk der Gerechtigkeit»
(Jes 32,17). Daraus folgt aber auch der
Umkehrschluss, dass, wo keine Gerechtigkeit

ist, auch kein Friede sein kann.

Kritik am Neoliberalismus
Die sozialethischen Grundsätze der
Enzyklika von 1967 nehmen die Kritik
an jenem Neoliberalismus vorweg, der
sich seit 1989 weltweit durchgesetzt hat.
Paul VI. spricht vom «ungehemmten
Liberalismus», nach dem «der Profit der

eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts, der Wettbewerb das oberste
Gesetz der Wirtschaft, das Eigentum an
den Produktionsmitteln ein absolutes
Recht, ohne Schranken, ohne entsprechende

Verpflichtungen gegenüber der
Gesellschaft darstellt». Wie schon Pius

XL in der Enzyklika «Quadragesimo
anno» 1931 erkannt habe, münde dieser

«ungehemmte Liberalismus» auf der

globalen Ebene in einen «Imperialismus
des internationalen Finanzkapitals» (Nr.
Z6)-

Aus der «Brüderlichkeit der
Menschen» leitet Paul VI. eine Reihe von
internationalen Prinzipien ab, die bei
den Neoliberalen heute gerade noch
ein müdes Lächeln hervorrufen: so die
«Pflicht zur Solidarität», d.h. zur «Hilfe,
die die reichen Völker den Entwicklungsländern

leisten müssen», oder die «Pflicht

zur sozialen Gerechtigkeit», um «das,

was an den Wirtschaftsbeziehungen
zwischen den mächtigen und den schwachen

Völkern ungesund ist, abzustellen» (Nr.
44). Wie das Proletariat in den westlichen
Industriestaaten durch höhere Löhne seine

Lebensbedingungen verbessert habe,
so sollten die armen Länder durch
gerechtere Austauschrelationen im Handel
mit den reichen Ländern sich entwickeln
können. Was vom «gerechten Lohn für
den einzelnen Arbeiter gilt», das «gilt
ebenso von internationalen Verträgen:...
Der freie Austausch von Gütern ist nur
dann recht und billig, wenn er mit den

Forderungen der sozialen Gerechtigkeit
übereinstimmt» (Nr. 59).

Es fehlt auch nicht an konkreten
Vorschlägen in dieser Enzyklika. So fordert
sie die Staaten auf, «sie möchten einen
Teil der Beträge, die sie für Rüstungszwecke

ausgeben, zur Schaffung eines
Weltfonds verwenden, um so den
notleidenden Völkern zu helfen» (Nr. 51). Doch
nicht einmal die Chance einer
«Friedensdividende» nach 1989 wurde
wahrgenommen, stattdessen müssen heute neue
Feindbilder jährliche Rüstungsausgaben
von weltweit einer Billion Dollar (eine
Zahl mit 12 Nullen) rechtfertigen. Die
(kriegs-)treibenden Kräfte wollen auch
nichts von der «Errichtung einer die Welt
umfassenden Autorität» wissen, «die
imstande ist, auf der rechtlichen wie auf der

politischen Ebene wirksam zu handeln»

(Nr. 78).

Gemeinwidmung der irdischen Güter
«Populorum progressio» ruft uns die
Gemeinwidmung der irdischen Güter in
Erinnerung. Nach diesem «Grundgesetz»
ist die Erde für die Menschen da, «um
jedem die Mittel für seine Existenz und
seine Entwicklung zu geben», darum
habe auch «jeder Mensch das Recht,
auf ihr das zu finden, was er nötig hat»

(Nr. 22). Wenn heute die Kluft zwischen
Arm und Reich immer weiter wächst,
zahllose Menschen von ihrem
Erwerbseinkommen nicht einmal mehr leben
können, einige wenige Milliardäre über
soviel Vermögen verfügen wie die ärmere
Hälfte der Erdbevölkerung, dann wird

95



die Gemeinwidmung der irdischen Güter
aufs schwerste verletzt.

Im Fall einer derartigen Fehlentwicklung,

die «dem Gemeinwohl ernsten
Schaden zufügt», schliesst «Populorum
progressio» selbst eine «Revolution»
nicht ganz aus (Nr. 31). Das Konzil
hatte schon 1965 all jenen ein Recht
auf Widerstand zugesprochen, die sonst
die Mittel entbehren, die sie zum Leben
brauchen. In der Pastoralkonstitution
«Über die Kirchen in der Welt von heute»

steht der revolutionäre Satz: «Wer
aber sich in äusserster Notlage befindet,
hat das Recht, vom Reichtum anderer
das Benötigte an sich zu bringen» (Gaudium

et Spes, Nr. 69).

Die Verhältnisse, sie sind nicht
mehr so
Zurück zu meiner Kritik vor zwanzig
Jahren. Ich warf der Enzyklika vor, dass

sie Kapitalismus und Reichtum nicht
radikal genug in Frage stelle. Nicht der
Kapitalismus an sich, sondern nur «eine
Abart dessen, was man <Kapitalismus>»

nenne, sei schuld an «vielen Übeln,
Ungerechtigkeiten und brudermörderischen
Kämpfen» (Nr. 26). So aber nähre die

Enzyklika das Trugbild eines gemein-
wohlverträglichen Kapitalismus. Auch
die Reichen sollten nur gerade ihren
«Überfluss» mit den Armen teilen. So

pervertiere die Option für die Armen zur
Option für die herrschenden Klassen, die
ihre Herrschaft zugunsten der Armen
«vermenschlichen», aber keineswegs
abtreten sollten. Entwicklung sei nicht
Selbstbefreiung der Armen, sondern das,

was die Reichen für sie täten.
Tatsächlich hatte die Enzyklika ein

falsches Entwicklungsmodell vor Augen.
Dass Kapitalismus, sich selbst überlassen,

in «ungehemmten Liberalismus»
übergeht, wusste Paul VI. zwar, aber für
seinen sozial temperierten Kapitalismus
setzte er zwangsläufig aufs falsche Subjekt,

nicht zuletzt auf politische Parteien,
die sich heute vom Neoliberalismus nur
dadurch unterscheiden, dass sie ihn auch

noch für «christlich» halten. Dass sie die
Grundsätze der päpstlichen Soziallehre je
befolgen würden, war schon damals eine

Illusion, dieselbe Illusion, die «Populorum

progressio» dazu verleitete, sich «an
erster Stelle» an «die Begüterten» (Nr.
44) zu wenden. Viele von ihnen haben
sich inzwischen über jede Scham- und
Giergrenze hinaus bereichert.

Das gesagt, muss dennoch daran
erinnert werden, dass die Enzyklika den
«Zorn der Armen» durch den «Geiz
der Reichen» nicht nur erklärt, sondern
auch rechtfertigt. Das Recht auf
Revolution - von «Populorum progressio»
zögerlich eingeräumt -hat angesichts der
verheerenden Auswirkungen der neoliberalen

Globalisierung an Aktualität nichts
eingebüsst. Es ist heute im Gegenteil das
Recht von 850 Millionen Hungernden in
der Welt, «vom Reichtum anderer das

Benötigte an sich zu bringen». Angesagt
ist das Ende einer Naivität, die meinte,
mit einem Moralappell an die Reichen
soziale Gerechtigkeit herstellen zu können.

Jetzt musste die Kirche die Umsetzung

von «Populorum progressio» neu
denken, und das heisst: auf das richtige
Subjekt setzen sowie Analysen und
Strategien entwickeln, damit die Revolution
der Hungernden eine andere Welt schafft
und nicht mit blinder Gewalt nur wieder
die alte Welt reproduziert.

Das ist von einem Papst Ratzinger
gewiss nicht zu erwarten. Er fischt lieber
«im Drüben», als in jene Niederungen
hinabzusteigen, in denen Gott Mensch
geworden ist. Auch angesichts des

Niedergangs päpstlicher Sozialethik ist
«Populorum progressio» eine «gefährliche
Erinnerung». Ja, die Verhältnisse müssen

schlimm geworden sein, dass mein
heutiges Lob dieser Enzyklika meine
ursprüngliche Kritik überwiegt. •

Zitate nach: Texte zur katholischen Soziallehre,
hg. von KAB Deutschland, 8. Auflage, Bornheim

1992.

96


	Vierzig Jahre "Populorum progressio"

