
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 3

Artikel: Integration schafft Desintegration : philosophische Reflexionen zu
einem umstrittenen Umstand

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i. Deregulierungen und ein
Unbehagen lassen Integration fragwürdig
werden.
Wer von Integration spricht, diese
fordert oder auch ablehnt, macht erst
einmal deutlich, dass - ich formuliere
bewusst offen - ein integriertes Leben
nicht mehr selbstverständlich, sondern

fragwürdig ist. Wie oft schon haben Sie

gedacht: Das darf doch nicht wahr sein!
Und wie oft den Kopf geschüttelt: Wie
kann man nur... Oder gemurmelt: Ich
verstehe das nicht... Oder fassungslos
moniert: Bin ich denn im falschen Film?

- Es sind diese spontanen Eindrücke, die
darauf verweisen, dass wir an spezifische
Deregulierungen stossen, will heissen:
über Regeln stolpern, die nicht mehr wie
gewohnt wirken.

Die Regel, dass mit einem durch Fleiss

und Einsatz erworbenen guten Schulab-
schluss und einer seriösen Bewerbung
eine Lehrstelle gefunden wird, greift zu
kurz. Die Jugendlichen können sich nicht
mehr darauf verlassen; sie müssen erfahren,

dass ihr Einsatz, ihr Lernwille, ihr
Wunsch zu arbeiten, Geld zu verdienen
und sich so in die Arbeitswelt zu
integrieren, nicht ausreichen. Sie erfahren im
Weiteren, dass, falls sie eine Ausbildung
machen können, diese scheinbar schnell
«veraltet» und keine Gewähr mehr bietet,

ein Leben lang auf dem gewählten
Beruf arbeiten zu können.

Die Regel, dass kranken Menschen
im Wohlfahrtsstaat Schweiz eine
angemessene Behandlung zusteht, greift zu
kurz. Kranke Menschen erfahren zunehmend,

dass sie als Kostenfaktor
wahrgenommen werden, um ihre Behandlung
kämpfen und sich gegen den öffentlich
geschürten Verdacht zu simulieren, wehren

müssen.
Oder die Regel, dass Medien

recherchieren, ihre Fakten überprüfen, das

Bildmaterial kritisch auswählen und
die Bürgerinnen und Bürger ausgewogen

und ehrlich informieren, greift zu
kurz. Zeitungsleserinnen, Fernsehkonsumenten

und Radiohörerinnen stellen

Lisa Schmuckli

Integration schafft
Desintegration.
Philosophische Reflexionen zu einem umstrittenen
Umstand

In ihrem Referatstext reflektiert die Philosophin Lisa Schmuckli

«in vier Fragmenten» das Thema «Integration». Der erste
Teil zeigt, dass die wiederkehrende Problematisierung von
Integration Ausdruck von Deregulierungen und von einem
allgemeinen Unbehagen in dieser gegenwärtigen Zeit ist. Im
zweiten Teil führt die Autorin die These aus, dass die

Ordnung der Gesellschaft aufAusschluss gründet und dass folglich

Integration zu einem gesellschaftlichen Auftrag mit
Ambivalenzen wird. Gibt es auch Voraussetzungen, die eine
ambivalente Integration ermöglichen oder gar erleichtern
würden? In einem dritten Teil werden zwei Vorschläge, wie
solche Voraussetzungen idealtypisch aussehen könnten, zur
Diskussion gestellt. Das Referat schliesst mit der Auflösung
oder zumindest mit der Erläuterung des Titels: Integration
schafft Desintegration. Red.

75



fest, dass die Medien zunehmend ihre
journalistische Unabhängigkeit und den

Auftrag öffentlicher Denk- und Analysearbeit

aufgeben und damit zur «Fiktiona-
lisierung von Wirklichkeit»1 beitragen.

Mit diesen Beispielen von Deregulierung

will ich zeigen, dass wir uns in
dieser Welt nicht mehr daheim fühlen,
dass sie uns zunehmend unvertraut und
fremd wird. In seiner Schrift Das
Unbehagen in der Kultur konnte Freud
noch notieren, dass wir «aus dieser Welt
nicht fallen (können). Also ein Gefühl
der unauflösbaren Verbundenheit, der

Zusammengehörigkeit mit dem Ganzen
der Aussenweit» haben.2 Heute besteht
das Unbehagen wohl genau im Gefühl,
tatsächlich aus der Welt fallen zu können!
Die Verbundenheit mit der Aussenwelt
und die Zusammengehörigkeit mit dem
sozial Ganzen, dem Sozialraum, haben
sich dereguliert oder gar aufgelöst; wir
sind - pointiert - aus der Welt gefallen,
sind desintegriert.

Aber nicht nur die Welt zerfällt, auch
das Individuum verliert tendenziell seine

biographische Kontinuität bzw. muss
diese als Identität hervorbringen. Das
Bild, das der Mensch von sich selber
hat, erweist sich als eine lose Sammlung
von Schnappschüssen.3 Das Selbstbild ist
weniger eine gefestigte Figur denn
vielmehr ein Haufen zusammengewürfelter
Einzelbilder. Mit anderen Worten: Die
Identität wird problematisch; sie entwickelt

sich nicht mehr selbstverständlich,
eingebettet beispielsweise in eine
(Erzähl-) Gemeinschaft und begleitet von
Vorbildern, verankert auch in einer
Zeitdimension, die Erfahrungen zulässt.
Vielmehr wird Identität zu einer zufälligen
Momentaufnahme, die zudem unter dem
Druck der Effizienz und Anpassung steht
und im Verlauf des Lebens individuell
zusammengesetzt und manchmal mühsam,

manchmal lustvoll hervorgebracht
werden muss.

Das Unbehagen angesichts dieser

Desintegration konkretisiert sich auch
in einer Atmosphäre der Ungewissheit

und im Gefühl der Angst. Die
Ungewissheit beispielsweise, ob der eigene
Arbeitsplatz morgen noch existiert, ob
der Pensionskassenanteil nicht doch auch

verspekuliert worden ist, ob die eigene
Gesundheit dem gesteigerten Lebenstempo

folgen kann. Die Angst beispielsweise
davor, von gelangweilten betrunkenen
Jugendlichen an einer Bushaltestelle
verprügelt zu werden, oder die Angst vor
dem globalen atomaren Wettrüsten.

Mir scheint, dass dieses Unbehagen,
die Atmosphäre von Angst und
Ungewissheit, kollektiv immer wieder von
Neuem zurückgedrängt, übergangen
und sozial bzw. politisch verharmlost
(vernüütiged) wird; das fördert eben ein

aggressives Verhalten - und zwar nicht
nur auf der Strasse oder in der Politik,
sondern auch in der Wirtschaft. Der
kollektive Umgang mit diesem Unbehagen
führt zu einer eigentlichen «sekundären

Barbarisierung»4.
Der hier skizzierte Verlust von

Selbstverständlichkeiten und das vielschichtige
Unbehagen bewirken, dass wir desintegriert

- eben: aus der Welt gefallen- leben.
Aber ist es denn wirklich ausschliesslich
ein Verlust? Unbehagen und Angst sind
auch dann wahrnehmbar, wenn sich
etwas Neues eröffnet; und aus den
Gewohnheiten herauszurollen, kann auch

ungeahnte Freiheiten mit sich bringen.

- Welche Integration ist denn angesichts
dieser Zeitdiagnose gefragt: eine Art
Reintegration in die Gewohnheitsregeln, ins
«Altbekannte» oder aber eine Integration

in neu gewonnene Freiheiten? Fest
steht nur: Integration selbst ist abermals
zu diskutieren.

2. Die Ordnung der Gesellschaft
basiert auf Ausgrenzung - und zieht
damit Integration zwingend nach sich.
Leben, arbeiten, sozial oder politisch
tätig sein bedeutet immer leben, arbeiten,

sozial oder politisch tätig sein mit
Anderen. Es ist offensichtlich, schon fast
eine Banalität: Leben bedeutet leben mit
Anderen, anderen Menschen und ande-

76



ren Wesen (z.B. Haus- und/oder Nutztieren),

als wir es sind. Die Gesellschaft nun
organisiert und ordnet dieses Leben und
Arbeiten mit anderen modellhaft, indem
sie einteilt: Die einen gehören dazu, haben
diese Gemeinschaft vielleicht aufgebaut,
Regeln eingeführt und/oder abgeändert
und sind etabliert; die anderen sind erst
seit kurzem dazu gestossen, kennen die
Regeln kaum und werden als Aussenseiter

wahrgenommen. Diese Ordnung

- hier die Etablierten, dort die Aussenseiter

- schafft eine gewisse Klarheit und
damit auch eine gewisse Sicherheit und
Stabilität der Gesellschaftsordnung.

Ich bin mir durchaus bewusst, massiv

zu vereinfachen. Worauf es mir ankommt,
ist jedoch folgende Feststellung: Die
Etablierten einen sich, indem sie die
Anderen ausschliessen. Diese Gesellschaftsordnung

entsteht durch Inklusion der
Etablierten und Exklusion der Anderen.
Die Anderen: Das sind je nach Interesse,

Kalkül und/oder ordnungspolitischen
Interventionen mal die Migranten und
Migrantinnen, mal die Frauen oder die

IV-Bezüger. Prototyp des Anderen ist der

Fremde. So wird beispielsweise der Fremde

in der modernen Gesellschaft durch
die politischen Konzepte der ethnischen
und nationalen Identität bestimmt. Der
Fremde, der «heute kommt und morgen
bleibt» (Simmel), hebt sich von der
nationalen Identität der so genannten
Einheimischen ab. Dabei «geht vergessen,
dass <fremd-sein> sich nicht durch sich
selbst bestimmen kann»5; «fremd-sein»
basiert auf Zuschreibungen der Etablierten.

Hinsichtlich jener Menschen, die
dazugehören, die zum Kreis der Etablierten
gehören, lassen sich gewisse moralische
Pflichten und Verantwortungen festmachen.6

In der Abgrenzung vom Anderen
wird somit bestimmt, wer zu den
Etablierten gehört und welchen Wert diese

Zugehörigkeit hat. Die Fremden werden
in diesem Inklusion-Exklusions-Ord-
nungsverfahren zur negativen Vorlage
des positiven Selbstverständnisses der
Etablierten.

Der Fremde ist, je länger er bleibt,
auch fast schon etabliert. Der Fremde
ist ein Arbeitskollege im Sozialamt, eine
Freundin, die Pflegerin der Schwieger-

Iritegration am
Arbeitsplatz:
Mitarbeiter der Hilti-
Werke (Bild: Roland
Schneider).

77



mutter, derJournalist, der morgen seinen
Beruf an der Schule vorstellen wird; sie

sind Teil der Gesellschaft und erfüllen
die Bestimmungen, jene Eigenschaften
der Etablierten, denen man verpflichtet
ist. Und wenn sie wieder zurückkehren?
Die Etablierten werden von dieser Phantasie

bedrängt und beunruhigt, dass die

vertrauten Fremden ja jederzeit wieder
gehen und sie damit verschmähen und
verwerfen könnten. Und diese phantasierte

Zuschreibung lässt den vertrauten
Fremden wieder zum Aussenseiter werden.

Die Fremden werden zu Trägern von
Ambivalenzen. Der Fremde, der allenfalls
wieder zurückkehrt, verwirft die
Aufnahmegesellschaft und wirft damit zugleich
den Etablierten auf sich selber zurück.
Der Etablierte ist jetzt mit der Frage
konfrontiert, ob es ihm möglich ist, ein
Anderer zu sein. Zugleich verdeutlicht der
Fremde, dass auch der Etablierte
emigrieren und damit fremd werden könnte;
dass dann auch der Etablierte zwar von
seinem Grundrecht, auszuwandern,
Gebrauch machen kann, dass er aber ebenso

wenig auf ein Recht einzuwandern,
zurückgreifen kann7 und folglich auf eine

Art «Gastrecht» hoffen muss. Wie würde
man mit ihm, dem Etablierten, an fremden

Orten «verfahren»? - Die eigenen
Ambivalenzen werden dem Fremden
angehängt; anders gesagt: Aussenseite-
rinnen und Aussenseiter werden zu den

Fängern der Risiken und Ängste, die das

Unbehagen in dieser Gesellschaft bzw.
in diesem sozialen Raum mit sich bringen.

Ausgeschlossen und zu Trägern von
Ambivalenzen werden jedoch nicht nur
Fremde; auch Kranke und Behinderte
oder/und déviante Jugendliche und/oder
allein erziehende berufstätige Mütter
(oder noch weitere «Gruppierungen»)
unterliegen diesem Inklusion-Exklusi-
ons-Ordnungsverfahren. Ausgeschlossen
werden meist jene Menschen, die eine

Differenz zu den Etablierten in ihrem
Verhalten, mit ihrem Körper und ihrer

Lebensführung sichtbar machen und
offenbaren. Indem man (beispielsweise)
den Kranken als Kostenfaktor in den
Griff bekommt, verweigert man sich
zugleich der Ambivalenz seiner Versehrt-

heit, seiner Hinfälligkeit oder gar seiner
Todesnähe, die wiederum berühren und
damit das eigene Unbehagen schüren
könnte.

Integration im Sinne der Assimilati-
onspolitik hatte den Aussenseiter dem
Etablierten angleichen wollen und damit
gleichzeitig das Inklusion-Exklusions-
Ordnungsverfahren beibehalten. Ziel
war es, die Ordnung der Gesellschaft
durch «Schweizermacherei»
aufrechtzuerhalten. Ein Nebeneffekt war die
Illusion, damit auch die Ambivalenzen
ausschalten zu können. Das Versagen
der Assimilationspolitik hat faktisch
zu einer pluralen, multiethnischen
Gesellschaft geführt.8 Die Ambivalenzen
sind jedoch nicht gelöst, vielmehr noch
immer virulent und schüren anhaltend
Unsicherheiten und Unbehagen.

Integration im Sinne einer Akkultura-
tionspolitik will die Eigenart des Anderen

erfahren, kennenlernen, schliesslich
auch anerkennen, so dass die vertrauten
Regeln, die herkömmliche Ordnung und
die gewohnten Lebensweisen des
Etablierten selbst infrage gestellt und damit
verändert werden. In diesem Prozess

integriert sich der Fremde, indem er den
Etablierten ver-rückt und bewegt, indem
schliesslich beide ihren vertrauten Ort/
Standpunkt verlieren und einen anderen
einnehmen. In diesem Prozess entdeckt
auch der Etablierte seine Selbst-Fremdheiten.

Die französische Philosophin Julia

Kristeva betont den «Mut, uns selbst
als desintegriert zu benennen, auf dass

wir die Fremden nicht mehr integrieren
und noch weniger verfolgen, sondern sie

in dieses Unheimliche, diese Fremdheit
aufnehmen, die ebenso ihre wie unsere
ist»9.

Wie aber kommt man zu diesem Mut,
sich desintegriert zu benennen und die
Ambivalenzen wahrnehmen zu können?

78



Kann man diesen Anspruch überhaupt
erfüllen? Ist dieser Anspruch Wunsch

- oder anzustrebende Wirklichkeit?

3. Ingredienzien einer ambivalenten
Integration
Was es braucht, um sich selber als
desintegrierte Person zu verstehen, das Grundrecht

auszuwandern zu bestätigen und
am aufklärerischen, humanen Postulat
des (moralischen) Rechts aufDifferenzen
festhalten zu können, möchte ich in
diesem dritten Teil skizzieren und zur
Diskussion stellen. Meine beiden
Ingredienzien lauten: «Differenzverträglichkeit»

und «ein wahrnehmungsstarkes
Subjekt».

Im Kontext der Multikulturalität ist
immer wieder Toleranz appellativ
gefordert worden. In der Praxis jedoch
hat sich gezeigt, dass Toleranz mit
Ausschluss und Definitionsmacht zu tun hat,
die zugleich das Exklusion-Inklusions-
Ordnungsverfahren subtil unterstützen.
Folglich ist Toleranz mit Hierarchien und

arrogantem Auftreten in Verbindung
gebracht worden; schliesslich kippte sie
mehr und mehr in Gleichgültigkeit.
Ursprünglich bedeutete «Toleranz»
Duldsamkeit in Glaubensfragen. Dabei ging
es in der Duldung nicht nur um eine

passive Haltung der Nicht-Einmischung,
sondern um eine Anerkennung von
Andersartigkeiten. Toleranz umschloss
ursprünglich ein doppeltes, nämlich die

Duldung der Meinung Anderer und von
deren Verhalten, zugleich aber auch die

Nicht-Duldung bestimmter Positionen.
Wo aber waren hier die Grenzen
zwischen Duldung und Nicht-Duldung zu
ziehen? Eine reine Duldung musste ja
alles dulden, also auch Rassisten oder
Sexisten...

Wird Toleranz grenzenlos ausgelegt,

kippt sie in eine kühle Gleichgültigkeit.
Herbert Marcuse nannte diese Haltung
repressive Toleranz: Die Toleranz wird
zu einem Alibi, sich nicht einmischen
zu müssen. Genau aufgrund dieser
unscharfen Grenzziehungen zwischen Tole¬

ranz und Gleichgültigkeit hat «Toleranz»
als Wert ein immanentes Problem.
(Toleranz selbst trägt ein Dilemma in sich:
«Nimmt man sie rein als unbeschränkte

Duldung, duldet man auch, was nicht zu
dulden ist, beschränkt man aber die
Duldung, wird die Intoleranz zum inneren
Moment der Toleranz. »10) Verlangt wird
vielmehr eine Entwicklung «von der
Toleranz zur Differenzverträglichkeit (Hans
Saner). Differenzverträghchkeit bedingt
zum einen, dass man die verschiedensten
Unterschiede wahrnimmt und diese zum
anderen als gleich-wertig und somit auch

gleich-berechtigt anerkennt. Zugleich
geht es darum, zu prüfen, welche
Differenzen zu gravierenden Widersprüchen
und Ambivalenzen führen und scheinbar
kaum mehr verträglich sind.

Differenzverträglichkeit, wie ich sie

interpretiere, geht von der Notwendigkeit

der Differenzen in einer pluralen
Gesellschaft aus, ohne die damit
einhergehenden Ambivalenzen und Anstrengungen

zu negieren. Wie sagt der Volksmund

so zutreffend: «Gegensätze ziehen
sich an.» Es sind Unterschiede, die das

Leben abwechslungs- und zugleich
konfliktreicher werden lassen. Nun kommt es

darauf an, dass diese Unterschiede nicht
in einer Hierarchisierung von sog.
angenehmen und unangenehmen Differenzen
entschärft werden oder ausschliesslich
erlitten werden müssen, so dass es zu
einer Passion der Differenz führen würde.11

Vielmehr geht es darum, Unterschiede
auszuhandeln und zu gestalten.

Voraussetzung einer pluralen
Gesellschaft ist Differenzverträglichkeit.
Voraussetzung der Differenzverträglichkeit

ist ein Subjekt, das die Differenzen
wahrnimmt, erträgt und auszuhandeln
versteht, kurz: wahrnehmungsstark ist.
Mein Konzept des wahrnehmungsstarken

Subjekts umfasst mindestens zwei
praktische Kompetenzen, nämlich die
Wahrnehmungs- und die Pluralitäts-
kompetenz12:

Wahrnehmungskompetenz erfordert

die Fähigkeit, gleichzeitig mehrere

79



Leben in Übergangen
(Bild: Corbis

Westlight).

Wahrnehmungen zu empfinden und zu
erkennen und aus dieser Fülle auszuwählen.

Dazu gehört auch die Möglichkeit,
Wahrnehmungen bewusst und gezielt zu
filtern. Filtern erweist sich hier als jene
Kompetenz, sich gegen gewisse
Wahrnehmungen auf Zeit empfindungslos zu
zeigen, ohne dass diese punktuelle
Empfindungslosigkeit die Wahrnehmungsmöglichkeit

selbst tangiert.
Dass dieser Filter notwendig ist,

demonstriert die Forderung nach Effizi¬
enz. Effizienz zwingt zu
einem höchst schnellen
Erfassen von Situationen
und deren Abwicklung;
sie zwingt zu einem
« Hochgeschwindigkeitssehen»13:

Das Individuum

hat sich unermüdlich

der alltäglichen
Beschleunigung dessen,

was sich ihm zeigt,
anzupassen. Die Beschleunigung

führt zu einer
eigentlichen Automatisierung

der Wahrnehmungen

und «entmündigt» das
wahrnehmende Subjekt.

Wahrnehmungsschwach wird das

Subjekt dann, wenn es sich von
Wahrnehmungen abschottet und in einen
anästhesierten Zustand verfällt. Und
was als empfindungsloser Effekt zwar
noch sinnvoll sein kann, verändert sich
als Zustand zu einer individuellen und
zugleich sozialen Desensibilisierung.14
Ein Phänomen dieser Desensibilisierung
ist die zunehmende soziale Kälte.
Wahrnehmungsstark ist also jenes Subjekt,
das sich seine Wahrnehmungen bewusst

auswählt, aneignet und zu Erfahrungen
verarbeitet.

Die Wahrnehmungsvielfalt fordert
als zweite Kompetenz eine «Pluralitäts-
kompetenz»15. Sie ermöglicht, dass das

Subjekt gleichzeitig Verschiedenes
wahrnehmen kann - verschiedene Gefühle,
Assoziationen, Stimmungen, Meinungen,
Sichtweisen, Blickwinkel, auch verschie¬

dene Formen des Ausschlusses -, ohne
dass es sich überfordert oder in seinen

Empfindungen überflutet fühlt und ohne
dass es seine Selbstwahrnehmung
einschränken und seine Selbstbestimmung
aufgeben muss. Gerade weil Identitäten
und Lebensentwürfe vielfältig gestaltet
werden können, weil das individuelle
Leben zunehmend als ein Leben in
Übergängen stattfindet und weil Vielfalt

(und ihre Kehrseite: die Labilität)
zur alltäglichen Normalität geworden ist,
muss das Subjekt in seiner Handhabung
dieser vielfältigen Pluralitäten kompetent

bzw. gestärkt werden. Die Plurali-
tätskompetenz zeigt sich hier auch als

Fähigkeit, in Übergängen zu existieren,
sich eigener Transformationsprozesse
bewusst gewahr zu werden und diese
reflektierend zu begleiten. Das Subjekt
entwirft sich und seine «Welt» aufgrund
der Vielfalt.

Ein solchermassen begabtes und auch

gebildetes Individuum ist ein
wahrnehmungsstarkes Subjekt, das seine Stärke
darin sieht, die Pluralität nicht beherrschen

und bewältigen zu müssen, sondern
ihr gerecht zu werden. Ein Subjekt also,
das sein Selbstbild nicht als einen Haufen
Schnappschüsse übersieht, sondern dieses

zu gestalten vermag. Das Subjekt, das
über diese zwei Kompetenzen verfügt,
muss weder zu seinem eigenen Diktator
werden, der die interne Selbstfremdheit
als Überfremdung verachtet und seine

eigenen Minoritäten unterdrückt, noch
über befremdende und fremde Wahrnehmungen

bzw. über Andere bestimmen.

Hugo Loetscher schreibt dazu in
seinem Werk Der Immune: «Hätte er sich

zur Deckung bringen wollen, einmal und

ganz und für immer, hätte er in sich selber
mindestens eine Minorität unterdrücken
müssen. Damit aber wäre er sein eigener
Diktator geworden und hätte in sich selber

schon ein totalitäres System errichtet.
Mit all dem, was nicht zur Deckung kam,
tat sich ein Spannungsfeld auf, und sein

Agieren bedeutete nicht, diese Spannung
aufzulösen, sondern sie zusammenzu-

80



halten, darauf bedacht, nicht zerrissen

zu werden... Zugleich aber enthielt der

Rest, der nicht aufging, die noch nicht
genutzten Möglichkeiten; er hoffte, dass

sich darunter auch jene befand, auf seine

eigne Weise etwas Menschen-Mögliches
zu sein.»16

Ich bin mir bewusst: Meine Ingredienzien

fordern heraus, gerade weil sie den
Luxus der Aufmerksamkeit gegenüber
den Wahrnehmungen und den Luxus
der Zeit gegenüber der Komplexität
der Realität und ihrer Analyse
beanspruchen. Ich denke, dass die pluralen
Prozesse ambivalenter Integration beides

notwendig brauchen: die Zeit, um
wahrzunehmen, den Raum, um die Komplexität

nachzuvollziehen. Und jeder einzelne
Mensch braucht den Sozialraum, also
jenen Raum, in dem das Leben mit den
Anderen stattfindet, um sich darin zu
verorten/zu verankern und ver-rücken
zu lassen.

4. Integration schafft Desintegration
schafft Integration...
Zum Schluss möchte ich noch meinen
mehrdeutigen, um nicht zu sagen
missverständlichen, Titel «auflösen» oder
zumindest erläutern.

Wenn ich mich nach einer heftigen
Debatte und nach Klärung so genannter

Missverständnisse von meinen
Gesprächspartner/innen verstanden fühle,
wenn sich mir nach der Anstrengung
wiederholter Lektüre ein bis anhin
fremder Text erschliesst und ich den

Ausführungen einer Autorin langsam
folgen kann, wenn ich eine komplexe
Situation wahrnehme und allmählich
zu entziffern verstehe, wenn sich dann
diese Anstrengung im Glücksgefühl
verdichtet: ich hab's verstanden! - dann
geht so etwas wie ein Erdbeben durch
mich hindurch und die Schichten in mir
verschieben sich; ich verändere mich.

- Diesen Moment, wo das, was ich als
unverständlich und mir fremd voreilig

verabschiedet und verworfen habe,
sich mir nach Anstrengung doch noch

erschliesst, nenne ich «Integration»;
und diese Integration bewirkt, dass ich
nicht mehr dieselbe bin, für einen kurzen,
vielleicht heftigen Moment des-integriert
worden bin.

Aber der Rausch des Jetzt-habe-ich-
es-verstanden! hält nicht an; die nächste

Abweichung oder Differenz oder Fremdheit

stört und verlangt nach Wahrnehmung

und Interesse. «Integration», die

Desintegration schafft, ist daher ein
unabschliessbarer Prozess kontinuierlicher

Störungen und Ambivalenzen; ein

Integrationsprozess zwischen der «Angst
der Freiheit und der Bequemlichkeit der
Gewissheit»17 - letztlich ein Prozess der
Selbstbildung mit den Anderen. •

1 Axel Honneth, Desintegration. Bruchstücke
einer soziologischen Zeitdiagnose, Frankfurt a.
M. 1994,14.
2 Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur
(1930), Studienausgabe Band ix, 198.
3 Vgl. Zygmunt Bauman, Unbehagen in der
Postmoderne, Hamburg 1999,48ff.
4 Ebd. 45.
5 Peter A. Schmid, Erinnerungen an das Fremde,
in: Cognitio humana -Dynamik des Wissens und
der Werte, hg. von Christoph Hubig und Hans
Poser, Leipzig 1996, 324.
6 Vgl. ebd. 325.
7 Vgl. Peter A. Schmid, Gibt es ein Recht auf
Einwanderung?, in: Ethik in der Schweiz, hg.
von Helmut Holzhey und Peter Schaber, Zürich
1996, 77Î.
8 Vgl. Peter A. Schmid, Die Angst vor dem Fremden,

in: Rote Revue 1/1994, iof.
9 Julia Kristeva, Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt

1990, 209.
10 Norbert Wokart, Die Welt im Kopf. Ein Kursbuch

des Denkens, Stuttgart 1998, 226.
11 Vgl. Lisa Schmuckli, Differenz und Gerechtigkeit,

Referat an der Paulus-Akademie Zürich,
unter www.paulus-akademie.ch > Dokumente.
12 Lisa Schmuckli, Begehren nach Bildern, Wien
2006, 205ft.
13 Lydia Haustein, Reise in einen Reistag. Die
Wiederentdeckung der Kunst, in: Das Erbe der Bilder,
hg. von Belting/Haustein, München 1998, 31.
14 Vgl. Wolfgang Welsch, Ästhetisches Denken,
Stuttgart 1990,16.
15 Wolfgang Welsch, Subjektsein heute, in: Studia

Philosophica 51/1992,162.
16 Hugo Loetscher, Der Immune, Zürich 1985,
366.
17 Zygmunt Bauman, a.a.O., 360.

8l


	Integration schafft Desintegration : philosophische Reflexionen zu einem umstrittenen Umstand

