
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 2

Artikel: Was Kultur in Afrika ist und vermag

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeid

Was Kultur in Afrika ist
und vermag

Über kulturelle Missverständnisse zwischen Afrika und
Europa handelt der Text von AI Imfeid. Sie beginnen schon
bei Wörtern, die im afrikanischen Kontext andere Bedeutungen

annehmen. Der Kolonialismus hat Köpfe und
Kulturen weit mehr verwirrt, als uns bewusst ist. Hinzu kommt
die Komplexität afrikanischer Kulturen, die aus einer
wechselvollen Geschichte von Unterdrückungen, Wanderungen
und Sklavenjagden hervorgegangen sind. Nach dem Verfasser

überwinden Afrikas Menschen den Kolonialismus nur,
wenn sie diesen als Referenz nehmen, zum Beispiel auch die
Schreibkultur als Instrument der Kreativität und Lebensgestaltung

einsetzen. Europa ist jedenfalls ein Teil Afrikas
geworden. In Europa sehen und besuchen Afrikaner/innen
darum die «andere Hälfte» des eigenen Seins. Das Schengener

Abkommen müssen sie als schmachvolle Ohrfeige
empfinden. AI Imfeid hat seinen Text für die Neuen Wege
gekürzt und überarbeitet. Die ursprüngliche Fassung diente als

Grundlage für ein Beratungsgespräch mit dem deutschen

Bundespräsidenten Horst Köhler im Vorjahr. Red.

Partner oder gar Freunde?
Zwischen Europäern und Afrikanern gibt
es massenweise Missverständnisse; man
redet sehr oft aneinander vorbei. Wir
im Norden reden gerne von Freunden,
Partnern und von Dialog. Selbst wenn
es diese Begriffe in Bantusprachen nicht
gibt, haben die Afrikaner/innen durch
die europäische Schule hinzugelernt.
Deshalb überlagern sich nun Begriffe
und Vorstellungen; sie bekommen eine

doppelte oder Mehrfachbedeutung.
Damit können afrikanische Menschen

spielen, entweder Worte gegeneinander
setzen oder nur die eine Bedeutung
herausnehmen. Die Folge ist, dass sie damit
anders umgehen, als es unseren
Erwartungen entspricht.
i. Beim Begriff Freund sei man sehr

vorsichtig; schon das englische Wort
friend beinhaltet etwas anderes als das

deutsche Freund oder der französische

ami. Ein europäischer «Freund» gibt dem
Afrikaner das sichere Gefühl von guten
Beziehungen nach aussen und somit eine

Art Versicherung. Der Europäer zahlt,
kaum je der Afrikaner; schon das zeigt,
dass es eher ein Vater-Sohn-Verhältnis ist.
Für ein Miteinander-Teilen mit jemand
von aussen fehlt das Bewusstsein.

2. Partnerschaft und Partner sind genau
so schwammige Worte und bedeuten
letztlich kaum mehr als ein gutes Verhältnis,

um zu Geld zu kommen. Das Wort
ist in der Entwicklungszusammenarbeit
missbraucht und total abgewertet worden;

wir sollten es ganz fallen lassen.

3. Somit stehe ich vor dem ebenfalls
missbrauchten Begriff Dialog. Wenn beide
Seiten mit denselben Wörtern ganz anderes

meinen, dann wird alles zum Palaver
und zu keinem Austausch. Dialoge kommen

mir vor wie ökumenische Gespräche
im christlichen Westen. Letztlich will die
eine Seite die andere von ihrer «Wahrheit»

überzeugen; zu einem Nachgeben
oder Kompromiss kommt es kaum.

4. Bantusprachen kennen die
indogermanische Zukunft nicht; dafür sind sie

viel stärker auf Vergangenheit (mit den

44



Ahnen, ihren Vorvätern) ausgerichtet.
Somit können Begriffe wie «Planung»,
«Fünfjahresplan» oder «in drei Monaten»

zwar verstanden werden, aber sie

werden in einem tieferen Sinn nicht
begriffen oder ernst genommen und somit
kaum eingehalten.

Eines soll also gleich von Beginn weg
klar sein: Der moderne afrikanische
Mensch lebt, durch Kolonialismus und
Schule sozialisiert, in einem doppelten
Bezugsnetz und besitzt-meist unbewusst

- die Chance zur Mehrdeutigkeit.

Was fiel auseinander?
Chinua Achebe, der inzwischen weltbekannte

nigerianische Schriftsteller,
begriff es intuitiv bereits 1958 in seinem
ersten Roman und heutigen Klassiker
Things FallApart: Alles fällt auseinander,
zerstückelt oder zerbröselt sich. Es war
der erste auf dem Kontinent in Englisch
geschriebene Roman - abgesehen von
einigen sehr frommen und kirchlich
geprägten Versuchen in Südafrika - und
seine Publikation ein Fanal.

1956, knapp zwei Jahre vor Achebe,

hatte der frankophone Kameruner
Mongo Beti in Paris einen Roman
veröffentlicht, der eher ein Pamphlet war:
Der arme Christ von Bomba. Er verriss
darin das koloniale Schulsystem, das

offenbar mehr prügelte als lehrte. Erst
später begriff man, dass es Beti in seiner

Anklage nicht um die Mission ging,
sondern um dieses westliche System, das ohne

Rücksicht auf traditionelle Werte die
Denkweise des Westens dem Afrikaner
aufoktroyieren wollte. Die Folge waren
Verbitterung und Selbstzerstörung.

Hätte man damals in Europa diese
Stimmen zu deuten und somit auch zu
verstehen vermocht, so hätten die
Europäer manches von Afrika und seinen
Menschen begriffen. Was denn? Dass
der Kolonialismus kulturell und geistig
viel tiefer ging als angenommen und dass

sowohl Kirche als auch Schule - meistens

gut gemeint - Köpfe und Kulturen
viel mehr verwirrten, als alle diejenigen

ahnen konnten, die meinten, Kultur und
Zivilisation zu bringen. Dass dieser
Kolonialismus keine Romantik war,
sondern Sarkasmus und Missverständnis,
ein downgrading und eine Beleidigung,
die ganz schmerzlich und tief unter die
Haut gingen.

Von der Oralität zur Literatur
Dieses Missverständnis hat bis heute
tragische Folgen. Die westliche Seite kann
einfach die afrikanische Anklage nicht
begreifen und schaut sie als Polemik an.
Auf der anderen Seite können bislang
nur wenige Afrikaner unterscheiden
zwischen dem Positiven und Negativen der

Einführung einer Schreibkultur auf dem
Kontinent
südlich der
Sahara. Es

wurde ein

- vielleicht
schmerzlicher

- Übergang

von
der Oralität
zur Literatur

geschaffen.

Afrikas
Menschen
haben bis
heute kaum
bewusst
wahrgenommen,

dass

sie ein neues
Instrument
der Kreativität und Lebensgestaltung in
Händen haben, denn sie lernen immer
noch blind auswendig, werden zu Kopierern

statt zu Gestaltern. Sie lernen viel
dummes Zeug für ein Examen in Oxford
oder Paris, um ein Papier oder einen Titel
(aber kaum Sinn und selten einen würdigen

Job) zu erhalten.
Sie geben ferner wenig für den Aufbau

eines Verlagswesens aus. Bücher
sind Schul- und somit Staatssache. Ein
Buchmarkt ist auf dem Kontinent erst
zögernd im Entstehen; selbst wenn in

Gabou (1992): «Stell
dich gut zu deinen
Nachbarn, sie helfen,

wenn du in Not bist.»

45



Ada (2005): Hahn
(in: Regula Tschumi,
Die vergrabenen
Schätze der Ga.
Sargkunst aus Ghana,
Benteli Verlag).

einheimischen Sprachen geschrieben
und veröffentlicht würde (wie Linke bei

uns immer wieder gefordert haben), es

würden kaum mehr Bücher abgesetzt.
Eine Buchkultur keimt ganz zögernd,
und die ersten Pflänzchen werden gar
rasch verbrannt.

Die Europäer haben stets mit Verachtung

aufdie Koranschulen herabgeschaut

- selbst ich -, denn auch dort wird
eingeprügelt, und die Knaben lernen den
altarabisch geschriebenen Koran auswendig.

Wir haben uns stets gefragt: Ist denn
solches überhaupt eine Schule? Und was
bringt das Ganze? Erst heute begreife ich,
dass diese Form der Schule wenigstens an
die alte afrikanische Oralität anknüpfte
und in dem Sinne kein Kulturschock war;
denn auswendig gelernt hatte man seit

Jahrtausenden.
Hier konnten die Schüler am Ende den

ganzen Koran auswendig und nach und
nach lernten sie dazu - auf fast geheim¬

nisvolle Art und Weise - Mysterien
verstehen oder erahnen. Bei unserem System
lernte man auswendig für ein Examen
und ein Papier, das nachher Aufstieg
garantieren sollte; doch dieser Aufstieg
gelang nur wenigen.

Wir vermögen diesen Übergang von
der Oralität zur Schreibkultur nicht mehr
zu erfassen; den abgrundtiefen Graben,
den es zu überbrücken gilt, haben wir nie
erfahren müssen. Katholiken vermoch¬

ten es ein klein wenig nachzuvollziehen,
und wohl deshalb kamen sie in Afrika
stets besser an als die Protestanten mit
der Schrift allein. Die Katholiken hielten
einst ihre Messe noch ausschliesslich in
Latein, und viele meinten, das verstehe
doch niemand. Doch man begriff es; man
erahnte es; man fühlte es - als Elemente
eines erweiterten Verstehens, die dem
Afrikanischen näher liegen als bloss eine
übersetzte Heilige Schrift.

Was ist afrikanische Kultur?
Ob es überhaupt eine ursprüngliche oder
Primär-Kultur noch irgendwo auf dem
Globus gibt, mag dahin gestellt sein,
aber in Afrika gibt es sie bestimmt nicht.
Diesem Irrtum erlagen die grossen
Kolonialethnologen, seien es Radcliffe-Brown
oder Wilhelm Schmidt, Schebesta oder
Posselt, denn Afrikas Menschen sind
zuviel migriert und mussten sich mit anderen

vermischen, um so vielleicht langsam
Frieden zu machen.

Es gibt also keine einzige reine Kultur
auf dem Kontinent; es gibt keine
Aborigines; es gibt bloss Völker, aber keine
Stämme, wie sie die Ethnologen des 19.
und 20. Jahrhunderts beschrieben. Auf
dem afrikanischen Kontinent sind alle
und ist alles hybrid; eins um das andere

hat sich überschichtet - oder ist wie
Staub zwischen Ritzen gemischt.

Überbevölkerung und Hungersnöte,
Trockenheit oder Überschwemmungen

zwangen Grossfamilien immer wieder zu
Abspaltungen. Oder, wie in der Gegend

um das heutige Ghana, schickte man
Mädchen in die Fremde Sie sollten in
«Bars» arbeiten, vielleicht einen jungen
Mann finden und, wenn möglich,
wenigstens ein Kind heimbringen, um
damit die Fruchtbarkeit zu manifestieren.
Es gab die grosse Bantuwanderung, die
bis heute noch weitgehend unerforscht
und unklar ist: Jedenfalls kam es zu
Überschichtungen. Es gab laufend Luo-Ein-
wanderungen aus dem Sudan nach Kenia,
Uganda und bis nach Rwanda, Burundi
und dem nördlichen Tansania. Später ka-

46



men die arabischen Sklavenjagden über
den ganzen südlichen Kontinent hinzu
und damit oftmals verbunden ein
Ausweichen und Sich-Verstecken.

Ich will all das nicht weiter ausführen,

aber schon diese Hinweise machen

klar, wie komplex afrikanische Kulturen
sind. Was ihnen allen gemeinsam ist und
bleibt, das ist die Verehrung der Ahnen.
Afrikas Kulturen sind Ahnenkulturen.
Ein weiteres gemeinsames Element ist
die Beschwörung von Ahnen und Geistern.

Diese kann in Magie oder «Zauberei»

übergehen, was wiederum Ängste

erzeugt, die Menschen nötigen, immer
wieder zu Hexerei Zuflucht zu nehmen.
Zum Schutze dienen der enge
Zusammenhalt mit der Familie und den
Verwandten, damit das Nicht- Loslassen und
das sofortige Spenden oder Verzehren
(Potlatch) von allem, was man erhält.
Das aber verhindert die Entstehung
einer Mittelklasse mit der für sie typischen
Akkumulation.

Die Folge einerseits aus dem Verlust
des einstigen Sinns und andererseits aus
dem daraus resultierenden rasanten Zerfall

sind die heutigen absolut verwirrenden

und vieldeutigen magischen Praktiken.

Man beginnt zu beschwören. Der
heutige Künstler wird zum Hexenmeister;

er beschwört, verflucht, versucht
Geister zu bannen. Würden sie es nicht
versuchen, stünden die Menschen vor
dem Vakuum, dem Nichts. Um über
die Hölle hinwegzukommen, kann der
heutige Afrikaner nicht den einstigen
Witchdoctor wiederbeleben. Es braucht
dringend etwas Neues. Diese Rolle der

Erneuerung übernehmen moderne
Literatur, Malerei, Plastik und Installation,
vielleicht Film und Theater, aber - leider

- sehr wenig die Musik, da diese bereits

zu sehr kommerzialisiert ist.
Um dem Ganzen eine Dimension zu

geben, wage ich einen Vergleich: Was
dem Deutschen Theodor Adorno oder
dem Amerikaner Bob Dylan, das ist nun
dem Afrikaner der moderne Griot, also
der Schriftsteller, der seine Geschichten

schreibt; oder es mag erweitert der Maler
oder Installationskünstler sein. Ich denke

an die bombastisch gemalten Storys der

Kongolesen Chéri Samba und Moke mit
ihren Themen Korruption, Nachtleben,
Sex, AIDS. Ein weiteres Symbol ist für
mich Romuald Hazoumé mit seinen
Installationen, dem Familienbetrieb in
einer Garage: Aus Abfall, dem modernen

Rohstoff, wird die Welt erneuert.

Afrikanische Kultur lebt von
Referenzen
Mit dem Stichwort «Abfall» bin ich bei
einem vieldeutigen Vorgang. Um nicht
missverstanden zu werden: Für mich ist
Abfall positiv wie negativ besetzt, mythologisch

wie realistisch, sowohl biblisch
(«zu Staub sollst du zurückkehren») als
auch ökologisch. Reste, Verbrauchtes
oder Weggeworfenes werden eingesammelt,

vom Künstler berührt und damit
erweckt. Das sind keine Abfälle, das sind
kleine neue Baustücke. Das Gleiche von
einst bekommt neuen Sinn. Das Einstige
wird zum Zitat.

Wie bereits erwähnt, lebt Afrikas Kultur

von anderen und überlagerten
Kulturen, deshalb enthält sie dauernd
Referenzen. Echte Kunst und Kultur kopieren
anderes nicht, sondern verarbeiten es,
formen es um und lassen Bezüge erkennen.

Solche Bezüge schaffen Kontexte
und Mitwelten.

Afrikas Menschen haben den
Kolonialismus knapp hinter sich; sie kamen

aus grossen Abhängigkeiten heraus, um
in neuen zu landen. Ihre Kultur hat sich
deshalb mit diesen Verstrickungen zu
beschäftigen. Solches vermag bloss die
Kultur zu tun; niemals die Politik, die
ob ihrer Kurzlebigkeit keine Zeitdimensionen

- weder zurück noch vorwärts

- kennt.
Afrikas Menschen haben den

Kolonialismus nicht überwinden können,
weil sie ihn verfluchten, statt ihn zu
zitieren. Sie sind noch ganz verstrickt in
ihn, und sie wollen es nicht wahrhaben.
Sie verdrängen den Kolonialismus, statt

47



ihn als Referenz zu nehmen. Mit noch
soviel Flüchen kann man etwas nicht
ungeschehen machen; zumal der
Kolonialismus auch Positives brachte wie die
Schrift, die Schule, die Klinik, eine neue
Form von Krankenpflege.

Afrikas Politik hat keine Ahnung,
was Übergänge sind und wie sie diese

begleiten sollte. Solche Wege brauchen
Bildstöckchen, Stelen und Kapellen. (Ich
denke an meine Heimat rund um den

Berg Napf.) Afrikas Politiker beschwören

eine Tradition, die rein mythisch ist
und so nie existierte; es ist eine verklärte
und damit verlogene Vergangenheit; man
vergisst dabei, dass selbst diese massiv

von Islam und Migrationen überlagert
wurde.

Es ist an der Zeit, dass Kunst und
Kultur diese Mythen - wie wir die
griechischen - aufnehmen und mit ihren
Vorgaben aufklären, also nicht zum
Verschwinden bringen, sondern daran
anknüpfen, um wegweisend zu werden.

Eine derartige Ahnenbeschwörung
vollzog der mosambikanische Maler
Malangatana zur Zeit vor und nach der

Unabhängigkeit - ganz in Erdbraun und
rötlich. Auch auf der Seite der Verklärung

dichtete der Senegalese Senghor
in noir/black. (Man möge zur Kenntnis
nehmen, dass noir nicht ganz black und
beide etwas anderes als schwarz sind!).
Beide standen unmittelbar auf dem Übergang

von der Kolonialzeit zur Unabhängigkeit.

Wer hat sie fortgesetzt? Hat man
nicht gemerkt, dass sowohl Black als
auch Erdbraun nicht halfen; aber auch
nicht ein Geist des politischen Chauvinismus

oder falschen Nationalismus.

Erlebnis in einem Township von
Port Elisabeth
Ein Ereignis bleibt mir in Erinnerung.
Ich besuchte 1998 Port Elisabeth (SA)
und wurde dort in eine der vielen Townships

geführt. Man sagte mir, wohl etwas
sarkastisch, dass es dort viel moderne
Kunst gebe. Und ich beteure, dass ich tief
beeindruckt war, wie sich viele Menschen

den ganzen Tag damit beschäftigten, aus
Abfall, Weggeworfenem und auch
Verlorenem Kunst zu machen. Sie konnten es

gar nicht - wie immer wieder anklagend
bemerkt wird - bloss um des Marktes
willen und für die Europäer tun, denn
dorthin kommen wenig und selten

Europäer. War es nun Kunst oder
Selbstbeschäftigung?

Etwas kam noch dazu: Es war die Zeit
der Initiation der Knaben zum Mannsein.
Man stelle sich das vor: Rund um den

riesigen Abfallberg herum sassen etwa
zwanzig auf den Abhängen des Garbage
Mountain (so wurde er tatsächlich von
den Leuten bezeichnet). Man schickte
die Knaben nicht mehr in den Wald oder
die Wüste wie einst, sondern verbannte
sie auf den Abfall, wo sie sassen und
schwiegen. Damit niemand zu ihnen
gehen konnte und sie auch den Eindruck
der Abgeschiedenheit hatten, war
Stacheldraht rund herum gespannt. Darin
hatten sich massenweise diese verdammten

Plastiksäcke, die man beim Einkaufen

erhält, verhängt.
Es ging noch weiter. Der Mann, der

diese reif werdenden Männer beobachten

musste, sass in einer einstigen
Lastwagenkabine, mächtig gross, wie sie so
allein vor dem Garbage Mountain stand.

Da war noch etwas, von dem ich nicht
weiss, ob er es bewusst tat oder es ihm
intuitiv einfiel: Das Fenster trug einen

Stacheldrahtvorhang.

Grenze und Wanderung
Afrikanische Menschen südlich der
Sahara liebten es einst, einen stundenlangen

Marsch unter die Füsse zu nehmen,
um jemanden zu besuchen, seine

Gastfreundschaft zu erleben und mit ihm zu
palavern. Deshalb hatte man mit den
Christen bis vor kurzem kaum Mühe,
wenn sie sonntags bis zu dreissig Kilometer

zum Gottesdienst kommen mussten.
Sie kamen - allein schon, um andere zu
treffen und um dabei zu sein. Das ist
afrikanisches Abendmahl.

Als das Fahrrad aufkam, fuhren sie

48



noch weiter, und zwar auf Feldwegen
und Sandsträsschen wüstester Art. Sie

schlängelten sich durch. Ja, die Schlange

war ihr Zeichen. Heute dominieren
das Sammeltaxi und Buschtaxi:
Zusammengepfercht zwischen Ware und Tieren
rasen sie dahin und hinterlassen
Staubwolken - also auch etwas nach oben.

Nur die Alten bleiben zu Hause und
hüten den Kraal.

Seit es nun diese verdammten Grenzen

gibt, hat man Afrikas Menschen die
Lebensweise zerschnitten. Ich erinnere
mich an ein altes Beispiel. Das Kachebere
Priesterseminar gehörte sowohl zu Sambia

als auch zu Malawi, deshalb stand
es im Raum der Grenze, die eine Hälfte
gehörte wohl zu Sambia, die «kleinere»
Hälfte zu Malawi, das schliesslich als
Land viel kleiner war. Es ging noch
zehn Jahre nach der Unabhängigkeit
gut, bis blinde Politiker kamen und eine
klare Grenze wollten und das Seminar
ausstiessen, es auf die beiden Länder
aufteilten.

Die Idee des Kachebere Seminars liesse

sich längst in allen Staaten Afrikas
überdenken und ausprobieren, denn sie
käme einer Kultur des Hin und Her, des

Über-die-Grenze-Gehens entgegen. Man
würde damit sogar besser den Schmuggel
bekämpfen als mit Polizisten. Der
Kulturverlust besteht darin, dass Afrika von
Europa alle Fragwürdigkeiten übernehmen

musste, um modern zu werden.
Der Islam kam den Afrikanern ganz

besonders entgegen, denn der Hadj, die
Wallfahrt nach Mekka, gefällt ihnen. Sie

pilgern natürlich nicht nur, um zu beten
und den Glauben zu bezeugen, nein,
genauso wichtig sind die Einkäufe, damit
man voll gestopft nach Hause kommt
und «erzählen» kann.

wird dafür gequält. Das ist jedoch eine

Initiation, um schlussendlich etwas nach
Hause zu bringen. Jeder und jede, der
oder die es geschafft hat, bekommt in
Westafrika den Ehrentitel Beento, genauso

wie jeder Mensch, der in Mekka war,
den Ehrentitel Alhadj tragen darf.

Nach ioo Jahren Kolonialzeit ist in
den Augen der meisten Afrikaner Europa
ein Teil Afrikas geworden (und zu
Europa gehören alle seine Staaten, auch die
Zeit hat nichts zu sagen). Europa schuldet

Afrika etwas, denn es besitzt all den

Reichtum, und etwas davon kann man
«heimholen». Afrika ist jedenfalls mehr

Europa als der vermeintliche europäische
Osten oder der Balkan. Warum begreifen
die in Brüssel Sitzenden das nicht? Das

Schengener Abkommen ist eine schmachvolle

Ohrfeige für Schwarzafrika.
Man kommt also her, um die «andere

Hälfte» des eigenen Seins zu besuchen;
doch keine Angst, die meisten gehen wieder

zurück, denn auf ihrem Boden leben
die Ahnen, ihre Lenker im Leben; man
muss zurück, um «erzählen» zu können,
denn erst dann ist man ein Beento. Diese
manchmal etwas wirren Gedankengänge
müssen kulturell aufgearbeitet werden,
etwa mit Reisen. Etwa nach dem Modell
der Japaner, die ursprünglich unbeholfen
in Europa herumhasteten.

Europa als ein Teil Afrikas
Nichts begriffen haben offenbar die

Europäer. Dem Hadj ähnlich ist nämlich der
oder die Beento (been to ein/e dort
Gewesene/r) auch Bintu. Man pilgert nach

Europa, weiss, wie hart es sein wird, man

Frau e rgese Us ehaft
mit Sardine (in:
Tschumi, a. a. O.).

49



Ein ganz wichtiger Gedanke: Afrika ist
heute- überall und weltweit-Diaspora,
denn alle sind einmal vertrieben worden,
sind ausgewandert, gingen weiter. Wenn
nun viele zurück möchten, können sie gar
nicht wissen, wohin. Afrikas Menschen
müssen mit Diaspora leben lernen. Aus
Diaspora erwachsen Kultur und Kunst.
Schon deswegen braucht Afrika neue
Grenzziehungen - vielleicht aus Kalk
und Wellblech?

Ein Afrikaner ist heute nolens volens
ein Sans-papier. Woher nur soll er oder
sie einen Pass erhalten? Wo werden
Taufscheine ausgestellt, wenn man weder zur
Taufe noch zur Schule geht? Und wenn
man nicht in der Stadt lebt? Selbst dort
wissen nur ganz wenige, welches Büro
zuständig sein soll, in dem man viel zu
viel für ein Papier bezahlen muss. Der
Afrikaner oder die Afrikanerin hat
Referenzen, aber keine Papiere.

Kein Afrikaner reist nur einer Sache

wegen; er hat stets viele - auch
widersprüchliche - Gründe im Kopf, alte und

neue, symbolische und realistische. Er ist

unterwegs im Sinn von Migrieren, Fahren
und Besuchen; all das ist ein Wesenszug
der Kultur. Es zeigt sich ganz stark am
liebevollen Bemalen von Lastern, Bussen
und Autos. Man setzt Allah mit hinein.

Wenn du nicht weiter weisst, rufe
Künstler
Es gibt ein Sprichwort, das heisst: Je mehr
Probleme, desto mehr Kunst. Genau so
scheint es mir, verhält es sich auf diesem

Kontinent des scheinbaren Wirrwarrs.
Am Schnittpunkt überleben am besten

Künstler und Schriftsteller. Sie sind es

denn auch, die den Übergang für sich
und andere schaffen, denn dieser Übergang

findet zuerst in Kopf und Herz statt.
Gesetze sind in solchen Lagen nutzlos;
jedes Gedicht bringt mehr. Maler, ja
sogar Fotografen, Schriftsteller und Dichter
finden rein intuitiv Ansätze zu Lösungen.
Sie legen ein Denk- oder Gefühlsfundament,

auf dem sich etwas anderes als das

Jetzige aufbauen lässt.

Der Nigerianer Niyi Osundare schreibt
seine Kommentare in der Tageszeitung
in Gedichtform. Man versteht diese
indirekte und künstlerische Form sehr
wohl. Er kann Gedankensprünge
machen, zwischen denen Leser/innen ihre

Gedanken oder Verse einsetzen. Er

spornt und stösst an. Ken Saro-Wiwa
hat mit seinen Kurzhörspielen am Radio
«Strassenfeger» ausgestrahlt. Diese Stücke

waren mehr als nur Soap; es waren
zum Teil Erweckungsstücke. Sembènes

Filme wie Xala haben den Reichen den

Spiegel ihrer Arroganz vor Augen gehalten

und uns manches über menschliche
Hohlheit an den Kopf geworfen. Lachen
und schmunzeln konnte die ganze Stadt
Kinshasa mit Hilfe der Bilder von Chéri
Samba, seinem Bruder und der ganzen
Schule. Das Lachen hat zwar die Politik
nicht verändert; aber vielleicht haben
Humor und schallendes Auslachen doch
etwas bewirkt.

Wir haben feststellen können, wie
zur harten Apartheidzeit in Südafrika
Gedichte nur so auf dem Asphalt
entstanden und aus dem Boden keimten und
wie nach der Befreiung 1992 die Malerei
explodierte.

Vielleicht gibt es eine Form der Abrie-
gelung, die zum künstlerischen Ersticken
führt. Schon bei den Römern hiess es:

Silent musae inter arma. Kriege fördern
bestimmt keine Künste, und so stellen
wir ein grosses Schweigen von Angola
bis zur Elfenbeinküste fest. Und wann
führt Armut zum Welken der Literatur
und Kunst? Wir stellen auch in Afrika
fest, dass auf dem Lande und inmitten
von Landwirtschaft keine Kunst und
Literatur entstehen. Musste solches nicht
ein Aufruf an alle NGOs sein?

Es braucht die Stadt. Das gesamte Klima

der Stadt musste kulturell gepflegt
und gefördert werden. Ich denke primär
an Architektur und Design, Strassen- und
Parkanlagen, Nischen und Hecken, Theater

und Kinos, Dancings und Bars, Hotels
und Restaurants: Sie alle - und viel mehr

- gehören auch zur Kultur. •

50


	Was Kultur in Afrika ist und vermag

