Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 2

Artikel: Was Kultur in Afrika ist und vermag
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Was Kultur in Afrika ist
und vermag

Uber kulturelle Missverstindnisse qwischen Afrika und
Europa bandelt der Text von Al Imfeld. Sie beginnen schon
bei Wartern, die im afrikanischen Kontext andere Bedeu-
tungen annebmen. Der Kolonialismus bat Kopfe und Kul-
turen wett mehr verwirrt, als uns bewusst ist. Hinzu kommt
die Komplexitit afrikanischer Kulturen, die aus einer wech-
sefvollen Geschichte von Unterdriickungen, Wanderungen
und Sklavenjagden hervorgegangen sind. Nach dem Verfas-
ser tiberwinden Afrikas Menschen den Kolonialismus nur,
wenn ste diesen als Referenz nebmen, zum Beispiel auch die
Schreibkultur als Instrument der Kreativitit und Lebensge-
staltung einsetzen. Europa ist fedenfalls ein Teil Afrikas ge-
worden. In Europa sehen und besuchen Afrikanerfinnen
darum die «andere Hilfte» des eigenen Seins. Das Schenge-
ner Abkommen miissen sie als schmachvolle Obrfeige emp-
finden. Al Imfeld hat seinen Text fiir die Neuen Wege ge-
kiirzt und itberarbeitet. Die urspriingliche Fassung diente als
Grundlage fitr ein Beratungsgesprich mit dem deutschen
Bundesprisidenten Horst Kohler im Vorjabr. Red.

Partner oder gar Freunde?
Zwischen Europiern und Afrikanern gibt
es massenweise Missverstindnisse; man
redet sehr oft aneinander vorbei. Wir
im Norden reden gerne von Freunden,
Partnern und von Dialog. Selbst wenn
es diese Begriffe in Bantusprachen nicht
gibt, haben die Afrikaner/innen durch
die europiische Schule hinzugelernt.
Deshalb uberlagern sich nun Begriffe
und Vorstellungen; sie bekommen eine
doppelte oder Mehrfachbedeutung.
Damit kdnnen afrikanische Menschen
spielen, entweder Worte gegeneinander
setzen oder nur die eine Bedeutung her-
ausnehmen. Die Folge ist, dass sie damit
anders umgehen, als es unseren Erwar-
tungen entspricht.
1. Beim Begriff Freund sei man sehr
vorsichtig; schon das englische Wort
friend beinhaltet etwas anderes als das
deutsche Freund oder der franzdsische
ami. Ein europdischer «Freund» gibt dem
Alfrikaner das sichere Gefuhl von guten
Beziehungen nach aussen und somit eine
Art Versicherung. Der Europider zahlt,
kaum je der Afrikaner; schon das zeigr,
dass es eher ein Vater-Sohn-Verhiltnis ist.
Fir ein Mirteinander-Teilen mit jemand
von aussen fehlt das Bewusstsein.
2. Parinerschaft und Pariner sind genau
so schwammige Worte und bedeuten
letztlich kaum mehr als ein gutes Verhalt-
nis, um zu Geld zu kommen. Das Wort
ist in der Entwicklungszusammenarbeit
missbraucht und total abgewertet wor-
den; wir sollten es ganz fallen lassen.
3. Somit stehe ich vor dem ebenfalls miss-
brauchten Begriff Dialog. Wenn beide
Seiten mit denselben Wortern ganz ande-
res meinen, dann wird alles zum Palaver
und zu keinem Austausch. Dialoge kom-
men mir vor wie Okumenische Gespriche
im christlichen Westen. Letztlich will die
eine Seite die andere von ihrer «Wahr-
heit» iberzeugen; zu einem Nachgeben
oder Kompromiss kommt es kaum.
4. Bantusprachen kennen die indoger-
manische Zukunft nicht; dafur sind sie
viel starker auf Vergangenheit (mit den

44



Ahnen, ihren Vorvitern) ausgerichtet.
Somit kénnen Begriffe wie «Planung»,
«Funfjahresplan» oder «in drei Mona-
ten» zwar verstanden werden, aber sie
werden in einem tieferen Sinn nicht be-
griffen oder ernst genommen und somit
kaum eingehalten.

Eines soll also gleich von Beginn weg,
klar sein: Der moderne afrikanische
Mensch lebt, durch Kolonialismus und
Schule sozialisiert, in einem doppelten
Bezugsnetz und besitzt — meist unbewusst
— die Chance zur Mehrdeutigkeit.

Was fiel auseinander?

Chinua Achebe, der inzwischen weltbe-
kannte nigerianische Schriftsteller, be-
griff es intuitiv bereits 1958 in seinem
ersten Roman und heutigen Klassiker
Things Fall Apari: Alles fallt auseinander,
zerstuckelt oder zerbroselt sich. Es war
der erste auf dem Kontinent in Englisch
geschriebene Roman — abgesehen von
einigen sehr frommen und kirchlich ge-
prigten Versuchen in Sudafrika — und
seine Publikation ein Fanal.

1956, knapp zwei Jahre vor Ache-
be, hatte der frankophone Kameruner
Mongo Beti in Paris einen Roman ver-
offentlicht, der eher ein Pamphlet war:
Der arme Christ von Bomba. Er verriss
darin das koloniale Schulsystem, das
offenbar mehr prigelte als lehrte. Erst
spater begriff man, dass es Betl in seiner
Anklage nicht um die Mission ging, son-
dern um dieses westliche System, das oh-
ne Rucksicht auf traditionelle Werte die
Denkweise des Westens dem Afrikaner
aufoktroyieren wollte. Die Folge waren
Verbitterung und Selbstzerstorung.

Hitte man damals in Europa diese
Stimmen zu deuten und somit auch zu
verstehen vermocht, so hitten die Eu-
ropier manches von Afrika und seinen
Menschen begriffen. Was denn? Dass
der Kolonialismus kulturell und geistig
viel tiefer ging als angenommen und dass
sowohl Kirche als auch Schule — meis-
tens gut gemeint — Képfe und Kulturen
viel mehr verwirrten, als alle diejenigen

ahnen konnten, die meinten, Kultur und
Zivilisation zu bringen. Dass dieser Ko-
lonialismus keine Romantik war, son-
dern Sarkasmus und Missverstandnis,
ein downgrading und eine Beleidigung,
die ganz schmerzlich und tief unter die
Haut gingen.

Von der Oralitat zur Literatur

Dieses Missverstandnis hat bis heute ¢ra-
gische Folgen. Die westliche Seite kann
einfach die afrikanische Anklage nicht
begreifen und schaut sie als Polemik an.
Auf der anderen Seite konnen bislang
nur wenige Afrikaner unterscheiden zwi-
schen dem Positiven und Negativen der
Einfuhrung einer Schreibkultur auf dem
Kontinent

sudlich der

Sahara. Es

wurde ein

— vielleicht

schmerzli-

cher — Uber-

gang von

der Oralitat

zur Litera-

tur geschaf-

fen. Afrikas

Menschen

haben bis

heute kaum

bewusst

wahrgenom-

men, dass

sie ein neues

Instrument

der Kreativitit und Lebensgestaltung in
Hinden haben, denn sie lernen immer
noch blind auswendig, werden zu Kopie-
rern statt zu Gestaltern. Sie lernen viel
dummes Zeug fiir ein Examen in Oxford
oder Paris, um ein Papier oder einen Titel
(aber kaum Sinn und selten einen wurdi-
gen Job) zu erhalten.

Sie geben ferner wenig fur den Auf-
bau eines Verlagswesens aus. Bucher
sind Schul- und somir Staatssache. Ein
Buchmarkt ist auf dem Kontinent erst
zogernd im Entstehen; selbst wenn in

45

Gabou (1992); «Stell
dich gut zu deinen

Nachbarn, sie belfen,
wenn du in Not bist.»



Ada (2005): Hahn
(in: Regula Tschumi,
Die vergrabenen
Schitze der Ga. Sarg-
kunst aus Ghana,
Benteli Verlag).

einheimischen Sprachen geschrieben
und veroffentlicht wiirde (wie Linke bei
uns immer wieder gefordert haben), es
wiirden kaum mehr Bicher abgesetzt.
Eine Buchkultur keimt ganz zogernd,
und die ersten Pflanzchen werden gar
rasch verbrannt.

Die Europier haben stets mit Verach-
tung auf die Koranschulen herabgeschaut
—selbst ich —, denn auch dort wird einge-
priigelt, und die Knaben lernen den alt-
arabisch geschriebenen Koran auswen-
dig. Wir haben uns stets gefragt: Ist denn
solches tiberhaupt eine Schule? Und was
bringt das Ganze? Erst heute begreife ich,
dass diese Form der Schule wenigstens an
die alte afrikanische Oralitit anknupfte
und in dem Sinne kein Kulturschock war;
denn auswendig gelernt hatte man seit
Jahrtausenden.

Hier konnten die Schiler am Ende den
ganzen Koran auswendig und nach und
nach lernten sie dazu — auf fast geheim-

nisvolle Art und Weise — Mysierien ver-
stehen oder erahnen. Bei unserem System
lernte man auswendig fur ein Examen
und ein Papier, das nachher Aufstieg
garantieren sollte; doch dieser Aufstieg
gelang nur wenigen.

Wir vermdgen diesen Ubergang von
der Oralitit zur Schreibkultur nicht mehr
zu erfassen; den abgrundtiefen Graben,
den eszu iiberbricken gilt, haben wir nie
erfahren mussen. Katholiken vermoch-

ten es ein klein wenig nachzuvollziehen,
und wohl deshalb kamen sie in Afrika
stets besser an als die Protestanten mit
der Schrift allein. Die Katholiken hielten
einst ihre Messe noch ausschliesslich in
Latein, und viele meinten, das verstehe
doch niemand. Doch man begriff es; man
erahnte es; man fithlte es — als Elemente
eines erweiterten Verstehens, die dem
Afrikanischen niher liegen als bloss eine
tbersetzte Heilige Schrift.

Was ist afrikanische Kultur?

Ob es tiberhaupt eine urspringliche oder
Primir-Kultur noch irgendwo auf dem
Globus gibt, mag dahin gestellt sein,
aberin Afrika gibt es sie bestimmt nicht.
Diesem Irrtum erlagen die grossen Kolo-
nialethnologen, seien es Radcliffe-Brown
oder Wilhelm Sclhmidt, Schebesta oder
Posselt, denn Afrikas Menschen sind zu-
viel migriert und mussten sich mit ande-
ren vermischen, um so vielleicht langsam
Frieden zu machen.

Es gibt also keine einzige reine Kuliur
auf dem Kontinent; es gibt keine Abo-
rigines; es gibt bloss Vélker, aber keine
Stamme, wie sie die Ethnologen des 19.
und 20. Jahrhunderts beschrieben. Auf
dem afrikanischen Kontinent sind alle
und ist alles hybrid; eins um das ande-
re hat sich tberschichtet — oder ist wie
Staub zwischen Ritzen gemischt.

Uberbevolkerung und Hungersnéte,
Trockenheit oder Uberschwemmungen
zwangen Grossfamilien immer wieder zu
Abspaliungen. Oder, wie in der Gegend
um das heutige GGhana, schickte man
Midchen in die Fremde Sie sollten in
«Bars» arbeiten, vielleicht einen jungen
Mann finden und, wenn mdglich, we-
nigstens ein Kind heimbringen, um da-
mit die Fruchtbarkeit zu manifestieren.
Es gab die grosse Bantuwanderung, die
bis heute noch weitgehend unerforscht
und unklar ist: Jedenfalls kam es zu Uber-
schichtungen. Es gab laufend Luo-Ein-
wanderungen aus dem Sudan nach Kenia,
Uganda und bis nach Rwanda, Burundi
und dem nordlichen Tansania. Spiter ka-

46



men die arabischen Sklavenjagden uber
den ganzen siidlichen Kontinent hinzu
und damit oftmals verbunden ein Aus-
weichen und Sich-Verstecken.

Ich will all das nicht weiter ausfith-
ren, aber schon diese Hinweise machen
klar, wie komplex afrikanische Kulturen
sind. Was ihnen allen gemeinsam ist und
bleibt, das ist die Verehrung der Abnen.
Afrikas Kulturen sind Ahnenkulturen.
Ein weiteres gemeinsames Element ist
die Beschworung von Ahnen und Geis-
tern. Diese kann in Magie oder «Zaube-
rei» iibergehen, was wiederum Angste
erzeugt, die Menschen nétigen, immer
wieder zu Hexerei Zuflucht zu nehmen.
Zum Schutze dienen der enge Zusam-
menhalt mit der Familie und den Ver-
wandten, damit das Nicht- Loslassen und
das sofortige Spenden oder Verzehren
{Potlatch) von allem, was man erhalr.
Das aber verhindert die Entstehung ei-
ner Mittelklasse mit der fur sie typischen
Akkumulation.

Die Folge einerseits aus dem Verlust
des einstigen Sinns und andererseits aus
dem daraus resultierenden rasanten Zet-
fall sind die heutigen absolut verwirren-
den und vieldeutigen magischen Prak-
tiken. Man beginnt zu beschworen. Der
heutige Kiinstler wird zum Hexenmeis-
ter; er beschwort, verflucht, versucht
Geister zu bannen. Wiirden sie es nicht
versuchen, stiinden die Menschen vor
dem Vakuum, dem Nichts. Um iiber
die Halle hinwegzukommen, kann der
heutige Afrikaner nicht den einstigen
Witchdoctor wiederbeleben. Es braucht
dringend etwas Neues. Diese Rolle der
Erneuerung tibernehmen moderne Lite-
ratur, Malerei, Plastik und Installation,
vielleicht Film und Theater, aber - leider
— sehr wenig die Musik, da diese bereits
zu sehr kommerzialisiert ist.

Um dem Ganzen eine Dimension zu
geben, wage ich einen Vergleich: Was
dem Deutschen Theodor Adorno oder
dem Amerikaner Bob Dylan, das ist nun
dem Afrikaner der moderne Griot, also
der Schriftsteller, der seine Geschichten

schreibt; oder es mag erweitert der Maler
oder Installationskiinstler sein. Ich denke
an die bombastisch gemalten Storys der
Kongolesen Chéri Samba und Moke mit
ihren Themen Korruption, Nachtleben,
Sex, AIDS. Ein weiteres Symbol ist fir
mich Romuald Hazoumé mit seinen
Installationen, dem Familienbetrieb in
einer Garage: Aus Abfall, dem modernen
Rohstoff, wird die Welt erneuert.

Afrikanische Kultur lebt von
Referenzen

Mit dem Stichwort «Abfall» bin ich bei
einem vieldeutigen Vorgang. Um nicht
missverstanden zu werden: Fir mich ist
Abfall positiv wie negativ besetzt, mytho-
logisch wie realistisch, sowohl biblisch
(«zu Staub sollst du zuriickkehren») als
auch okologisch. Reste, Verbrauchtes
oder Weggeworfenes werden eingesam-
melt, vom Kinstler berithrt und damit
erweckt. Das sind keine Abfalle, das sind
kleine neue Baustiicke. Das Gleiche von
einst bekommt neuen Sinn. Das Einstige
wird zum Zitat.

Wie bereits erwahnt, lebt Afrikas Kul-
tur von anderen und itherlagerten Kul-
turen, deshalb enthalt sie dauernd Refe-
renzen. Echte Kunst und Kultur kopieren
anderes nicht, sondern verarbeiten es,
formen es um und lassen Beztige erken-
nen. Solche Beziige schaffen Kontexte
und Mitwelten.

Afrikas Menschen haben den Kolo-
nialismus knapp hinter sich; sie kamen
aus grossen Abhangigkeiten heraus, um
in neuen zu landen. Thre Kultur hat sich
deshalb mit diesen Verstrickungen zu
beschiftigen. Solches vermag bloss die
Kultur zu tun; niemals die Politik, die
ob ihrer Kurzlebigkeit keine Zeitdimen-
sionen — weder zuriick noch vorwirts
— kennt.

Afrikas Menschen haben den Kolo-
nialismus nicht Uberwinden konnen,
weil sie ihn verfluchten, statt ithn zu zi-
tieren. Sie sind noch ganz verstrickt in
ihn, und sie wollen es nicht wahrhaben.
Sie verdriangen den Kolonialismus, statt

47



ihn als Referenz zu nehmen. Mit noch
soviel Flichen kann man etwas nicht
ungeschehen machen; zumal der Kolo-
nialismus auch Positives brachte wie die
Schrift, die Schule, die Klinik, eine neue
Form von Krankenpflege.

Afrikas Politik hat keine Ahnung,
was Uberginge sind und wie sie diese
begleiten sollte. Solche Wege brauchen
Bildstockchen, Stelen und Kapellen. {Ich
denke an meine Heimat rund um den
Berg Napi.) Afrikas Politiker beschwd-
ren eine Tradition, die rein mythisch ist
und so nie existierte; es ist eine verklirte
und damit verlogene Vergangenbeii; man
vergisst dabei, dass selbst diese massiv
von Islam und Migrationen tberlagert
wurde.

Es ist an der Zeit, dass Kunst und
Kultur diese Mythen — wie wir die grie-
chischen — aufnehmen und mit ihren
Vorgaben auftklaren, also nicht zum
Verschwinden bringen, sondern daran
anknupfen, um wegweisend zu wer-
den. Eine derartige Ahnenbeschworung
vollzog der mosambikanische Maler
Malangatana zur Zeit vor und nach der
Unabhingigkeit — ganz in Erdbraun und
rotlich. Auch auf der Seite der Verkla-
rung dichtete der Senegalese Senghor
in noir/black. (Man mége zur Kenntnis
nehmen, dass noir nicht ganz black und
beide etwas anderes als schwarz sind!).
Beide standen unmittelbar auf dem Uber-
gang von der Kolonialzeit zur Unabhin-
gigkeit. Wer hat sie fortgesetzt? Hat man
nicht gemerkt, dass sowohl Black als
auch Erdbraun nicht halfen; aber auch
nicht ein Geist des politischen Chauvinis-
mus oder falschen Nationalismus.

Erlebnis in einem Township von

Port Elisabeth

Ein Ereignis bleibt mir in Erinnerung.
Ich besuchte 1998 Port Elisabeth (SA)
und wurde dort in eine der vielen Town-
ships gefithrt. Man sagte mir, wohl etwas
sarkastisch, dass es dort viel moderne
Kunst gebe. Und ich beteure, dass ich tief
beeindruckt war, wie sich viele Menschen

den ganzen Tag damit beschiftigten, aus
Abfall, Weggeworfenem und auch Verlo-
renem Kunst zu machen. Sie konnten es
gar nicht — wie immer wieder anklagend
bemerkt wird — bloss um des Marktes
willen und fir die Europier tun, denn
dorthin kommen wenig und selten Eu-
ropiaer. War es nun Kunst oder Selbst-
beschaftigung?

Etwas kam noch dazu: Es war die Zeit
der Initiation der Knaben zum Mannsein.
Man stelle sich das vor: Rund um den
riesigen Abfallberg herum sassen etwa
zwanzig auf den Abhingen des Garbage
Mountain {so wurde er tatsachlich von
den Leuten bezeichnet). Man schickte
die Knaben nicht mehr in den Wald oder
die Wiiste wie einst, sondern verbannte
sie auf den Abfall, wo sie sassen und
schwiegen. Damit niemand zu thnen ge-
hen konnte und sie auch den Eindruck
der Abgeschiedenheit hatten, war Sta-
cheldraht rund herum gespannt. Darin
hatten sich massenweise diese verdamm-
ten Plastiksacke, die man beim Finkaufen
erhalt, verhangt.

Es ging noch weiter. Der Mann, der
diese reif werdenden Minner beobach-
ten musste, sass in einer einstigen Last-
wagenkabine, machtig gross, wie sie so
allein vor dem Garbage Mountain stand.
Da war noch etwas, von dem ich nicht
weiss, ob er es bewusst tat oder es ihm
intuitiv einfiel: Das Fenster trug einen
Stacheldrahtvorhang.

Grenze und Wanderung
Afrikanische Menschen sudlich der Sa-
hara liebten es einst, einen stundenlan-
gen Marsch unter die Fusse zu nehmen,
um jemanden zu besuchen, seine Gast-
freundschaft zu erleben und mit ihm zu
palavern. Deshalb hatte man mit den
Christen bis vor kurzem kaum Miihe,
wenn sie sonntags bis zu dreissig Kilome-
ter zum Gotiesdienst kommen mussten.
Sie kamen — allein schon, um andere zu
treffen und um dabei zu sein. Das ist
afrikanisches Abendmahl.

Als das Fabrrad aufkam, fuhren sie

48



noch weiter, und zwar auf Feldwegen
und Sandstrasschen wiistester Art. Sie
schlangelten sich durch. Ja, die Schlan-
ge war ihr Zeichen. Heute dominieren
das Sammeltaxi und Buschtaxi: Zusam-
mengepfercht zwischen Ware und Tieren
rasen sie dahin und hinterlassen Staub-
wolken — also auch etwas nach oben.

Nur die Alten bleiben zu Hause und
hiiten den Kraal.

Seit es nun diese verdammten Gren-
zen gibt, hat man Afrikas Menschen die
Lebensweise zerschnitten. Ich erinnere
mich an ein altes Beispiel. Das Kachebere
Priesterseminar gehorte sowohl zu Sam-
bia als auch zu Malawi, deshalb stand
es im Raum der Grenze, die eine Halfte
gehorte wohl zu Sambia, die «kleinere»
Halfte zu Malawi, das schliesslich als
Land viel kleiner war. Es ging noch
zehn Jahre nach der Unabhangigkeit
gut, bis blinde Politiker kamen und eine
klare Grenze wollten und das Seminar
ausstiessen, es auf die beiden Lander
aufteilten.

Die Idee des Kachebere Seminars lies-
se sich lingst in allen Staaten Afrikas
tiberdenken und ausprobieren, denn sie
kame einer Kultur des Hin und Her, des
Uber-die-Grenze-Gehens entgegen. Man
wirde damit sogar besser den Schmuggel
bekimpfen als mit Polizisten. Der Kul-
turverlust besteht darin, dass Afrika von
Europa alle Fragwurdigkeiten iiberneh-
men musste, um modern zu werden.

Der Islam kam den Afrikanern ganz
besonders entgegen, denn der Hadj, die
Wallfahrt nach Mekka, gefillt ihnen. Sie
pilgern nattrlich nicht nur, um zu beten
und den Glauben zu bezeugen, nein, ge-
nauso wichtig sind die Einkaufe, damit
man voll gestopft nach Hause kommt
und «erzahlen» kann.

Europa als ein Teil Afrikas

Nichts begriffen haben offenbar die Eu-
ropder. Dem Hadj ahnlich ist namlich der
oder die Beento (been to = einfe dort Ge-
wesene/r) auch Bintu. Man pilgert nach
Europa, weiss, wie hart es sein wird, man

wird dafur gequilt. Das ist jedoch eine
Initiation, um schlussendlich etwas nach
Hause zu bringen. Jeder und jede, der
oder die es geschafft hat, bekommt in
Westafrika den Ehrentitel Beento, genau-
so wie jeder Mensch, der in Mekka war,
den Ehrentitel Alhadj tragen darf.

Nach 100 Jahren Kolonialzeit ist in
den Augen der meisten Afrikaner Europa
ein Teil Afrikas geworden (und zu Eu-
ropa gehoren alle seine Staaten, auch die
Zeit hat nichts zu sagen). Europa schul-
det Afrika etwas, denn es besitzt all den
Reichtum, und etwas davon kann man
<heimholen». Afrika ist jedenfalls mehr
Europa als der vermeintliche europiische
Osten oder der Balkan. Warum begreifen
die in Brussel Sitzenden das nicht? Das
Schengener Abkommen ist eine schmach-
volle Ohrfeige fiir Schwarzafrika.

Man kommt also her, um die «andere
Hilfte» des eigenen Seins zu besuchen;
doch keine Angst, die meisten gehen wie-
der zurick, denn auf ihrem Boden leben
die Ahnen, ihre Lenker im Leben; man
muss zuriick, um «erziahlen» zu kénnen,
denn erst dann ist man ein Beento. Diese
manchmal etwas wirren Gedankengidnge
missen kulturell aufgearbeitet werden,
etwa mit Reisen. Erwa nach dem Modell
der Japaner, die urspringlich unbeholfen
in Europa herumhasteten.

49

Trauergesellschaft
mit Sardine (in:
Tschumi, a. a. O.).



Ein ganz wichtiger Gedanke: Afrika ist
heute — uberall und weltweit — Diaspora,
denn alle sind einmal vertrieben worden,
sind ausgewandert, gingen weiter. Wenn
nun viele zuriick méchten, konnen sie gar
nicht wissen, wohin. Afrikas Menschen
miissen mit Diaspora leben lernen. Aus
Diaspora erwachsen Kultur und Kunst.
Schon deswegen braucht Afrika neue
Grenzziehungen — vielleicht aus Kalk
und Wellblech?

Ein Afrikaner ist heute nolens volens
ein Sans-papier. Woher nur soll er oder
sie einen Pass erhalten? Wo werden Tauf-
scheine ausgestellt, wenn man weder zur
Taufe noch zur Schule geht? Und wenn
man nicht in der Stadt lebt? Selbst dort
wissen nur ganz wenige, welches Biro
zustandig sein soll, in dem man viel zu
viel flr ein Papier bezahlen muss. Der
Afrikaner oder die Afrikanerin hat Re-
ferenzen, aber keine Papiere.

Kein Afrikaner reist nur einer Sache
wegen; er hat stets viele — auch wider-
spriichliche — Griinde im Kopf, alte und
neue, symbolische und realistische. Er ist
unterwegs im Sinn von Migrieren, Fahren
und Besuchen; all das ist ein Wesenszug
der Kultur. Es zeigt sich ganz stark am
liebevollen Bemalen von Lastern, Bussen
und Autos. Man setzt Allah mit hinein.

Wenn du nicht weiter weisst, rufe
Kiinstler
Es gibt ein Sprichwort, das heisst: Je mehr
Probleme, desto mehr Kunst. Genau so
scheint es mir, verhalt es sich auf diesem
Kontinent des scheinbaren Wirrwarrs.
Am Schnittpunkt tiberleben am besten
Kunstler und Schriftsteller. Sie sind es
denn auch, die den Ubergang fiir sich
und andere schaffen, denn dieser Uber-
gang findet zuerst in Kopf und Herz statt.
Gesetze sind in solchen Lagen nutzlos;
jedes Gedicht bringt mehr. Maler, ja so-
gar Fotografen, Schriftsteller und Dichter
finden rein intuitiv Ansitze zu Losungen.
Sie legen ein Denk- oder Gefuhlsfunda-
ment, auf dem sich etwas anderes als das
Jetzige aufbauen lisst.

Der Nigerianer Niyi Osundare schreibt
seine Kommentare in der Tageszeitung
in Gedichtform. Man versteht diese in-
direkte und kinstlerische Form sehr
wohl. Er kann Gedankenspriinge ma-
chen, zwischen denen Leser/innen ih-
re Gedanken oder Verse einsetzen. Er
spornt und stosst an. Ken Saro-Wiwa
hat mit seinen Kurzhorspielen am Radio
«Strassenfeger» ausgestrahlt. Diese Stu-
cke waren mehr als nur Soap; es waren
zum Teil Erweckungsstiicke. Sembenes
Filme wie Xala haben den Reichen den
Spiegel ihrer Arroganz vor Augen gehal-
ten und uns manches tber menschliche
Hohlheit an den Kopf geworfen. Lachen
und schmunzeln konnte die ganze Stadt
Kinshasa mit Hilfe der Bilder von Chéri
Samba, seinem Bruder und der ganzen
Schule. Das Lachen hat zwar die Politik
nicht verandert; aber vielleicht haben
Humor und schallendes Auslachen doch
etwas bewirkt.

Wir haben feststellen kénnen, wie
zur harten Apartheidzeit in Sudafrika
Gedichte nur so auf dem Asphalt ent-
standen und aus dem Boden keimten und
wie nach der Befreiung 1992 die Malerei
explodierte.

Vielleicht gibt es eine Form der Abrie-
gelung, die zum kinstlerischen Ersticken
fithrt. Schon bei den Rémern hiess es:
Silent musae inter arma. Kriege fordern
bestimmt keine Kinste, und so stellen
wir ein grosses Schweigen von Angola
bis zur Elfenbeinkiiste fest. Und wann
fiuhrt Armut zum Welken der Literatur
und Kunst? Wir stellen auch in Afrika
fest, dass auf dem Lande und inmitten
von Landwirtschaft keine Kunst und Li-
teratur entstehen. Musste solches nicht
ein Aufruf an alle NGOs sein?

Es braucht die Stadt. Das gesamte Kli-
ma der Stadt musste kulturell gepflegt
und gefordert werden. Ich denke primar
an Architektur und Design, Strassen- und
Parkanlagen, Nischen und Hecken, Thea-
ter und Kinos, Dancings und Bars, Hotels
und Restaurants: Sie alle — und viel mehr
— gehoren auch zur Kultur. .

RO



	Was Kultur in Afrika ist und vermag

