
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 2

Artikel: Emanzipatorischer Islam

Autor: Dähler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritik an theozentrischer
Koraninterpretation

Der emanzipatorische Islam bricht mit
einem Tabu, denn er widersetzt sich der

bisherigen Interpretation des heiligen
Buches aller Muslime, des Koran (al-
Quran). Der Autor des Buches «Islam

emansipatoris», Very Verdiansyah, 26,
erhielt seine Erziehung in Koranschulen
Javas und schloss 2004 seine Studien an
der islamischen Universität von Jakarta
ab. Sein Studium spezialisierte sich auf
die Interpretation der Hadithe (Sprüche
des Propheten Mohammed). Er ist also

sehr erfahren in Fragen der Deutung
der traditionellen Glaubensquellen des

Islam. Auch er umschreibt die bisher
weithin gültige Interpretation der
Glaubensquellen als theozentrisch, das heisst,
dass Gottes Macht und Autorität im
Mittelpunkt stehen. Diese Interpretationsweise

erwies sich in der Geschichte als

dogmatisch, ideologisch und autoritär,
entsprechend der damaligen
arabischpatriarchalischen Kultur, die damit auch

politische Strukturen der Herrschaft
begünstigte. Von daher erkläre sich ebenfalls

die Benachteiligung der Frau.
Die Auslegung klebe am Wort, sei

«Skripturalisüsch», erhebe den Anspruch
auf die alleinige Wahrheit, sakralisiere
den Text so stark, dass eine neue
Einsicht unmöglich werde. Daraus folge eine

Überbetonung des Gesetzes (Legalismus)
mit Verurteilungen und Androhungen
von Strafen bis zur Vernichtung. Es

scheine keine Wahrheit ausserhalb des

überlieferten Textes zu geben
Für eine Neuinterpretation beruft sich

Verdiansyah auf den Pionier der aktuellen

Koranhermeneutik, den Algerier
MohammedArkoun (geb. 1928), Professor

der Religionswissenschaft in Paris.
Hilfreich ist für ihn auch der deutsche

Philosoph Jürgen Habermas, der eine
Theorie der gesellschaftlichen Kommunikation

erarbeitet hat. Habermas richtet

sich an die menschliche Vernunft
schlechthin, die sich von autoritärer
Bevormundung, von Dogmatismus und

Franz Dähler

Emanzipatorischer
Islam

«Islam emansipatoris» war der Titel eines Buches, das mir
vor zwei Jahren eine Studentin der islamischen Universität
von Banjarmasin (Borneo) zeigte. Der Titel fesselte mich, und
als ich darin blätterte, wuchs meine Neugierde. Da stehen

ja Thesen drin, die der Befreiungstheologie entsprechen und
kühn eine neue Interpretation des Koran fordern, ganz im
Gegensatz zur Vorstellung, welche wir vom Islam haben. Die
Studentin spürte mein Interesse und schenkte mir das Buch,
das ich aber leider bei einer Bahnfahrt in der Schweiz verlor.
Im September dieses Jahres gewann ich es in Jakarta zurück,
als ich im islamischen «Institut für Ausbildung der
Koranschulen und Entwicklung der Gesellschaft» einen Vortrag
hielt. Hier traf ich die Urheber dieser Neuorientierung im
Islam: Masdar Mas'udi und Zuhairi Misrawi. Nach Zuhairi
Misrawi will der emanzipatorische Islam die theozentrische

Interpretation des Koran von oben nach unten, die ganz vom
Text ausgeht, in eine Interpretation umändern, die von der
menschlichen Situation ausgeht, also eine Deutung von unten
nach oben (bottom up) versucht. «Wir realisieren, dass wir
von den menschlichen Problemen ausgehen müssen, erst
dann gewinnt die Religion ihren eigentlichen Sinn.»

F.D.

39



Franz Dähler nach
e i ri e r Vo riesu rig a n

der Università s Indonesia

und einem
lebhaften Gespräch mit
diesen Muslimas (2.J.

September 2.006).

Ideologie frei mache. Solange jemand
im Dogmatismus befangen sei, komme
er nicht zur Selbstreflexion. Diese erst
verändere unsere Existenz. Nach Habermas

könne eine soziale Veränderung nur
durch einen befreienden Dialog erkämpft
werden. Nur auf dem Weg der Kommunikation

und nicht der Beherrschung könne
eine radikal demokratische Gesellschaft
aufgebaut werden.

Der Inder Asghar Ali Engineer, der

Ägypter Hassan Hanafi und der
Südafrikaner Farid Esack inspirieren den

emanzipatorischen Islam. Ali Engineer
bezeichnet die klassische Theologie,
die den «Status quo» vertritt und damit

bestehende Machtverhältnisse
rechtfertigt, als intellektuell-spekulativ. Um
diese Theologie zu verändern, müsse
der Begriff tauhid (Einzigkeit und Einheit

Gottes) ausgeweitet werden in das

Konzept der Einheit der Menschheit. In
diesem Kontext könne die Gesellschaft
keine Diskriminierung zulassen, sei es

aufgrund der Rasse, der Religion, des

Geschlechtes oder des sozialen Standes.
Auch der jihad dürfe nicht mehr als «heiliger

Krieg» verstanden werden, sondern
als Anstrengung zur Befreiung von Dis¬

kriminierung und Unterdrückung. Der
Glaube an Gott schliesse immer das
sozial gerechte Handeln ein.

Hassan Hanafi vertritt eine eigentliche
Hermeneutik der Befreiung. Die Deutung

des Koran müsse von der menschlichen

Situation ausgehen, z.B. von
Armut und Ungerechtigkeit, auch innerhalb

der muslimischen Gesellschaft. Die
Hermeneutik sei eine Wissenschaft, die

von der Offenbarung zur sozialen Praxis
gelange. Das Denken Gottes müsse das

Leben der Menschen umformen. Dazu
bedürfe es der historischen Kritik, um
den ursprünglichen Sinn des Textes zu
finden. Die Echtheit des Textes werde weder

durch eine Vorherbestimmung Gottes
noch durch eine religiöse Autorität
garantiert, sondern durch die Erforschung
der sprachlichen und geschichtlichen
Hintergründe des Textes.

Farid Esack betont zudem eine
Hermeneutik des Pluralismus. Gott, Mensch
und Natur bilden eine Harmonie. Die
Aufmerksamkeit Gottes gilt vor allem
den mustadh'af den schwachen,
unbedeutenden, armen Menschen, die zum
grossen Teil nicht Muslime sind. Gott ist
in diesem Prozess durch die Menschen

gegenwärtig, gemäss dem Vers: «Gott
wird die Situation des Menschen nicht
ändern, bis der Mensch sie selbst
verändert».

Der emanzipatorische Islam legt also
eine Hermeneutik vor, welche nicht nur
die Sprach-, sondern auch die
Humanwissenschaften (Soziologie, Anthropologie,

Geschichte) voll berücksichtigt. Die
Worte des Koran könnten nicht schlechthin

als unabänderliches Wort Gottes
verstanden werden, denn der Text sei stets

von Menschen mit einem begrenzten
Verständnis verfasst. Damit wird nicht
geleugnet, dass sich Gott in den Heiligen

Schriften offenbart, aber kein Text
kann ihn ganz erfassen. Nicht nur die
sprachliche Wendung, auch der Inhalt
des Koran muss unter dem Blickwinkel
der Humanwissenschaften interpretiert
werden.

40



Primäre Werte des Koran
Worin liegen nun eigentlich die primären
Werte des Koran? Nicht in den Ritual
Vorschriften, sondern nach Verdiansyah und
seinen von ihm bezeugten muslimischen
Gelehrten in der Gerechtigkeit und
gegen eine Herrschaft der Oligarchie, in
der gleichen Würde aller Menschen, in
der Befreiung von Diskriminierung und
Unterdrückung, in der Fähigkeit zum
kritischen Urteil, in der Menschlichkeit,
im Pluralismus (Recht der Kulturen und
Religionen auf ihr Eigenleben ohne den

Anspruch auf absolute Gültigkeit).
Gefordert werden auch Sensibilität in der
Geschlechterbeziehung und die Ablehnung

jeder Benachteiligung von religiösen

Minderheiten. Die im Islam übliche
Bezeichnung «kafir» (Heide), womit
abwertend die Andersgläubigen oder
«Ungläubigen» gemeint sind, könne so nicht
mehr gebraucht werden. «Die eigentlich
Ungläubigen sind jene, die sich Reichtum
anhäufen und die Gesellschaft tyrannisch
ausbeuten und alle Anstrengungen für
die soziale Gerechtigkeit verhindern»
(Ashgar Ali Engineer). In diesem Kontext

beruft sich der Autor auch auf die
katholischen Befreiungstheologen Gustavo

Gutierrez (Peru) und Aloysius Pieris
(Sri Lanka), und nochmals auf den
Philosophen Jürgen Habermas: «Die Sensibilität

infolge von Missverständnissen muss
unter den Religionen offen und intensiv
besprochen werden. Nach Habermas
bildet der vernünftige Dialog die Basis
für das friedliche Zusammenleben von
verschiedenen Religionen, Ethnien und
Kulturen. »

Netzwerk des liberalen Islam
Wie realisieren sich die Ideen des eman-
zipatorischen Islam in Indonesien? Vor
allem durch das «Institut P3M» (the
Indonesien society for pesantren and
community development). Pesantren sind
Koranschulen, die Schüler und Schülerinnen

von der Primarschule bis zum Abschluss
der Mittelschule ausbilden. Es gibt sehr

traditionelle, in welchen die Schulung in

muslimischer Religion alles überragt.
Andere suchen den Anschluss an die Moderne

durch Ausbildung in Fremdsprachen,
Naturwissenschaften, Kommunikation
(Computer, Internet etc). Von insgesamt
14 000 Pesantren in Indonesien stehen

etwa 6000 im Kontakt mit P3M. Im Jahre

2003 wurden acht Bildungsanlässe
sowie 120 Gesprächsrunden in Radio und
Fernsehen durchgeführt. P3M redigiert
eine Wochenzeitung, publiziert Bücher
und organisiert Seminare in Südostasien,

im Bewusstsein, dass der Islam von
Südostasien der Islam der Zukunft sein

wird, weil er mit seinem pluralistischen
und demokratischen Gesicht dem Islam
ein neues Image verleiht.

Auch das Buch «Islam emansipatoris»
(Hg. P3 M, Jakarta 2004 muss im
Zusammenhang mit der erstarkenden Bewegung

des «liberalen Islam» in Indonesien
gesehen werden. Eigentlich ein
ausserordentliches, unerwartetes Phänomen ganz
am östlichen Rand der islamischen Welt,
sozusagen auf einem Nebengeleise.
Immerhin doch nicht so nebensächlich, denn
Indonesien hat die grösste muslimische
Bevölkerung der Welt (190 Millionen bei
einer Bevölkerung von 230 Millionen),
so viel wie alle arabischen Staaten
zusammen. Und gerade da bahnt sich ein

neues Denken im Islam an, das sich als

«liberal, transformativ und emanzipa
torisch» bezeichnet.

Das heisst aber nicht, dass der ganze

indonesische Islam in diese Richtung
steuerte. Fundamentalistische, streng
islamische Richtungen erstarken auch
dort. Indonesien stand noch nie näher
an der Realisierung eines Islamstaates
als heute. Der gegenwärtige Föderali-
sierungsprozess hat einige Provinzregierungen

(in Südsulawesi, Westsumatra,
Aceh) dazu verleitet, die «Sharia», das
islamische Gesetz, durch die Hintertür
einzuführen, und die Zentralregierung
in Jakarta ist mit streng muslimischen
Ministern durchsetzt.

Die Bezeichnung «liberal» hatte bis

etwa 2000 eine negative Bedeutung,

41



bedingt durch den Gründerpräsidenten
Sukarno, der damit die «Dekadenz»
westlicher parlamentarischer Demokratien

verband. Doch seit wenigen Jahren
erhielt das Wort «liberal» gerade in
muslimischen Kreisen eine positive Bedeutung

im Sinne von demokratisch,
tolerant, pluralistisch. «Liberal» ist politisch
nicht gleichzusetzen mit den liberalen,
freisinnigen Parteien Westeuropas, die

«bürgerlich-rechts» orientiert sind,
sondern bedeutet «sozial-liberal» mit linker
Tendenz.

Utan Kayu 68 H in Jakarta wurde
bekannt als Zentrum des «liberalen
Netzwerkes», das mit seinen Publikationen
und öffentlichen Gesprächen (talk shows)
den indonesischen Demokratisierungs-
prozess unterstützt. Dieser Prozess schliesst

eine gemässigte Säkularisierung ein, also

Trennung von Staat und Religion, die von
strengen Muslimen heftig bekämpft wird.
Ausser P3 M beteiligen sich folgende
Institute an der liberalen Bewegung (ohne
immer diesen Ausdruck zu gebrauchen,
weil er noch für viele negativ beladen

ist): 1. die islamische Universität UIN
in Jakarta mit ihrem Rektor Asyumardi
Azra, 2. die Universität Paramadina in
Jakarta mit dem vor einem Jahr verstorbenen

berühmten Theologen und Rektor
Nucholish Madjid und Budhi Munawar
Rahman, dem Verfasser des Buches
«Islam pluralis» (Hg. Paramadina, Jakarta
2001), 3. LASF, das Institut für Studien

von Religion und Philosophie, mit seinem
Promotor Dawam Rahardjo, dem Autor
von «Islam und kultureller Wandel», 4.
das Dialogzentrum der muslimischen
Universität in Yogyakarta.

Das liberale Netzwerk publizierte ein
Buch über «Das wahre Gesicht des
Islam» (wajah liberal Islam, Hg. Jaringan
Islam liberal, Jakarta 2002), worin den
historischen Quellen liberalen Denkens
in Koran und Tradition nachgegangen
wird, dem Zusammenhang von Gottesbild

und Gewalt, der Frauenfrage, der

Säkularisierung und der Kodifizierung des

Koran. Das Buch äussert entschiedene

Kritik an der Verfolgung und Verurteilung

liberaler Muslime wie Abu Zayd
und Naguib Mahfouz in Ägypten. Abu
Zayd wurde von einem islamischen
Gericht als «Heide» verurteilt und musste
sich von seiner Frau scheiden lassen. Sein

«Vergehen» war es, dass er die arabische

Sprache des Koran als «historisch» (nicht
als göttlich) bezeichnet hatte.

Das Buch bedauert den Fall von Mahmud

MuhammadTaha, der im Sudan zum
Tode verurteilt wurde, weil er im Koran
zwischen in Mekka und Medina verfass-

ten Texten unterscheidet. Die Texte von
Mekka seien solider und universaler als

jene von Medina, welche stark mit der
arabischen Kultur verquickt seien und
daher hinterfragt werden müssten. Das
Buch wendet sich gegen die Verletzung
der Menschenrechte durch die Taliban
in Afghanistan und die Verurteilung der
Politiker Bani Sadr und Gotbzadeh im
Iran. Letzterer wurde im «Namen Gottes»

gehängt. Hervorragende Autoren
des Buches sind Azyumardi Azra, Luthfie
Assyaukanie, Djohan Effendi, Nurcho-
lish Madjid und UHI Abshar-Abdalla.

Offenheit der Basis

Ist aber dieser liberale Islam nur elitär,
auf die Intellektuellen beschränkt, wie
viele vermuten, oder erreicht er auch
die Basis? Eine starke Basis bildet die
muslimische Massenorganisation NU
(Nahdlatul Ulama Wiederbelebung der
Gelehrten), die mit ihren 50 Millionen
Mitgliedern vor allem in den Dörfern
sehr verbreitet ist. Nur Kholis Setiawan,
der Direktor des Dialogzentrums in
Yogyakarta, erklärte in seinem Vortrag am
28. November 2006 bei «Mission 21»
in Basel: «NU hat einen grossen Beitrag
für den religiös-islamischen Diskurs im
modernen Indonesien geleistet, besonders

unter der Führung von Abdurrahman

Wahid, dem Präsidenten Indonesiens

(1999-2001) und Leiter der NU
(1989-1999). Er unterstützte die
Staatsideologie Pancasila, die Indonesien als

pluralistischen Staat kennzeichnet und

42



dessen Bevölkerungsgruppen die gleiche
Position haben sollen. »

NU hat einen starken Einfluss auf die

13 000 Pesantren mit ihren drei Millionen

Schülern und Schülerinnen. Im
neuen Modell der Pesantren wird der
religiöse Unterricht mit der Vernunft
und dem Fortschritt der Wissenschaft
kombiniert. Die Weisheit der lokalen
Kulturen wird integriert, so die tolerante
javanische Lebensphilosophie, die auch
Elemente von Hinduismus und Buddhismus

einschliesst. Die Zusammenarbeit
mit Nicht-Muslimen wird anerkannt.
«Die NU ist sich der Pluralitât der
indonesischen Bevölkerung bewusst», sagt
Nur Kholis Setiawan. «Das ist eine
positive Tatsache, auch in der Geschichte
des Islam. »

Wichtige Organe der NU sind Lak-
pesdam (Institut für Entwicklung des

menschlichen Potentials) und Fatayat
(Organisation junger Frauen). Sie
arbeiten mit christlichen Organisationen
zusammen und konnten im Konflikt von
Ambon zwischen Christen und Muslimen

vermitteln.
Trotz dieser Hoffnung weckenden

Tatsachen bleibt der liberale Islam eine
Minderheit innerhalb des indonesischen
Islam, die vom offiziellen Gelehrtenrat
(MUI) hart angefochten wird, bis zur
Verurteilung von einzelnen Exponenten
wie Ulil Abshar-Abdalla. Dass sich das

Blatt nicht zur negativen Seite wendet,
hängt nicht zuletzt von den 10% Christen

und Christinnen ab. Glücklicherweise
finden seit einigen Jahren vermehrt

muslimisch-christliche Seminare statt, so
in Yogyakarta im April 2002 über die
Zukunft der Religionen und in Bali im
September 2006 über «Religionen, Quellen

des Friedens», zu welchem Mission 21
wesentlich beigetragen hat. Werkstätten
der interreligiösen Verständigung sind

von christlicher Seite die Philosophische
Hochschule derJesuiten (STF) inJakarta,
wo vermehrt auch Muslime studieren und
Muslime zum Dozentenstab gehören, die
evangelisch theologischen Hochschulen

von Jakarta und Banjarmasin (STT), die

protestantische Universität Duta Waca-

na in Yogyakarta und die katholischen
Universitäten Atma Jaya (Jakarta) und
Sanata Dharma (Yogyakarta). Sie strahlen

eine Atmosphäre liberaler Offenheit
auf Politik und Gesellschaft aus.

Eine Annäherung unter den Religionen

ist nicht nur eine Sache intellektueller

Verständigung, sondern ein Vorgang
des Gefühls, des Herzens. Das erfuhr ich,
als ich am 27. September 2006 an der
islamischen Universität von Jakarta eine

Vorlesung hielt über den Dialog unter
den Religionen. Es war Mittag in der
Fastenzeit, in der Muslime nicht essen und
trinken dürfen. Sie boten mir ein Mittagessen

an und anerkannten damit meine

andersartige Position. Ähnlich erging es

mir in P3M. Dort sprach ich über
Hoffnungen und Befürchtungen im Blick auf
den Islam. Die Diskussion dauerte bis
abends 6 Uhr. Da hörte ich den Ruf der

Moschee zum Abbruch des Fastens. Mit
grosser Liebenswürdigkeit wurde ich zum
Nachtessen eingeladen. Was geschah denn
da? Ich empfand auf einmal grössere
Sympathie für das Fasten der Muslime und
sie wahrscheinlich für den Christen, der

mitten unter ihnen war. •

Hast du den gesehen, der das Gericht zur
Lüge macht? Das ist der, der die Witwe
zurückstösst und nicht zur Hilfe an die
Armen einlädt. Wehe den Betenden, die

aus Stolz nur gesehen werden wollen und
die Hilfeleistung verweigern.

Sure 107, Al Ma'un

Studentinnen beim
Nachtessen nach dem

Abbruch des Fastens

in PjM.

43


	Emanzipatorischer Islam

