Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 2

Artikel: Emanzipatorischer Islam

Autor: Déahler, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritik an theozentrischer Koran-
interpretation

Der emanzipatorische Islam bricht mit
einem Tabu, denn er widersetzt sich der
bisherigen Interpretation des heiligen
Buches aller Muslime, des Koran (al-
Quran). Der Autor des Buches «Islam
emansipatoris», Very Verdiansyah, 26,
erhielt seine Erziehung in Koranschulen
Javas und schloss 2004 seine Studien an
der islamischen Universitit von Jakarta
ab. Sein Studium spezialisierte sich auf
die Interpretation der Hadithe (Spriiche
des Propheten Mohammed). Er ist al-
so sehr erfahren in Fragen der Dentung
der traditionellen Glaubensquellen des
Islam. Auch er umschreibt die bisher
weithin giiltige Interpretation der Glau-
bensquellen als theozentrisch, das heisst,
dass Gottes Macht und Autoritdt im
Mittelpunkt stehen. Diese Interpretati-
onsweise erwies sich in der Geschichte als
dogmatisch, ideologisch und autoritir,
entsprechend der damaligen arabisch-
patriarchalischen Kultur, die damit auch
politische Strukturen der Herrschaft be-
gunstigte. Von daher erklare sich eben-
falls die Benachteiligung der Frau.

Die Auslegung klebe am Wort, sei
«skripturalistisch», erhebe den Anspruch
auf die alleinige Wahrheit, sakralisiere
den Text so stark, dass eine neue Ein-
sichtunméglich werde. Daraus folge eine
Uberbetonung des Gesetzes (Legalismus)
mit Verurteilungen und Androhungen
von Strafen bis zur Vernichtung. Es
scheine keine Wahrheit ausserhalb des
tiberlieferten Textes zu geben

Flr eine Neuinterpretation beruft sich
Verdiansyah auf den Pionier der akrtu-
ellen Koranhermeneutik, den Algerier
Mobammed Arkoun (geb.1928), Profes-
sor der Religionswissenschaft in Paris.
Hilfreich ist fir ihn auch der deutsche
Philosoph Jiirgen Habermas, der eine
Theorie der gesellschaftlichen Kommu-
nikation erarbeitet hat. Habermas rich-
tet sich an die menschliche Vernunft
schlechthin, die sich von autoritarer
Bevormundung, von Dogmatismus und

Franz Dahler

Emanzipatorischer
Islam

«lslam emansipatoris» war der Titel eines Buches, das mir
vor zwet Jahren eine Studentin der islamischen Universitit
von Banjarmasin (Borneo) zeigte. Der Titel fesselte mich, und
als ich darin bldtterte, wuchs meine Neugierde. Da steben

ja Thesen drin, die der Befreiungstheologie entsprechen und
kiihn eine neue Interpretation des Koran fordern, ganz im
Gegensatz zur Vorstellung, welche wir vom Islam haben. Die
Studentin spiirte metn Interesse und schenkte mir das Buch,
das ich aber leider bei einer Babnfabri in der Schweiz verlor.
Im September dieses Jahres gewann ich es in Jakarta zuriick,
als ich im islamischen «Institut fitr Ausbildung der Koran-
schulent und Entwicklung der Gesellschaft» einen Vortrag
hielt. Hier traf ich die Urheber dieser Neuorientierung im
Islam: Masdar Mas’udi und Zubhairi Misrawi. Nach Zubairi
Misrawi will der emanzipatorische Islam die theozentrische
Interpretation des Koran von oben nach unien, die ganz vom
Text ausgeht, in eine Interpretation umindern, die von der
menschlichen Situation ausgeht, also eine Deutung von unten
nach oben (bottom up) versucht. «Wir realisieren, dass wir
von den menschlichen Problemen ausgehen miissen, erst
dann gewinnt die Religion ibren eigentlichen Sinn.»

B

39



Franz Ddbler nach
einer Vorlesung an
der Universitas Indo-
nesia und einem leb-
haften Gesprich mit
diesen Muslinias (27,
September 2006).

Ideologie frei mache. Solange jemand
im Dogmatismus befangen sei, komme
er nicht zur Selbstreflexion. Diese erst
verandere unsere Existenz. Nach Haber-
mas kdnne eine soziale Veranderung nur
durch einen befreienden Dialog erkampit
werden. Nur auf dem Weg der Kommuni-
kation und nicht der Beherrschung konne
eine radikal demokratische Gesellschaft
aufgebaut werden.

Der Inder Asghar Ali Engineer, der
Agypter Hassan Hanafi und der Siid-
afrikaner Farid Esack inspirieren den
emanzipatorischen Islam. Ali Engineer
bezeichnet die klassische Theologie,
die den «Status quo» vertritt und damit

bestehende Machtverhiltnisse recht-
fertigt, als intellektuell-spekulativ. Um
diese Theologie zu verindern, musse
der Begriff taubid (Einzigkeit und Ein-
heit Gottes) ausgeweitet werden in das
Konzept der Einbeit der Menschheit. In
diesem Kontext konne die Gesellschaft
keine Diskriminierung zulassen, sei es
aufgrund der Rasse, der Religion, des
Geschlechtes oder des sozialen Standes.
Auch der jibad durfe nicht mehr als «hei-
liger Krieg» verstanden werden, sondern
als Anstrengung zur Befreiung von Dis-

kriminierung und Unterdruckung. Der
Glaube an Gott schliesse immer das so-
zial gerechte Handeln ein.

Hassan Hanafi vertritt eine eigentliche
Hermeneutik der Befreiung. Die Deu-
tung des Koran miusse von der mensch-
lichen Situation ausgehen, z.B. von Ar-
mut und Ungerechtigkeit, auch inner-
halb der muslimischen Gesellschaft. Die
Hermeneutik sei eine Wissenschaft, die
von der Offenbarung zur sozialen Praxis
gelange. Das Denken Gottes musse das
Leben der Menschen umformen. Dazu
bediirfe es der historischen Kritk, um
den ursprunglichen Sinn des Textes zu
finden. Die Echrheit des Textes werde we-
der durch eine Vorherbestimmung Gottes
noch durch eine religiose Autoritit ga-
rantiert, sondern durch die Erforschung
der sprachlichen und geschichtlichen
Hintergrinde des Textes.

Farid Esack betont zudem eine Her-
meneutik des Pluralismus. Gott, Mensch
und Natur bilden eine Harmonie. Die
Aufmerksamkeit Gottes gilt vor allem
den mustadh’af, den schwachen, unbe-
deutenden, armen Menschen, die zum
grossen Teil nicht Muslime sind. Gott ist
in diesem Prozess durch die Menschen
gegenwartig, gemass dem Vers: «Gott
wird die Situation des Menschen nicht
andern, bis der Mensch sie selbst ver-
andert».

Der emanzipatorische Islam legt also
eine Hermeneutik vor, welche nicht nur
die Sprach-, sondern auch die Human-
wissenschaften {Soziologie, Anthropolo-
gie, Geschichte) voll berticksichtigt. Die
Worte des Koran konnten nicht schlecht-
hin als unabanderliches Wort Gorttes ver-
standen werden, denn der Text sei stets
von Menschen mit einem begrenzten
Verstandnis verfasst. Damit wird nicht
geleugnet, dass sich Gott in den Heili-
gen Schriften offenbart, aber kein Text
kann ihn ganz erfassen. Nicht nur die
sprachliche Wendung, auch der Inhalt
des Koran muss unter dem Blickwinkel
der Humanwissenschaften interpretiert
werden.

40



Primare Werte des Koran

Worin liegen nun eigentlich die primaren
Werte des Koran? Nichtin den Ritualvor-
schriften, sondern nach Verdiansyah und
seinen von ihm bezeugren muslimischen
Gelehrten in der Gerechtigkeit und ge-
gen eine Herrschaft der Oligarchie, in
der gleichen Wirde aller Menschen, in
der Befreiung von Diskriminierung und
Unterdriickung, in der Fihigkeit zum
kritischen Urteil, in der Menschlichkeit,
im Pluralismus {Recht der Kulturen und
Religionen auf ihr Eigenleben ohne den
Anspruch auf absolute Gultigkeit). Ge-
fordert werden auch Sensibilitit in der
Geschlechterbeziehung und die Ableh-
nung jeder Benachteiligung von religi-
osen Minderheiten. Die im Islam tibliche
Bezeichnung «kafir» (Heide), womit ab-
wertend die Andersglaubigen oder «Un-
glaubigen» gemeint sind, konne so nicht
mehr gebraucht werden. «Die eigentlich
Unglaubigen sind jene, die sich Reichtum
anhaufen und die Gesellschaft tyrannisch
ausbeuten und alle Anstrengungen fir
die soziale Gerechtigkeit verhindern»
{(Ashgar Ali Engineer). In diesem Kon-
text beruft sich der Autor auch auf die
katholischen Befreiungstheologen Guus-
tavo Gutiérrez (Peru) und Aloysius Pieris
(Sri Lanka}, und nochmals auf den Philo-
sophen Jurgen Habermas: «Die Sensibili-
tat infolge von Missverstandnissen muss
unter den Religionen offen und intensiv
besprochen werden. Nach Habermas
bildet der verniinitige Dialog die Basis
fiir das friedliche Zusammenleben von
verschiedenen Religionen, Ethnien und
Kulturen.»

Netzwerk des liberalen Islam

Wie realisieren sich die Ideen des eman-
zipatorischen Islam in Indonesien? Vor
allem durch das «Institut P3M» (the In-
donesien society for pesantren and com-
munity development). Pesantren sind Ko-
ranschulen, die Schiler und Schilerinnen
von der Primarschule bis zum Abschluss
der Mittelschule ausbilden. Es gibt sehr
traditionelle, in welchen die Schulung in

muslimischer Religion alles iberragt. An-
dere suchen den Anschluss an die Moder-
ne durch Ausbildungin Fremdsprachen,
Naturwissenschaften, Kommunikation
(Computer, Internet etc). Von insgesamt
14 000 Pesantren in Indonesien stehen et-
wa 6000 im Kontakt mit P3M. Im Jahre
2003 wurden acht Bildungsanlisse so-
wie 120 Gesprichsrunden in Radio und
Fernsehen durchgefithrt. P3M redigiert
eine Wochenzeitung, publiziert Bucher
und organisiert Seminare in Siidostasi-
en, im Bewusstsein, dass der Islam von
Stidostasien der Islam der Zukunft sein
wird, weil er mit seinem pluralistischen
und demokrarischen Gesicht dem Islam
ein neues Image verleiht.

Auch das Buch «Islam emansipatoris»
(Hg. P3M, Jakarta 2004) muss im Zu-
sammenhang mit der erstarkenden Bewe-
gung des «liberalen Islam» in Indonesien
gesehen werden. Eigentlich ein ausseror-
dentliches, unerwartetes Phanomen ganz
am 6stlichen Rand der islamischen Welt,
sozusagen auf einem Nebengeleise. Im-
merhin doch nicht so nebensachlich, denn
Indonesien hat die grasste muslimische
Bevolkerung der Welt (190 Millionen bei
einer Bevolkerung von 230 Millionen),
so viel wie alle arabischen Staaten zu-
sammen. Und gerade da bahnt sich ein
neues Denken im Islam an, das sich als
«liberal, transformativ und emanzipato-
risch» bezeichnet.

Das heisst aber nicht, dass der gan-
ze indonesische Islam in diese Richtung
stenerte. Fundamentalistische, streng
islamische Richtungen erstarken auch
dort. Indonesien stand noch nie niher
an der Realisierung eines Islamstaates
als heute. Der gegenwirtige Foderali-
sierungsprozess hat einige Provinzregie-
rungen (in Sudsulawesi, Westsumatra,
Aceh) dazu verleitet, die «Sharia», das
islamische Gesetz, durch die Hintertiir
einzufuhren, und die Zentralregierung
in Jakarta ist mit streng muslimischen
Ministern durchsetzt.

Die Bezeichnung «liberal» hatte bis
etwa 2000 eine negative Bedeutung,

¥y



bedingt durch den Griinderprisidenten
Sukarno, der damit die «Dekadenz»
westlicher parlamentarischer Demokra-
tien verband. Doch seit wenigen Jahren
erhielt das Wort «liberal» gerade in mus-
limischen Kreisen eine positive Bedeu-
tung im Sinne von demokratisch, tole-
rant, pluralistisch. «Liberal» ist politisch
nicht gleichzusetzen mit den liberalen,
freisinnigen Parteien Westeuropas, die
«biirgerlich-rechts» orientiert sind, son-
dern bedeutet «sozial-liberal» mit linker
Tendenz.

Utan Kayu 68 H in Jakarta wurde
bekannt als Zentrum des «liberalen Netz-
werkes», das mit seinen Publikationen
und &ffentlichen Gespriichen (talk shows)
den indonesischen Demokratisierungs-
prozess unterstutzt. Dieser Prozess schliesst
eine gemdssigte Sikularisierung ein, also
Trennung von Staat und Religion, die von
strengen Muslimen heftig bekampft wird.
Ausser P3 M beteiligen sich folgende Ins-
titute an der liberalen Bewegung (ohne
immer diesen Ausdruck zu gebrauchen,
weil er noch fur viele negativ beladen
ist): 1. die islamische Universitat UIN
in Jakarta mit ihrem Rektor Asywmardi
Azra, 2. die Universitat Paramadina in
Jakarta mit dem vor einem Jahr verstor-
benen berihmten Theologen und Rektor
Nucholish Madjid und Budhi Munawar
Rabman, dem Verfasser des Buches «Is-
lam pluralis» (Hg. Paramadina, Jakarta
2001), 3. LASE das Institut fir Studien
von Religion und Philosophie, mit seinem
Promotor Dawamt Rabardjo, dem Autor
von «Islam und kultureller Wandel», 4.
das Dialogzentrum der muslimischen
Universitit in Yogyakarta.

Das liberale Netzwerk publizierte ein
Buch uiber «Das wahre Gesicht des Is-
lam» (wajah liberal Islam, Hg. Jaringan
Islam liberal, Jakarta 2002}, worin den
historischen Quellen liberalen Denkens
in Koran und Tradition nachgegangen
wird, dem Zusammenhang von Gottes-
bild und Gewalt, der Frauenfrage, der Si-
kularisierung und der Kodifizierung des
Koran. Das Buch dussert entschiedene

Kritik an der Verfolgung und Verurtei-
lung liberaler Muslime wie Abu Zayd
und Naguib Mahfouz in Agypten. Abu
Zayd wurde von einem islamischen Ge-
richt als «Heide» verurteilt und musste
sich von seiner Frau scheiden lassen. Sein
«Vergehen» war es, dass er die arabische
Sprache des Koran als <historisch» (nicht
als gottlich) bezeichnet hatte.

Das Buch bedauert den Fall von Mah-
mud Mubarmmad Taba, der im Sudan zum
Tode verurteilt wurde, weil er im Koran
zwischen in Mekka und Medina verfass-
ten Texten unterscheidet. Die Texte von
Mekka seien solider und universaler als
jene von Medina, welche stark mit der
arabischen Kultur verquickt seien und
daher hinterfragt werden missten. Das
Buch wendet sich gegen die Verletzung
der Menschenrechte durch die Tafiban
in Afghanistan und die Verurteilung der
Politiker Bani Sadr und Gotbzadeb im
Iran. Letzterer wurde im «Namen Got-
tes» gehangt. Hervorragende Autoren
des Buches sind Azyumardi Azra, Luthfie
Assyaukanie, Djohan Effendi, Nurcho-
lish Madjid und Ulil Abshar-Abdalla.

Offenheit der Basis

Ist aber dieser liberale Islam nur elitir,
auf die Intellektuellen beschrankt, wie
viele vermuten, oder erreicht er auch
die Basis? Eine starke Basis bildet die
muslimische Massenorganisation NU
(Nahdlatul Ulama = Wiederbelebung der
Gelebrten), die mit ihren 50 Millionen
Mitgliedern vor allem in den Dérfern
sehr verbreitet ist. Nur Kholis Setiawan,
der Direktor des Dialogzentrums in Yo-
gyakarta, erklirte in seinem Vortrag am
28. November 2006 bei «Mission 21»
in Basel: «NU hat einen grossen Beitrag
fur den religids-islamischen Diskurs im
modernen Indonesien geleistet, beson-
ders unter der Fithrung von Abdurrah-
man Wahid, dem Prisidenten Indone-
siens {1999—2001) und Leiter der NU
(1989-1999). Er unterstitzte die Staats-
ideologie Pancasila, die Indonesien als
pluralistischen Staat kennzeichnet und

42



dessen Bevolkerungsgruppen die gleiche
Position haben sollen.»

NU hat einen starken Einfluss auf die
13 0oo Pesantren mit ihren drei Milli-
onen Schilern und Schiilerinnen. Im
neuen Modell der Pesantren wird der
religiose Unterricht mit der Vernunit
und dem Fortschritt der Wissenschaft
kombiniert. Die Weisheit der lokalen
Kulturen wird integriert, so die tolerante
javanische Lebensphilosophie, die auch
Elemente von Hinduismus und Buddhis-
mus einschliesst. Die Zusammenarbeit
mit Nicht-Muslimen wird anerkannt.
«Die NU ist sich der Pluralitit der in-
donesischen Bevolkerung bewusst», sagt
Nur Kholis Setiawan. «Das ist eine po-
sitive Tatsache, auch in der Geschichte
des Islam.»

Wichtige Organe der NU sind Lak-
pesdam (Institut fur Entwicklung des
menschlichen Potentials) und Fatayat
{Organisation junger Frauen). Sie ar-
beiten mit christlichen Organisationen
zusammen und konnten im Konflikt von
Ambon zwischen Christen und Musli-
men vermitteln.

Trotz dieser Hoffnung weckenden
Tatsachen bleibt der liberale Islam eine
Minderbeit innerhalb des indonesischen
Islam, die vom offiziellen Gelehrtenrat
(MUI) hart angefochten wird, bis zur
Verurteilung von einzelnen Exponenten
wie Ulil Abshar-Abdalla. Dass sich das
Blatt nicht zur negativen Seite wendet,
hangt nicht zuletzt von den 10% Chris-
ten und Christinnen ab. Glucklicherwei-
se finden seit einigen Jahren vermehrt
muslimisch-christliche Seminare statt, so
in Yogyakarta im April 2002 tber die
Zukunft der Religionen und in Bali im
September 2006 tiber «Religionen, Quel-
len des Friedens», zu welchem Mission 21
wesentlich beigetragen hat. Werkstatten
der interreligiosen Verstandigung sind
von christlicher Seite die Philosophische
Hochschule der Jesuiten (STF) in Jakarta,
wo vermehrt auch Muslime studieren und
Muslime zum Dozentenstab gehoren, die
evangelisch theologischen Hochschulen

von Jakarta und Banjarmasin (STT), die
protestantische Universitit Duta Waca-
na in Yogyakarta und die katholischen
Universititen Atma Jaya (Jakarta) und
Sanata Dharma (Yogyakarta). Sie strah-
len eine Atmosphire liberaler Offenheit
auf Politik und Gesellschaft aus.

Eine Anndberung unter den Religi-
onen ist nicht nur eine Sache intellektu-
eller Verstindigung, sondern ein Vorgang
des Gefiihls, des Herzens. Das erfuhr ich,
als ich am 27. September 2006 an der
islamischen Universitat von Jakarta eine
Vorlesung hielt tber den Dialog unter
den Religionen. Es war Mittag in der Fas-
tenzeit, in der Muslime nicht essen und
trinken durfen. Sie boten mir ein Mittag-
essen an und anerkannten damit meine
andersartige Position. Ahnlich erging es
mir in P3M. Dort sprach ich tiber Hoff-
nungen und Befiirchtungen im Blick auf
den Islam. Die Diskussion dauerte bis
abends 6 Uhr. Da horte ich den Ruf der

Moschee zum Abbruch des Fastens. Mit
grosser Liebenswurdigkeit wurde ich zum
Nachtessen eingeladen. Was geschah denn
da? Ich empfand auf einmal grossere Sym-
pathie fur das Fasten der Muslime und
sie wahrscheinlich fiir den Christen, der
mitten unter ihnen war. O

Hast du den geseben, der das Gericht zur
Liige macht¢ Das ist der, der die Witwe
zuriickstosst und nicht zur Hilfe an die
Armen einlidi. Wehe den Betenden, die
aus Stolz nur gesehen werden wollen und
die Hilfeleistung verweigern.

Sure 107, Al Ma’un

43

Studentinnen beim
Nachtessen nach dem
Abbruch des Fastens
in P3 M.



	Emanzipatorischer Islam

