
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 1

Artikel: Warum sollen die Linken fromm sein und die Frommen links?

Autor: Steffensky, Fulbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fulbert Steffensky

Warum sollen die Linken
fromm sein und
die Frommen links?

Solidarität ohne Liebe ist leer. Liebe ohne den Blick für die
Strukturen des Rechts ist blind. Um langfristig und intensiv
zu werden, gibt es Solidarität, Nächstenliebe und den Widerstand

gegen das Unrecht aber nicht ohne die Ermutigung
durch Spiritualität. Eine ihrer Regeln heisst: Kenne deine

eigene Herkunft und die Traditionen der Freiheit! - So lautet
zusammengefasst der erste Teil der Jubiläumsansprache von
Fulbert Steffensky. Der Vortrag benennt sodann spezifische
Gefährdungen der Linken: Weil sie die «richtigen Themen»
haben, sich für «selbstlos» und damit moralisch halten. -
Warum aber sollen die Linken fromm semi Weil politisch
arbeiten, ohne die Hoffnung zu verlieren, eine Frage der
Spiritualität ist; weil es auf die richtige Lesart des Evangeliums
ankommt; weil wir uns den Humor mit der eigenen Endlichkeit

bewahren müssen; und überhaupt: weil es die Schönheit
unverzweckter Frömmigkeit gibt. Steffensky fügt Gedanken
über die Dialektik zwischen KirchAnleitungen und kritischen
Gruppen hinzu, die nur zusammen wahrheitsfähig sein
können. Red.

Solidarität und Nächstenliebe
In dem mittelalterlichen Lied «Wo die Liebe

(caritas) und die Sehnsucht (amor) ist,
da ist Gott» sind zwei Formen der Liebe
in merkwürdiger Vermischung genannt,
nämlich Erotik und Nächstenliebe. Das
griechische Wort «Eros», Sehnen oder
Verlangen, bezeichnete in der Antike
einen Dämon, der den Menschen über sich
selber hinaustrieb zu Erfüllung und
Vollendung. Eros entstammt dem Empfinden
der Unvollkommenheit, des Mangels, der
Sehnsucht nach dem, was jetzt nicht ist,
was aber sein will. Diese erotische Kraft
lebt in allen Menschen, insofern sie auf
Beziehung hin angelegt oder - frömmer
gesagt - geschaffen sind.

Neue Lebenskonzepte wählen sich
oft neue Grundwörter. So hat das

ursprüngliche Christentum, um seinen
Grundbegriff und seine Praxis von Liebe
zu beschreiben, nicht auf den Eros
zurückgegriffen, sondern das sehr viel
unscheinbarere griechische Wort «Agape»
gewählt. Dieser Begriff stammt aus der
Tradition des geschwisterlich geteilten
Essens, der Feier des Abendmahls. Agape
bedeutete: Sklavinnen und Herren;
Färberinnen, die den Gestank der Tierhäute
nicht loswurden, und Geschäftsinhaber;
jüdische und griechische Menschen;
Ortsansässige und Fremdlinge teilten miteinander

in ihrer Feier des Glaubens, was
sie zu essen hatten. Das Essen war der
sinnliche Ausdruck ihres Miteinanders,
das Liebesmahl verband sie.

Zusammensein in der Liebe bedeutete
also diese Agape, nicht nur die Herabneigung

des einen zum anderen. Agape ist
die Fähigkeit der Selbsthingabe des
Menschen: die Fähigkeit, aus der
Selbstverschlossenheit herauszutreten und das
Gesicht eines anderen wahrzunehmen. «Im
Anfang war die Beziehung», so drückt
der jüdische Religionsphilosoph Martin
Buber dieses Grunddatum menschlicher
Existenz aus. Wir sind nicht einfach der

wirtschaftsfähige Mensch, für den es

genügt, seinem erleuchteten Selbstinteresse

zu folgen. «Am Anfang» war nicht der

12



homo oeconomicus, dieses geschäfts-
und genussfähige Einzelwesen, zu dem

wir gemacht werden sollen, sondern die
Selbsttranszendenz der Liebe.

Das Merkmal dieser Liebe ist also die

Gegenseitigkeit. Es gehört zum Wesen
der Liebe, die Einteilungen in Geben und
Empfangen, in Handelnde und Behandelte,

in aktiv und passiv zu unterlaufen
und gerade die Einheit von Handeln und
Beschenktwerden zu leben.

Die Liebe aber denkt nicht nur
interpersonal, sondern sie lebt in der
strukturellen Beachtung von Wirklichkeit. Sie

ist untrennbar verbunden mit Gerechtigkeit,

ihrem politischen Namen. Wenn

Hungernden, die geschändete Frau, das

verlassene Kind, die in mein Blickfeld
gekommen sind und die mich adoptiert
haben, indem ich sie angesehen habe.
Zwischen Nächstenliebe und Solidarität
besteht höchsten ein Unterschied in der

Pointierung, nicht aber im Wesen. Solidarität

ohne Liebe in reiner moralisch-politischer

Mechanik wird leer. Liebe ohne
Intelligenz, Liebe ohne den Blick für die
Strukturen des Rechts und des Unrechts
wird blind und hilflos.

Aber wir haben keine Zeit mehr,
Solidarität und Nächstenliebe in Konkurrenz
zueinander zu lassen. Denn beide sind
gefährdet. Wenn kulturelle Welten ihre

diese Liebe langfristig ist und ihre
politische Naivität abgeschüttelt hat, dann
weiss sie, was der Markt, die Ökonomie
und die Ökologie den Menschen antun
können. Diese öffentlich gewordene und
an Öffentlichkeit interessierte Liebe
verdient am ehesten den Namen Solidarität.
Solidarität also ist die Haltung, die die
Bedingungen und die Strukturen des

menschlichen Lebens bedenkt. Sie meint
nicht nur einen einzelnen Menschen, sie

denkt menschheitlich.
Die Nächstenliebe meint eher den

Selbstverständlichkeit verlieren, dann
stürzen mit ihnen auch ihre Schlüsselworte

und mit diesen die Inhalte, die sie
ausdrücken. Das Wort Solidarität ist über
die Französische Revolution und die
Geschichte der Arbeiterbewegung das

Erkennungswort des Sozialismus gewesen.
Das Wort Liebe oder Nächstenliebe war
die Parole des Christentums. Diese
beiden Wörter waren nicht nur irgendeine
technische Benennung, sie waren die
Kurzformeln der Bewegungen, in denen
sie hauptsächlich zuhause waren. Wer

«Solidarität ist die

òffe ri tli eh gewo rde ri e

Liebe» (Fulbert
Steffensky bei seinem

Festvortrag).

13



das Wort Solidarität gebrauchte,
vielleicht sogar in der Verbindung
«international», roch nach Sozialismus. Wer
das Wort Nächstenliebe gebrauchte, roch
religiös.

Was aber, wenn die kulturellen Hei-
maten verschwinden oder verblassen,
in denen diese Wörter zuhause waren?
Können programmatische Wörter und
Bilder herrenlos umherirren? Werden sie

nicht mit ihren Heimaten untergehen? Ist
damit nicht auch die Sache gefährdet,
die diese Wort-Bilder einmal meinten?
Menschheitliche Absichten werden nicht
nur von einzelnen vertreten. Grosse
Lebensoptionen wie die von Solidarität
und Liebe halten sich nur, wenn sie in
Kulturen eingebettet sind.

Wir sehen uns neuen Lebenslagen
gegenüber, in denen der Grund der beiden

Worte bedroht ist. Es gab einmal einen

vom Christentum, vom Sozialismus, von
humanistischen Gruppen getragenen
Horizont, eine Lesart von Geschichte und
Welt, einen Normenkanon, welcher
Solidarität, Liebe, Achtung des Lebens und
Gedächtnis der Toten gebot. Menschen

unter diesen Horizonten waren gewohnt,
normativ zu denken. Diese Normen hielten

sich nicht allein durch Argumente,
sie wurden eingeübt und einleuchtend
gemacht durch Geschichten der Solidarität,

die man sich in der Gruppe erzählte,
etwa von Franz von Assisi oder von Joe
Hill, von Elisabeth von Thüringen und
von Rosa Luxemburg.

Man hatte einen Kanon von
Erinnerungen an das, was Menschen der
eigenen Bewegung einmal geträumt und
versucht hatten, und das Scheitern hat
ihre Versuche nicht ungültig gemacht.
Man hat Lieder gesungen und Gedichte

gewusst, die die Träume und die
Absichten der eigenen Gruppe ausdrückten.
Die Erinnerung an die Siege und an die

Untergänge in der Geschichte hat den

eigenen Absichten Nahrung gegeben. Es

gab Würdetraditionen, auf die man sich
berufen konnte, und vor denen die Wür-
delosigkeit, das Unrecht und das Verges¬

sen es nicht ganz leicht hatten. Man hat
natürlich in allen Gruppen und Kulturen
gegen diesen Kanon Verstössen, aber es

gab ihn, und damit hatte das Unrecht
seine Mühe.

Was aber, wenn in einer posttraditio-
nalen und postmoralen Gesellschaft, in
einer Gesellschaft eines rasenden
Individualismus, die keine Gruppen, keine
Zusammenhänge und keine Herkünfte
mehr kennt, diese Normenhorizonte
mit ihren Dramatisierungen selber
zusammenbrechen? Wir erleben im
Augenblick den Zusammenbruch oder die

Entwichtigung zweier grosser Lesarten
der Geschichte, des Sozialismus und des

Christentums. Den Anteil dieser beiden
Lesarten an der Beleidigung des Lebens
kann niemand unterschlagen. Aber das

Christentum konnte den Christen in den

Weg treten, wie gelegentlich die Idee des

Sozialismus den real existierenden
Sozialismus irritieren konnte. Rosa Luxemburg

und Franz von Assisi konnten nie

ganz verscharrt werden. Man hatte ihre
subversiven Lieder und Geschichten,
und es gab immer wieder Gruppen, die
sie ausgruben. Es gab einen Kanon, es

gab verpflichtende Texte, auch wenn sie
noch so oft gefälscht oder unterschlagen
wurden. Diese Texte befahlen, die Welt
von den Opfern her zu lesen.

Was aber, wenn die Kultur untergeht,
in der diese Texte beheimatet sind? Was,
wenn die Gruppen verschwinden, in
denen solche Texte gelesen und gewusst
werden? Wenn nichts mehr zu lesen ist,
wird die Welt selber unleserlich. Wenn
die Lieder verstummen, verstummt auch
der Geist. Der neue Feind der grossen
Worte Solidarität und Nächstenliebe
könnte die ungestörte Heutigkeit der
Menschen werden, das traditionsfreie
Individuum, das sich selber Horizont
und einzige Norm ist.

Solidarität, Nächstenliebe und der
Widerstand gegen das Unrecht brauchen

eine Spiritualität, um langfristig
und intensiv zu werden. Eine Regel
solcher Spiritualität heisst: Kenne deine

14



eigene Herkunft und die Traditionen der
Freiheit! Man muss viel wissen, um der

Hoffnungslosigkeit und dem Zynismus
zu entkommen. Wir sind auch für
unseren Mut verantwortlich. Dieser aber
nährt sich von den Geschichten des

Gelingens. Man muss wissen, dass schon
einmal Menschen aus den Sklavenhäusern

entkommen sind, um daran zu glauben,

dass man selber entkommen kann.
Man muss wissen, was die Toten, die wir
zu uns rechnen, geträumt haben, damit
sich unsere Träume und unser Gewissen

an ihren Träumen schärfen. Solidarität
entsteht nicht in dem Augenblick, da sie

nötig ist. Man muss sich in der Liebe
bilden, und Bildung ist ein langfristiges
Unternehmen.

Eine andere Regel spiritueller Bildung
heisst: Wisse, was Menschen an dem
Ort und in der Region, in der du lebst,
gelitten haben! Ein Moment spiritueller
Bildung ist das Gedächtnis der Toten.
Heimat heisst, in ausgeleuchteten Räumen

leben; in Räumen, die man sich
bekannt gemacht hat. Und das Herz
jeder Erzählung ist das Gedächtnis der
Leiden und die Erinnerung an die Toten,
die aus unserer Solidarität nicht entlassen

werden dürfen. Die Erinnerung an die
Toten ist der Appell an die Solidarität
mit Lebenden. Wo die Geschichte der
Leiden erzählt wird, wird mit jedem
Satz gesagt: So soll es nicht weiter sein!

«Wir wollen das Recht! » ist das Lied, das

immer mitgesungen wird, wo der Opfer
gedacht wird.

Ich spreche als Christ, und mir werden

die christliche Tradition und die

Bildungswerkstatt Kirche immer wichtiger.

Nicht dass Christen besser wären
als andere, aber die Kirchen gehören zu
den letzten Institutionen mit einer
zusammenhängenden Sprache mit Geschichten
der Freiheit und des Entrinnens. Dort
stehen die Bücher, die sie aufbewahren.
Dort ist eingerichtet, jeden Sonntag
und auf allen Kirchentagen in ihnen zu
lesen. Religion ist der Ort der verfemten

Begriffe und Bilder: Gerechtigkeit,

Barmherzigkeit, Freiheit, Gnade, Schutz
des geknickten Lebens, Trost, Sturz der

Tyrannen, Erzählungen der Niederlagen
und der Rettungen.

Was gegen diese Kirchen einzuwenden

ist, wissen am besten die, die drin sind.
Aber vielleicht war die Religionsfeind-
schaft vieler alter Linker doch ein Fehler.

Sie wollten vernünftig und rational
handeln, zielorientiert und funktional.
Und viele haben dies mit Konsequenz
und Leidenschaft getan. Sie konnten
kämpfen, aber sie konnten den Sieg des

Rechts nicht spielerisch vorwegnehmen.
Sie konnten arbeiten, aber sie haben ihre
eigene Hoffnung zu wenig ernährt. Noch
einmal: Man kann nicht aus dem Stand

mutig und widerstandsfähig sein. Dazu
braucht man eine langfristige Bildung,
und für diese Bildung muss man vorher

sorgen.
Dieser erste Teil meiner Rede verdankt

sich dem Geist von Dorothée Solle. Mit
ihrer Stimme schliesse ich ihn:

«Die Liebe und die Solidarität brauchen

eine Sprache, die uns mit anderen
und mit einer Tradition verbindet, die
über die reine Subjektivität hinausgeht.
Wir sind alle <unheilbar religiös>, wie
Nicolai Berdjajew gesagt hat. Sich von
dieser Krankheit zu verabschieden, ist
zugleich eine Aufgabe der Erotik Gottes,
ohne die Leben nicht lebt. Die Zweifel
an den Menschen, die sich von dieser
Krankheit <geheilt> glauben, sind mit
der Totalisierung der Ökonomie immer
mehr gewachsen. Können wir denn ohne
<die Liebe Gottes, die höher ist als alle
Vernunft>, leben? Ist nicht der Verzicht
auf Religion ein Verzicht auf Eros? Von
einem Menschen zu sagen, er oder sie
sei unerotisch, scheint eine Art Todesurteil.

Die Zerstörung unserer Wünsche
und Träume vom Leben aller auf diesem
Planeten schreitet mit der Erübrigung
von Religion voran. Ist nicht das, was
viele für aufgeklärtere Intelligenz halten,
eher nach dem Muster zu beschreiben:

Behandlung (der Krankheit Religion)
erfolgreich, Patient tot! »

15



«Die Wahrheit ist ein
Gespräch» (Bilder:
François Baer).

Gibt es eine linke Bekehrungsresistenz?

Man soll sich zwar treu sein, aber es gibt
eine Selbsttreue, die nichts anderes ist als
die Erstarrung bis in den Tod des Gewissens,

des Denkens und der Wahrnehmung
der Welt. Es gibt eine Selbsttreue, die
nichts anderes ist als eine mechanische
Dummheit. Denken, Wahrnehmen und
Verhalten sind zum Schema geworden,
dem man nicht mehr entrinnen kann und
das mit jeder Wiederholung fester und
gefängnishafter wird. Davor ist niemand
sicher. Es könnte sogar sein, dass es in

dieser Hinsicht eine spezifische Gefährdung

für die Linken gibt. Warum? Weil
wir die richtigen Themen haben.

Ein linker Christ zu sein, heisst für
mich, Geschichte und Gegenwart aus der

Perspektive der Opfer sehen zu können.
Unsere Aufmerksamkeit wird nicht in
gleicher Weise von allem erregt. Die
Arbeitslosen sind uns wichtiger als die, die
Arbeit haben. Die Förderung der
Arbeiterkinder ist uns wichtiger als die
Förderung der Hochbegabten. Die Leiden
der Dritten Welt sind uns wichtiger als

die Leiden in der Ersten. Wir könnten
aber in den Irrtum verfallen, dass mit
den richtigen Themen, Perspektiven und
Optionen auch alles andere immer schon

gerechtfertigt ist: unsere Analyse, unsere

Methoden und unsere Strategien. Es

könnte uns zu der gelebten Überzeugung
bringen: Wir können nichts falsch
machen und nichts falsch gemacht haben,
weil wir auf der richtigen Seite stehen.

Etwas anderes könnte uns blenden.
Ich nenne es mit ironischer Vorsicht:
unsere Selbstlosigkeit. Linkssein bedeutet
Moral- ein heute diskreditierter Begriff.
Es bedeutet, menschheitlich zu denken
und zu handeln, nicht nur aus eigenen
individualistischen Interessen. Und nun
nehme ich wieder den ironischeren
Begriff: Mit Selbstlosen ist nicht leicht zu
streiten. Und die Selbstlosen könnten sich

leicht schon dadurch gerechtfertigt sehen,

dass sie nicht allein für sich denken
und arbeiten. Und so haben wir wie alle
anderen die Bekehrung nötig. Wer sich
auf die Praxis der Wahrheit einlässt, wer
sich auf politische Konkretionen einlässt,
der kann irren. Ich vermute, dass der, der
nicht irrtumsfähig ist, auch nicht
wahrheitsfähig ist. Nur bei Enthaltung von
der Frage nach der konkreten Wahrheit
ist der Irrtum ausgeschlossen.

Ich denke an das Politische Nachtgebet

in Köln und die Schwierigkeiten, die
wir mit uns selber hatten. Das Nachtgebet

war der Versuch, in einem Gottesdienst

den Zustand unserer Gesellschaft
im Angesicht der christlich-jüdischen
Tradition zu begreifen. Es war ein gelungener

und irrtumsreicher Versuch. Was

waren unsere Fehler? Zunächst war es

der Glaube daran, dass die Radikalsten
unter uns am ehesten Recht haben. So

überboten wir uns in der Lust an der

Beschreibung des Unglücks. Die Gefahr

war, Panoramen des Verfalls zu beschreiben,

an denen man eigentlich nicht mehr
arbeiten konnte. Die Gefahr war, das

Unglück widerspruchsfrei zu beschreiben.
Aber man kann nur an Widersprüchen
arbeiten, und man kann nur Hoffnung
finden, wo man sich die Mühe macht,
die Möglichkeiten des Gelingens
wahrzunehmen, und seien sie noch so gering.
Der Verfall lässt sich leichter beschreiben.

Aber es gibt auch den schwarzen
Kitsch, der einem die Luft zum Atmen
und zum Arbeiten nimmt.

Genau sein in der Beschreibung des

Unglücks ist eine Tugend, mit der man
der Selbstlähmung entgeht. Ein Satz eines

16



klugen Menschen hat uns im Nachtgebet
nachdenklich gemacht. Dieser hat uns
gefragt: Seid ihr fähig, eure Botschaft so

zu sagen, dass sie zugleich Kritik und
Trost ist? Dies erinnert an das Gebet von
Hélder Câmara, in dem es heisst: «Lehre

mich ein Nein zu sagen, das nach Ja
schmeckt. »

Es gab einen anderen Fehler, ich nenne
ihn das Viel-Feind-viel-Ehr-Denken. Wo
wir am meisten angegriffen wurden, fühlten

wir uns am meisten im Recht. Und
so entstand eine selbstzweckhafte
Feindseligkeit, die die Gruppe zwar geeint hat,
oft aber auf Kosten der Wahrheit. Wir
waren jung, und das Messerwetzen hat
gelegentlich auch Spass gemacht. Wir
hatten grossen Streit mit der Leitung
der rheinischen evangelischen Kirche.
Sie bestand aus ehrenwerten Männern,
die in der Nazi-Zeit fast alle Mitglieder
der Bekennenden Kirche waren. In
unserem Streit gebe ich ihnen hier nicht
nachträglich Recht. Sie haben im Streit
um das Nachtgebet autoritär reagiert.
Aber ich frage mich doch, warum wir
sie nicht gewinnen konnten, die doch in
jener Nazizeit des Verrats nicht verraten
haben.

Wir haben versäumt, Bündnisse zu
schliessen. Es gibt notwendige
Feindschaften, und es gibt falsche Versöhnungen.

Das Evangelium vereint nicht
nur, es trennt auch. Aber es gibt auch

falsche Feindschaften, in denen man sich

mit Lust erschöpfen kann. Man musste
die Tugend lernen, sich für wahrheitsfähig

und für irrtumsfähig zu halten; die

Tugend, den Gegner für wahrheitsfähig
und für irrtumsfähig zu halten. Vielleicht
bremst dies die «Kampfkraft», aber es

reinigt sie auch.

Warum sollen die Linken fromm sein?
Dass die Frommen links sein sollen,
wissen wir und darüber brauchen wir
nicht weiter nachzudenken. Warum aber
sollen die Linken fromm sein? Eine erste
Antwort: Dass sie die richtige Lesart des

Evangeliums finden. Wie lernen Men¬

schen, dass die Armen seine ersten Adressaten

sind? Es gibt in der Theologie so
viel Rhetorik ohne Erkenntnis, und es

ist nicht selbstverständlich, die Augen
Christi in den Augen der hungernden
Kinder, der vergewaltigten Frauen und
der gefolterten Männer zu lesen. Man
muss eingebildetes Herz haben, um Gott
in den Gestalten des Elends zu erkennen.
Das ist nicht nur eine Frage der Moral.
Eine Moral, die sich auf nichts anderes
berufen kann als auf sich selber, bleibt
kurzatmig. Wie lerne ich Empörung und
Zorn? Wie lerne ich das Augenlicht der
Blinden und den aufrechten Gang der
Lahmen zu vermissen? Das ist eine Frage
der Spiritualität und der Frömmigkeit.

Die zweite Frage: Wie mache ich
mich langfristig in der Leidenschaft für
das Recht? Man konnte in den letzten
Jahrzehnten so viele Linke ermatten
sehen. Man konnte sehen, wie sie sich
in der psychologischen Selbstpflege
erschöpften. Wie esse ich die Texte und
mit ihnen den Geist unserer Tradition;
wie atme ich im Gebet den Geist Christi,
dass Gotteserkenntnis und Barmherzigkeit

nicht mehr feindliche Geschwister
bleiben? Wie arbeiten wir, ohne die Hoffnung

zu verlieren? Das ist eine Frage der

Spiritualität und der Frömmigkeit.
Die dritte Frage: Wie behalten wir

über unserer Arbeit den Humor mit
unserer eigenen Endlichkeit? Wer an der

Gerechtigkeit arbeitet, hat eine fast
unendliche Idee: dass das Recht wie Wasser
fliessen soll; dass niemand Beute eines
anderen werde. Aber er ist ein endlicher
Mensch. Wie können diese Menschen in
kleinen Schritten gehen und den grossen
Gedanken nicht verlieren oder nicht
zugunsten des grossen Gedankens in
Gewalt gegen sich selber oder gegen andere
verfallen? Wie behalten sie die Distanz zu
sich selber und lernen den Satz zu
sprechen: «Geschlagen ziehen wir nach Haus,
unsere Enkel fechten's besser aus! » Nur
wenn man eine Herkunft hat, kann man
eine Zukunft denken, die nicht nur aus

uns selbst besteht, sondern aus der Kraft

17



von allen; aus der Kraft unserer Toten
und der Kraft unserer Enkel. Wir bauen

an der Zukunft, aber die Zukunft besteht
nicht nur aus uns und unseren Kräften.

Ich erinnere mich an eine wundervolle
Begebenheit mit Daniel Berrigan, dem
Friedensaktivisten, der wegen seiner
Friedensarbeit in den USA lange im
Gefängnis war. Einmal hat er uns besucht
nach einer solchen Gefängniszeit. Er
war müde und abgespannt und wollte
bei uns lesen, Musik hören, beten und
mit uns ins Theater gehen. Es kam ein
Anruf aus einem Friedenscamp, wo viele

junge Leute zusammen waren. «Daniel
muss sofort kommen! », sagte der Leiter
des Camps. «Hier hat er sein Publikum
und hier ist er unentbehrlich!» Berrigan
verweigerte sich und sagte: «Jetzt will ich
Wein trinken und beten.» Mir hat die Ruhe

dieses unruhigen Herzens imponiert.
Er konnte ohne Verzweiflung arbeiten,
und er kannte seine eigene Endlichkeit.
Wenn das nicht Frömmigkeit ist und eine

Spiritualität, wie wir sie brauchen!
Warum sollen die Linken fromm sein?

Jetzt eine Antwort, die überhaupt nicht
auf die Effizienz und die Verzweckung
von Frömmigkeit schielt: Es ist schön zu
loben, zu beten und zu singen; die Lieder
der Toten und der lebenden Geschwister

zu singen und sich in ihre Lebensvisionen

zu vertiefen. Es ist schön!
Als die Christen für den Sozialismus

sich vor vielen Jahren einmal zu einer
Wochenendtagung in Berlin trafen, machten

einige der Teilnehmenden den
Vorschlag, am Sonntag einen Gottesdienst
zu feiern. Über diesen Vorschlag wurde
gestritten, und einige fragten skeptisch
nach der Funktion dieses Gottesdienstes

im Progress der Befreiung. Der alte
Gollwitzer hörte sich diese Diskussion
bekümmert an und sagte dann: Ich will
den Gottesdienst, weil es schön ist, mit
euch zu beten und zu singen. Diesem
entwaffnenden Argument, das eigentlich
kein Argument war, konnte sich niemand
entziehen. Und dieses «sunder warum-
be» ist das Herz der Frömmigkeit.

Noch einmal: Es gibt die Gefahr, sich
als Kirche durch Zwecke zu rechtfertigen.

Wenn Christen ihre Kirche nach aussen

rechtfertigen, tun sie es oft, indem
sie die Effizienz der Kirche benennen.
Sie sagen, wie viel Krankenhäuser und
Kindergärten sie versorgt; was sie für die
Alten und die Randgruppen tut; was sie

als moralische Anstalt bedeutet. Es ist
ja wahr: Ein Baum, der keine Früchte
bringt, ist eben unfruchtbar. Und trotzdem:

Die Kirche ist zunächst nicht das

Produkt ihrer eigenen Hände. Sie kann
zwar verurteilt werden, weil sie keine
Früchte bringt, aber sie ist nicht gerechtfertigt

durch ihre Effizienz.
In der Mitte der Kirche ist Raum

fur köstliche Nutzlosigkeiten. Die Kirche

singt ohne Zwecke, sie betet ohne
Zwecke, sie nennt den Namen Gottes
ohne Zwecke, sie feiert Gottesdienste,
die nicht durch Zahlen und Zwecke
gerechtfertigt sind. Man muss diese Un-
verzwecktheit retten gegen das Diktat
der Effizienz. Der Effizienzzwang wird
nicht nur von aussen an die Kirche
herangetragen. Wie rechtfertigen sich Pfarrer
und Pfarrerinnen oft, indem sie sich in
die Aufzählbarkeiten verlieben! Und wie
schwer hat es manchmal all das, was sich

nicht gut aufzählen lässt, das Gebet zum
Beispiel. Das ist die neue Pisa-Mentalität,

die die gegenstandslosen Schönheiten

verschlingt.

Die Volkskirche und ihre Gruppen
Wie kommen Wahrheiten in der Kirche
zustande, und wie findet der Geist dort
seine Stelle? Auch im Protestantismus
denkt man oft römisch, d.h. von oben
nach unten, und man erwartet die Ämter

als die besondere Quelle des Geistes.

Man erwartet ihn von den Bischöfen und
den Kirchenleitungen. Kirchenleitende
Institutionen aber sind eher an Bewahrung

und Harmonie interessiert als an
Aufbrüchen und Veränderungen; ohne
Bosheit gesagt: Es sind eher Instanzen
des Mittelmasses, indem sie rechts
etwas vom Ungeist wegschneiden und links

18



vom heiligen Geist. Daraus ist ihnen kein
Vorwurf zu machen. Falsch ist es, und
Entmutigung ruft es hervor, wenn man
anderes und mehr von ihnen erwartet.

Es gibt nicht nur autoritäres Gebaren

von leitenden Institutionen; autoritär
ist vor allem die Autoritätssüchtigkeit
und sind die falschen Erwartungen an
das überforderte Amt. Ernst Lange
unterscheidet zwei Grundstrategien
kirchlichen Handelns, die «Vorwärtsstrategien»

und die «Bestandswahrungsstrategien».

Leitungsgremien verfolgen in der
Regel Bestandswahrungsstrategien. Ihr
Charisma ist das Pochen auf Konsens.

Dagegen ist nichts zu sagen, wenn die

Leitungen die Beschränktheit des eigenen
Charismas erkennen.

Wie aber kommen Wahrheiten in der
Kirche zustande, und wie findet der Geist
seinen Ort? Wir haben keinen Papst, der
sie sagt. Sie stehen nicht einfach ablesbar
in einem Buch geschrieben, auch nicht in
der Bibel. Das, was uns überliefert ist, ist
ja nicht einfach die Wahrheit, sondern
zunächst Buchstabe. Ich zitiere Luther:
«Im Wachsen der Zeit sind Geist und
Buchstabe gewachsen. Denn was jenen
(Alten) zum Glaubensverstand genügte,
ist uns zunächst nur Buchstabe. Darum
sollen wir beten, dass wir nicht im
tödlichen Buchstaben verkommen.» Man
kann den Geist dem Papst, der Bibel oder
der Tradition also nicht einfach von den

Lippen lesen.

Ein Weg der Wahrheit sind die
Charismen der Gruppen, die in der Kirche
hart aufeinander stossen und miteinander

reden und streiten. Menschen lernen
im Konflikt, sie lernen am «Widerstand
fremder Erfahrungen» (E. Lange). Die
Gruppen in der Kirche sind die eigentlichen

Protestanten. Sie profilieren sich
durch Trennung vom allgemeinen Konsens.

Das ist nicht unerlaubt, sofern sie

die Trennung selber nicht schon für den
Geist halten. Ihr klares Profil ist das
Charisma für die Gesamtkirche und für die
anderen Gruppen. Ihr klares Profil
polarisiert, und so werden die Wahrheiten

in den verschiedenen Nestern der Kirche
vergleichbar. Die Wahrheit ist ein
Gespräch, und im Gespräch und in der
Reibung der Gruppen wird sie geboren.

Ich habe die Auseinandersetzung vor
Augen, die die Befreiungsgruppen um
Ernesto Cardenal und die Friedensgruppen
um Daniel Berrigan führten. Cardenal
hat zu Zeiten des Diktators Somoza in
Nicaragua zum bewaffneten Kampf
aufgerufen. Berrigan lehnte die Gewalt strikt
ab und hat Cardenal scharf angegriffen.
Dieser sagte in einem Gespräch:
«Berrigan hat Unrecht. Aber auch wenn er
im Unrecht ist, brauche ich seinen
Einspruch. Meine Stimme allein ist zu
gefährlich, wenn sie keinen Widerspruch
erhält.» Die Wahrheit ist ein Gespräch!

Die Heilung der Gesamtkirche von
falschen Fragen fängt mit der Entschiedenheit

von Gruppen an, die eine Option
haben. In der Kirche gab es noch nie eine

Veränderung, die nicht vorher in Gruppen

gedacht und ausprobiert wurde. Die
grössere Freiheit und die grössere
Entschiedenheit der Grosskirche fängt an
mit der Freiheit und der Entschiedenheit
der Gruppen. Die Wahrheit der Grosskirche

für morgen fängt in den Gruppen

von heute an. Auch deshalb ist es

zu beklagen, dass der Protestantismus
so wenig gruppenfähig ist; dass es z.B.
kaum Klöster in ihm gibt.

Von solchen Gruppen wünsche ich,
dass sie Gruppen in der Kirche sind. Ich
greife noch einmal auf die Erfahrung mit
dem Politischen Nachtgebet zurück. Das

Nachtgebet hatte im grossen und ganzen
die Souveränität, die Spannung auszuhalten

zwischen der Grosskirche, die für alle
Dach sein will und damit leicht die Optionen

des Evangeliums vergisst, und der
kleinen kämpferischen Gruppe, die die
Kirche zu mehr Eindeutigkeit zwingen
will. Aber dies hat uns Mühe gekostet,
und wir haben uns bei einigen Gelegenheiten

gefragt: Sollen wir die Gespräche
abbrechen, sollen wir austreten, sollen
wir nur noch unsere eigenen Gottesdienste

besuchen?

19



Die Gefahr der kleinen Gruppe war,
zur Erhaltung der eigenen Reinheit und
Konsequenz bei sich selber zu bleiben und

nur noch Brot für sich selber zu sein. Es

gab die andere Gefahr, die Höhe des Konflikts

mit der Grosskirche zum Massstab
der eigenen Güte zu machen. Die Gefahr
der Grosskirche und ihrer Amts träger
war ihr Harmonismus und die unerlaubte
Versöhnung. Die Gefahr der Gruppe war
die Lust daran, sich durch den Konflikt
selber zu definieren, und damit konnte
der Konflikt selber zum Ziel werden. Er
war nicht mehr notwendiger Weg. Eine

Gruppe, die die Kirche nicht liebt, die
nicht an ihr leidet und die nur die eigene
Reinheit im Auge hat, ist uninteressant
und mag sterben.

Die Qualität einer Gruppe entscheidet

sich daran, dass sie das Verhältnis
zur Grosskirche will und beibehält. Die
Qualität der Grosskirche entscheidet sich

daran, dass sie die Gruppen duldet und
wünscht, auch wenn diese sie noch so
oft in Verlegenheit bringen. Oft kann
die Gesamtkirche noch nicht denken,
was die Gruppen denken. Sie kann
noch nicht handeln, wie die Gruppen
es schon können. Aber sie könnte sie

zulassen, und sie könnte ertragen, dass

einige das «deutlichere Zeichen» innerhalb

des Christentums setzen. Sie könnte
den Gruppen ihr Recht geben, auch ihr
Recht auf Irrtum.

Die Wahrheit kommt fast nie auf geraden

Wegen daher. Sie macht Umwege, sie

probiert und verwirft Wege; sie ruiniert
alte Häuser, ehe die neuen schon bezugsfertig

sind. Damit musste die Grosskirche
rechnen. Das heisst nicht, dass sie in libe-
ralistischer Geduld alles hinnimmt, was
die Gruppen denken und anstellen. So

käme der Geist nicht voran. Die Grosskirche

muss mit den Gruppen rechten; sie

darf die Gruppen nicht in Ruhe lassen,
wie die Gruppen die Grosskirche nicht
in Ruhe lassen. Es gibt viele Situationen,
in denen man sich gegenseitig Schmerzen

zufügen muss, damit der Geist nicht
ausgelöscht werde.

Erwachsensein
Wann ist ein Mensch erwachseniNorma-
lerweise gilt der Mensch als erwachsen,
der fähig ist, mit sich allein zurecht zu
kommen, und man sagt: «Der Starke ist
am mächtigsten allein!» Ich möchte
diesem verkümmerten individualistischen
Ideal einen anderen Begriff von Erwachsenheit

gegenüberstellen.
Erwachsensein heisst, sich der eigenen

Endlichkeit bewusst zu sein; darauf
zu verzichten, einsamer Meister zu sein.

Erwachsensein heisst, bündnisfähig zu
sein. Das heisst die Fähigkeit, nicht auf
sich allein zu bestehen, sondern sich mit
Gruppen, Lebensperspektiven und Ideen
verbinden zu können, die weiter gehen
als der eigene Horizont. Wenn man
gruppenfähig ist, muss man nicht der völlige
Autor der eigene Welt sein; man braucht
nicht auf sich allein zu bestehen, allein
auf der eigenen Weisheit und der eigenen
kümmerlichen Lebenshoffnung.

Erwachsensein heisst, der Solidarität
fähig zu sein. Es heisst von sich selber
absehen zu können und mehr zu wollen

als sich selber. Die Versessenheit
auf sich selber und das Genügen in sich
verhindern die generativen Fähigkeiten
des Menschen. Sie verhindern die
Väterlichkeit und die Mütterlichkeit der Welt
gegenüber. Das Unglück, sich selber nicht
lieben zu dürfen, darf nicht abgelöst werden

durch das Unglück, nur sich selber
lieben zu können.

Erwachsensein heisst, der Unbehaustheit

fähig zu sein; nicht völlig identisch
sein zu müssen: mit der Gruppe, zu der

man gehört; mit dem Land, das man
Vaterland nennt, und mit der eigenen
Kirche. Fremd sein zu können in der

eigenen Gruppe, ist ein Moment der
Gruppenfähigkeit. Vielleicht ist es gerade die
Sehnsucht nach Lebensganzheit, die uns
nirgendwo ganz zuhause sein lässt. Die
Heimat spielt sich in vielen Heimaten
ab, darum kann man mit einer nie ganz
zufrieden sein. Und so wird wohl auch
die eigene Gruppe Heimat und Fremde

zugleich sein. •

20


	Warum sollen die Linken fromm sein und die Frommen links?

