
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 1

Artikel: Der Fluch von der Kanzel und andere Irritationen : Leonhard Ragaz und
das Erste Testament

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Schroer

Der Fluch von der Kanzel
und andere Irritationen
Leonhard Ragaz und das Erste Testament

Silvia Schroer, nach eigenem Kurzporträt «Alttestamentlerin,
katholisch, der historisch-kritischen Forschung verpflichtet,
zugleich sehr stark religions-, kultur- und sozialgeschichtlich
und feministisch orientiert», hat an der Zentenarfeier der
Neuen Wege eine der beiden Festansprachen gehalten. Sie hat
sich dabei als ausgezeichnete Kennerin des Bibelwerks von
Leonhard Ragaz erwiesen und uns den wichtigsten
Gründungsredaktor der Zeitschrift exegetisch und menschlich
näher gebracht. Mit dem überraschenden Einstieg in eine
autobiographisch verbürgte Episode zeigt Silvia Schroer, dass

es eine biblische Segens- und Fluchtheologie gibt, die kaum
einer so gut verstanden hat wie Ragaz. Die Exegetin weist
auch nach, dass Ragaz eine Schöpfungstheologie, ja eine
ökologische Theologie wider den damaligen Zeitgeist entwickelt
hat. Im Umgang mit der Bibel habe Ragaz eine Hermeneutik
vertreten, mit der er seiner Zeit weit voraus und erst noch
tiefgreifend ökumenisch wie kaum eine christliche Theologie
des letzten Jahrhunderts gewesen sei - auch im Verhältnis

zum Judentum. Die feministische Theologin verhehlt im übrigen

nicht, dass sie auch Grund hätte, mit Ragaz wegen der
frauenspezifischen Aspekte seiner Bibellektüre zu streiten,
gäbe es da nicht genug Grund zur Annahme, dass er sich heute
nochmals über die Bibel beugen würde. Red.

Die Einladung zu einer Festansprache an
dieser Jubiläumsfeier «ioo Jahre Neue
Wege» ist mir eine grosse Ehre und ich
bedanke mich dafür sehr herzlich.

Leonhard Ragaz war mit den Neuen
Wegen in entscheidenden und langen
Jahren untrennbar verbunden, sein Name

steht bis heute für Erbe und Auftrag
der Zeitschrift und der religiös-sozialen
Bewegung. Ich bin Alttestamentlerin,
katholisch, der historisch-kritischen
Forschung verpflichtet, zugleich sehr
stark religions-, kultur- und
sozialgeschichtlich und feministisch orientiert.
Wohin mit diesem «Gründervater» in
meinem Weltbild, meiner Wissenschaft,
meinem Feminismus? Könnte ich mit ihm
diskutieren, gäbe es Gemeinsamkeiten,
worüber würden wir streiten? Es gibt
hier im Saal bessere Kenner/innen von
Ragaz und seinem Bibelwerk als mich.
Ich will daher gar nichts Grosses ankündigen,

sondern Sie einfach mitnehmen zu

einigen Begegnungen mit dem Menschen,
dem Bibelausleger, dem Theologen. Und

ganz sicher wird es so sein, dass meine
Auswahl mehr über mich oder über
unsere Zeit aussagt als über ihn.

Der Fluch von der Kanzel

Beginnen wir mit einem kleinen Ereignis,
von dem Ragaz in «Mein Weg»1
rückblickend auf seine frühe Bergpfarrerzeit
am Heinzenberg erzählt:

«Ganz besonders gereichte mir, der ich

von Hause her an die strengste Heilighaltung

des Sabbats gewöhntund auch innerlich

darauf eingestellt war, zum Ärgernis
die Art, wie man namentlich in Flerden,
der aufgeklärtestem der Gemeinden, den

Sonntag behandelte. Man demonstrierte

in seiner Missachtung völlig seinen

Freisinn, und Leute, die in der Woche
am faulsten waren, waren am Sonntag
die eifrigsten. Einmal geschah es, als ich
auf dem Wiesenpfad von Tschappina her

zu der Predigt in Flerden herunterkam,
dass mir höhnisch lachend meine Religions-

und Konfirmandenschüler mit
Rechen und Heutüchern entgegen kamen.



Da stieg ich auf die Kanzel und sprach
einen Fluch aus über diese Schändung
des Sabbats. Und siehe - was mich selbst
überraschte - in diesem Sommer gingen
einer Familie, die sich darin besonders

auszeichnete, zwei der schönsten und
wertvollsten Kühe zugrunde. Nach
einiger Zeit teilte mir einer meiner Hauptgegner

mit, dass die Gemeinde ganz von
sich aus ein Sonntagsgesetz mit strengem
Verbot der Sonntagsarbeit beschlossen
habe» {Mein Weg, 160).

Ein Pfarrer, der rite einen Fluch
ausspricht, sich auch nach vielenJahren beim
Erzählen nicht von seiner Tat distanziert,
sondern höchstens erneut staunt, dass

sen haben sollte, nämlich zur Religion.
Der Fluch fristet allerdings auch bei den
Katholiken ein jämmerliches Dasein, er
wird religiös, rituell, liturgisch eigentlich

gar nicht eingebunden. Dafür fluchen die
Jugendlichen auf den Strassen in jedem
zweiten Satz.

Ja, wie ist das mit dem Fluchen? Sollen

wir Ragaz entschuldigen: ein
Ausrutscher? Ein Kind seiner Zeit? Ein noch
allzu junger und im Schnellverfahren
ausgebildeter Pfarrer?

Ich schlage vor, ihn ernstzunehmen.
Sein Fluch von der Kanzel offenbart
nämlich etwas ganz Wesentliches: Ragaz

glaubte mit jeder Faser an Gottes

der Fluch damals seine Wirkung tat.
Mich hat diese kleine Episode immer
sehr erheitert. Seit ich an der Berner
Fakultät lehre, weiss ich, wie ungeheuer
schwer sich Reformierte mit dem Segen

tun, und gar erst mit dem Fluch. Da
gellen die Alarmglocken: Magie, Magie,
Magie. Und die gehört nun mal zu dem,
was das Christentum hinter sich gelas-

wirkende Macht in der Geschichte, er
glaubte an Wunder, daran dass der Glaube

Berge versetzt. Und mit seinem Ent-
schluss, die Sabbatschändung - nicht die
Sabbatschänder - von der Kanzel herab

zu verfluchen, erweist er sich zugleich
als jemand, der die biblische Segens- und
Fluchtheologie zutiefst verstanden hat.
Denn wenn der gläubigeJhwh-Anhänger

«Wenn wir verfluchen,

was von Gott
bereits verflucht ist,
dann hat der Fluch
Wirkung» (Silvia
Schroer wahrend
ihres Jubiläumsvortrags).



oder die gläubige Christin segnet oder
flucht, so kann sie nichts gegen den Willen

der Gottheit ausrichten. Die Wirkung
von Segen oder Fluch, den Menschen
aussprechen, hängt davon ab, ob Gott
schon gesegnet oder geflucht hat. Ein
zu Unrecht ausgesprochener, ein
unverdienter Fluch, sagt schon Spr 26,2 ist wie
ein Spatz, der davonfliegt.

Genau hier liegt die Grenze zur Magie,
und genau diese Unterscheidung will die
evangelische Theologie meistens nicht
anschauen. Und doch ist es so: Wenn wir
segnen, was von Gott bereits gesegnet ist,
dann verstärken und realisieren wir den

göttlichen Segen. Wenn wir verfluchen,
was von Gott bereits verflucht ist, dann
hat der Fluch Wirkung. Ragaz hat sich
offenbar selbst gewundert, dass diese

Wirkung eintrat. Seine Verfluchung war
ja auch kein Schadenzauber gewesen,
sondern Ausdruck grössten Protestes

gegen eine - in seinen Augen unverantwortliche

- Beleidigung des Schöpfers.

Die Bibel ohne gelehrten Kommentar
Leonhard Ragaz kannte die Bibel wie
seine Hosentasche. Sie war ihm nicht
von Kindesbeinen an gegeben, in seiner

Herkunftsfamilie spielte sie keine
wirkliche Rolle. Er lernte sie tatsächlich
erst kennen, als er im Hinblick auf das
Studium der Theologie Hebräisch lernte

{Mein Weg, 101), und diese für ihn
erste direkte Begegnung mit der Bibel
beschreibt er als etwas ungemein
Beglückendes. Zunächst fand er jahrelang nur
den Zugang zum Alten Testament, erst
viel später auch zum Neuen Testament.
Er hat sich die Bibel erobert, er hat mit
ihr gerungen, gekämpft (Mein Weg,
304f.) Ich möchte, um einen Vergleich
mit einem grossen Propheten, Ezechiel

(3,1-3) nicht zu scheuen, sagen: Er hat
die Bibel gegessen, schon frühmorgens
vor dem eigentlichen Gemeindedienst.
Er las und verstand und hat sich dann
mehr und mehr der Weitergabe dieses
Lesens und Verstehens mit seinem ganzen
Lebenswerk verschrieben.

«Die Bibel», so resümiert er im Blick
auf die Heinzenberger Jahre, «war mir
durch das theologische Studium beinahe
zerstört worden. Aber nun zog es mich zu
ihr hin. Ich beschloss, sie einmal ganz zu
lesen, und zwar nicht nur ohne gelehrten
Kommentar, sondern auch ohne jede
theologische Brille» (Mein Weg, 161).

Noch in seinem grossen Bibelwerk2
hat Ragaz gern seine Leser/innen in dem
Sinn beraten, dass er zwar empfahl, bei

grossem Interesse an historischen Fragen
exegetische Fachliteratur beizuziehen,
wie die Einleitungen ins Alte Testament

von Baischeit und Eissfeldt oder die
Geschichte Israels von Wellhausen und die

Propheten von Duhm (iv, 241 aber nie
versäumte zu warnen:

«Wer aber die Propheten nicht aus
historischem oder gelehrtem Interesse lesen

will, dem sei folgender Ratschlag gegeben:
Er kümmere sich nicht zu stark um die
rein historischen Zusammenhänge,
sondern aktualisiere sein Lesen. Das heisst:

Er achte darauf, was die Propheten ihm
von Gott aus zu sagen haben; was sie

für ihn persönlich bedeuten Das alles
ist viel wichtiger als alle historischen

Zusammenhänge» (iv, 242).
Bereits im Band 1 hat er, durchaus

in skeptischer Kenntnis des Standes
der Forschung, die damals geltenden
Quellentheorien zum Pentateuch
zusammengefasst (1,190-192) und für die
Genesis besonders auf Zimmerli, «Die
Urgeschichte», hingewiesen. Aber auch
da kommt prompt die Anweisung:

«Dem Leser, welcher zu der Bibel
nicht mit einem vorwiegend oder sogar
ausschliesslich gelehrten Interesse kommt
(und nur mit solchen rechnet diese

Deutung), ist zu raten, sich durch literarische
und historische Probleme, die sich ihm
etwa aufdrängen, nicht allzusehr stören
zu lassen, sondern sein Nachdenken
wesentlich, im Geiste unserer Deutung, auf
den ewigen und aktuellen Sinn des
Berichtes als Ganzem wie seiner einzelnen
Partien zu richten» (1,193).

Wenn ich diese Ratschläge ernst



nehme, so muss ich den Schluss ziehen:

Leonhard Ragaz würde mich
wahrscheinlich in seiner Schublade mit den
historischen und gelehrten Zugaben zum
eigentlichen Bibelverständnis versorgen.
Ich aber musste ihn, wenn er heute zu
mir ins Studium käme, nach unserem
Sprachgebrauch als Evangelikaien
einordnen, als fromm, aber renitent, wenn
es darum geht, den eigenen Glauben
durch exegetisches, historisches und
bibeltheologisches Fachwissen durchdringen

zu lassen. Tatsächlich ist mir bei der
Lektüre seiner Artikel und Bibelauslegungen

aber immer deutlicher geworden,
dass die Kluft zwischen der heutigen
liberalen Theologie und den sog.
Evangelikaien, und es gibt eine solche Kluft
in anderen Facetten ja durchaus auch in
katholischen Kreisen, durch eine Figur
wie Ragaz vollständig überbrückt würde.
Mir ist auch immer deutlicher geworden,

dass Ragaz in mancher Hinsicht das

Bindeglied zwischen evangelischer und
katholischer Bibel- und Wort-Gottes-
Theologie darstellt. Das ist kein Zufall,
sondern theologiegeschichtlich logisch.

Ich möchte gern an zwei Beispielen
anführen, inwiefern die Bibelauslegungen
von Ragaz Brücken bauen bzw. warum
wir eigentlich zu ihm zurück müssen, wie
man zurückgeht an eine Weggabelung,

um von dort aus den besseren, den
richtigen Weg zu beschreiten.

Die Schöpfungstheologie von
Leonhard Ragaz
Ragaz war kein Städter, sondern Sohn
einer Bergbauernfamilie. Die Natur seiner
bündnerischen Heimat hat ihn zutiefst

geprägt. In jungen Jahren fühlte er sich

zum Pantheismus hingezogen. Er fand
im Ersten Testament eine Schöpfungstheologie,

die mit seinen Naturerlebnissen,

seinem Staunen über die Wunder
des Schöpfers in Einklang stand, seine

eigenen Erfahrungen formulierte. Ragaz
hat ja der Geschichte, dem befreienden
Wirken Gottes, den grossen Rettergestalten

wie Moses, und den Propheten einen

zentralen Stellenwert in seinem Bibelwerk

zugewiesen. Geschichte, Befreiung,
Offenbarung, Prophétie - das waren die
Knotenpunkte der Theologie in der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts.
Die politischen Entwicklungen, der

zunehmende Nationalismus, Hessen

keinen Raum für eine religionsgeschichtliche

Schule, für eine Schöpfungs- und
Weisheitstheologie.3 Die dialektische
Theologie von Karl Barth u.a. hat auch
die Bibelwissenschaft bis weit in die
Achtzigerjähre, ja bis heute geprägt. Um
so erstaunlicher ist es, dass Ragaz sich

entgegen dem Zeitgeist so ausführlich
und intensiv mit der Schöpfungstheologie
befasste. Er bringt mit unfehlbarer Intuition

auf den Punkt, dass die Schöpfung
nicht für den Menschen und nicht auf
ihn hin und zu seinen Zwecken geschaffen

sei, dass der Mensch auch nicht die
absolute Herrschaft über die Schöpfung
erhalten habe, sondern ihr Hüter und
Hirte sein müsse.

Ragaz war sehr kritisch gegenüber
technischen Neuerungen, besonders
solchen, die Gestank und Lärm verursachten,

und ein engagierter Naturschützer.
Er hat etwas gesehen, das die meisten
Theologen bis heute nicht ganz begreifen

können: Der israelitische Monotheismus

trenne zwar Gott und die Welt bzw.

Gott und die Natur, indem sie als Werk
seiner Hände beschrieben werde, aber
die Natur sei als Schöpfung Werk und
Gedanke Gottes, zugleich engstens mit
ihm verbunden. Die Natur ermöglichte
Ragaz unmittelbare Gottesbegegnung,
weil er die Numinosität der Schöpfung
erlebte und für sie ganz und gar offen
war. Zwischen dem Zustand der Natur
und dem der Menschenwelt bestehe ein
tiefer Zusammenhang, ein Zusammenhang

von Gericht undErlösung. Und hier
verweist er sehr richtig auf die alttesta-
mentlichen Propheten.

Es ist denkbar, dass Ragaz die
Zeitschrift «Die Kreatur» kannte, die im
Freundeskreis des gleichaltrigen Franz
Rosenzweig entstand und von Martin



«Für seine
frauenspezifische Bibellektüre

würde ich Ragaz
die Leviten lesen»

(Bilder: François
Baer).

Buber, dem Katholiken Joseph Wittig
und dem evangelischen Christen Victor
von Weizsäcker herausgegeben wurde.
Dem Projekt waren nur vier kurze
Erscheinungsjahre von 1926-193o beschieden,

das Programm trotzte, wie der Name

schon sagt, dem Zeitgeist und wurde
von ihm besiegt:

«Was uns drei Herausgeber verbündet,

ist ein Ja zur Verbundenheit der
geschöpflichen Welt, der Welt als Kreatur.

Der unseren drei Lehr- und Dienst¬

gemeinschaften gemeinsame Glaube an
den Ursprung wird sinnlich präsent in der
Gewissheit des eigenen Erschaffenseins
und dem daraus wachsenden Leben mit
allem Erschaffenen. Diese Zeitschrift will
von der Welt- von allen Wesen, von allen

Dingen, von allen Begebenheiten dieser

gegenwärtigen Welt - so reden, dass ihre

Geschöpflichkeit erkennbar wird. Sie

will nicht etwa Theologie treiben, eher, in
geistiger Demut, Kosmologie. Wenn sie

stets der Kreation eingedenk bleibt, muss
ihr jede Kreatur denkwürdig werden, der
sie sich zuwendet. Steht sie im Vertrauen
zum Wirkenden, so darf sie der
Wirklichkeit vertrauen. Vertrauen auch dem

wachsenden Geschlecht, dem aus der
Verborgenheit steigenden Säkulum.»4

In Ragaz' Reich-Gottes-Theologie
ist die Erlösung der Natur inbegriffen,
seine Christologie und Eschatologie ist
kosmologisch, ja, er entwickelte einen
theologischen Evolutionismus, ähnlich
wie Teilhardde Chardin, dessen unpubli-
zierte Schriften Ragaz aber nicht kennen
konnte:

«Dieses Reich Gottes ist keine Kirche,
es ist der Form nach ganz und gar weltlich.

Es kostet unter uns recht Mühe, dies

uns und andern ganz klar zu machen.
Wenn man von Arbeit für das Reich Gottes

redet, so denken viele sofort an mehr
oder weniger kirchliche Dinge: Gebet,
Gesang und Predigt, äussere und innere
Mission, Bibelvertretung oder doch an
die Verkündigung bestimmter Gedanken,
namentlich des Glaubens an Gott und
Jesus Christus. Aber Gottes Reich ist viel
grösser und realer. Es ist unendlich viel
weiter als jede Kirche und besteht vor
allem nicht bloss in Worten. Für Gottes
Reich arbeiten die Winde, die flüsternd
oder brausend die Erde durcheilen, die
Wellen des Meeres, die die Gestalt dieses

Planeten bilden helfen und ihm Leben
spenden, die Naturkräfte alle, die in Luft,
Wasser und Erdreich rastlos und zahllos
schaffen Tag und Nacht. Alle sind sie so
fleissig im Dienst der Pläne Gottes.»5

So wie Ragaz die Natur in seine

Theologie einband und sie der Erlösung für
würdig hielt, so hat er auch nie verächtlich

über die vor- oder nichtisraelitischen
und nicht-christlichen Menschen und
Völker gedacht. Er bewahrte sich

entgegen dem Zeitgeist und entgegen
seinen eigenen skeptischen Ansichten über
die historische Erforschung der Bibel
die Grundhaltung, von der Hermann
Gunkel im Anschluss an die Kirchenväter

Origenes und Eusebius so stark
geprägt war, dass nämlich der Same der
göttlichen Offenbarung nicht allein auf
jüdischem Boden ausgestreut sei. Im
Denken der heidnischen Völker finden
sich kleine und grosse Wahrheitskörner,



in der «Religion» der Völker die
XJrOffenbarung Gottes (i, n 2-119). Wenn in
der Bibel altorientalisches Material, z.B.

babylonische Schöpfungserzählungen, zu
finden seien, so sei das wie wenn in einer
Basilika antike Säulen als Baumaterial
verwendet wurden (1,29). Ragaz hat
übrigens den Begriff Heidentum sehr viel
öfter götzenkritisch gegen das Christentum

selbst gerichtet als gegen die
nichtchristlichen Religionen.

«Sollen und können wir die Bibel
lesen?»

Ragaz kämpfte mit der Bibel einen Kampf
wie Jakob am Jabbok, aber er Hess sich

von ihr nicht terrorisieren. Als konkretes
kleines Beispiel möge seine sehr elastische

und sehr schwungvolle Exegese der Eli-
scha-Geschichten dienen (in, 249-252).
Da unterscheidet er, abgestossen durch
die Kinderschreck-Erzählung (2 Kön
2,23-25) und andere horrible Einzelheiten

des Zyklus, sehr rasch einmal
zwischen Elija, dem eigentlichen, grossen
Propheten, der echte Wunder vollbringt,
und Elischa, dem Mirakelwirker. Nicht
ohne doch einzugestehen, dass auch in
den Elischa-Märchen Wertvolles erhalten

sei, wie die Geschichte vom kranken
Naaman (2 Kön 5). Aber eben doch viel
Legendenhaftes. Am Ende aber fragt er
nochmals nach, ob nicht auch solche
Legenden im Kontext der echten Wunder
ihre Bedeutung haben und kommt zum
Schluss, dass Elija und Elischa sich zueinander

verhalten wie die hohen Bäume des

Waldes zumUnterholz. Der Wald braucht
das Unterholz. So löst sich Ragaz von der

Tyrannei des geschriebenen Wortes und
gibt doch die Texte nicht einfach auf. Er
hat, um es drastisch auszudrücken, die
Bibel eben gekaut und verdaut und nicht
einfach verschluckt.

In zwei sehr grundlegenden Beiträgen,
die 1940 in den Neuen Wegen erschienen,

hat Ragaz sich der Frage gestellt:
«Sollen und können wir die Bibel lesen

und wie?» In diesen Beiträgen stehen

Gedanken, die ich gern schon in der

Zeit, als ich hier in Zürich die Geschicke

des Schweizerischen Katholischen
Bibelwerks mitdirigierte, gekannt hätte.
«Müssen wir denn die Bibel lesen? » fragt
er, und stellt zunächst einmal fest:

«Die Bibel ist, besonders in der
protestantischen Welt, den Menschen zu lange

und zu viel aufgedrängt worden, und

zwar oft genug von Nichtverstehenden
den Nichtverstehenden, von Langweilern
den Gelangweilten» (NW 1934, 418).

Und er überlegt ernsthaft, ob nicht
ein schweres Bibelverbot für längere Zeit
hier Abhilfe schaffen könnte. Noch
gravierender sei der Missbrauch der Bibel:

«Aus der Bibel hat man die Sklaverei

gerechtfertigt. Aus der Bibel hat man die
Unterjochung der Frau gerechtfertigt.
Aus der Bibel hat man den Krieg gerechtfertigt

- und tut es noch... Immer fand
man dafür im Buch der Bücher ein paar
Stellen... Riesig, wie ein Ozean weit und
tief ist die Schuld der Bibel» (NW 1940,
419U

Ragaz diagnostiziert zudem eine
eigentliche Bibelknechtschaft, die nur in
den Anfängen der Reformation kurz
ausgesetzt habe. Jetzt blicke man wieder

auf das Buch und die Buchstaben
statt auf Gott und Christus, und lege das

Buch eben so aus, wie es einem passt.
Und so steht nach Ragaz eben die Bibel
Gott häufig im Weg, weil sie von ihm
ablenkt, weil man sich in die Bibel und
einen eigentlich Bibelbetrieb flüchte, statt
sich der Unmittelbarkeit der Gottes- und
Geisterfahrung zu öffnen. Der Prophet
wird durch den Schriftgelehrten erwürgt.
Und dann denkt er diese Gedanken

- 1940! - wirklich dahin zu Ende, dass

er überlegt, ob die Bibel nicht nur
verboten, sondern vielleicht sogar verbrannt
werden müsse, damit Gott selbst wieder
gehört werde (NW 1940, 422).

Ragaz entwickelt dann seine Antwort
auf diese ungeheuerlichen Fragen, die er
da selbst aufgeworfen hat. Er empfiehlt,
das Bibellesen wie das Beten, wenn es

denn einfach nicht gehe, sein zu lassen.

Vorläufig. Gott komme vor der Bibel.



Das hochgepriesene Wort Gottes sei
doch kein geschriebenes Wort, sondern
lebendiges Wort, die Sache Gottes. Die

grossen Gestalten der Bibel inklusive
Jesus hätten sich nicht an einem Buch

festgehalten, die grossen Erweckungen
auch der Reformatoren hätten sich durch
den Heiligen Geist und nicht durch die
Schrift ereignet. Für Ragaz ist mit der

johanneischen Rede vom Parakleten
das Prinzip einer fortdauernden, neuen
Offenbarung formuliert. In der Bibel ist
nicht alle Wahrheit enthalten, derer wir
bedürfen (NW 1940, 480).

Ragaz vertritt hier sodann eine
Bibelhermeneutik, mit der er seiner Zeit weit
voraus ist. Unter Ablehnung jedes
Positivismus, jeder Möglichkeit einer
Objektivität der Schriftauslegung, verweist
er immer wieder auf die Orientierung
an Gott und Jesus als Ausrichtung der

ganzen Schriftlektüre. Nur so wird
Subjektivität und Willkür vermieden. Nur so
wird die Vollmacht und Inspiration, die
in diesem Buch steckt, erkannt und wirksam.

Ragaz schliesst mit einem kleinen

Hymnus auf die wechselseitige Bindung
von Gotteserkenntnis und Bibelkenntnis,
auf die grosse Freiheit, sich an Gott und
die Bibel zu binden.

Eine zutiefst ökumenische Theologie
Ragaz verkörpert das grosse Plus der
Reformation, die Konzentration auf die
Bibel, und zugleich stellt er den Anschluss

an das grosse Plus des Katholizismus,
die Wertschätzung der Tradition und
des gelebten Lebens als Offenbarung,
her. Seine Theologie ist in diesem Sinn
so tiefgreifend ökumenisch, wie sie wohl
kaum eine christliche Theologie des letzten

Jahrhunderts war.
Das gilt auch im Blick auf den

jüdisch-christlichen Dialog. Es ist nahezu

erschütternd, die Briefe und Beiträge in
den Neuen Wegen zu lesen, die Ragaz
seinen jüdischen Freundinnen und
bisweilen Kontrahenten gewidmet hat. Sie

alle sind zwar vor oder jedenfalls nicht
nach Auschwitz geschrieben worden und

das erklärt sicher teilweise, warum diese

Gespräche so anders waren als die, die
in den 1970er Jahren allmählich wieder
einsetzten. Ragaz hat mit Margarete
Susman und einem Schalom Ben-Chorin

und noch etlichen anderen, bei allem
Respekt und bei aller Freundschaft,
bisweilen furchtbar gestritten. Er hat diesen

Zeitgenossen nichts erspart, keine Frage
und keinen Vorwurf, gerade auch, wenn
es um den Zionismus und die zionistische

Landnahme ging. Aus profunder
Kenntnis des Judentums hat er mit ihnen
das Gespräch gesucht und nicht locker
gelassen, so wenig er sonst locker Hess.

Aus dieser egalitären Behandlung
jenseits der Religionszugehörigkeit spricht
ein radikales Ernstnehmen der Anderen,
das wir uns heute erst wieder erarbeiten
müssen.

Leonhard Ragaz ist eine grosse
Gestalt. Wenn er noch lebte, würde ich ihm
allerdings in einer Hinsicht die Leviten
lesen, nämlich was die frauenspezifischen
Aspekte seiner Bibellektüre betrifft. Ich
würde mir erhoffen, dass er sich mit
Hilfe des Heiligen Geistes oder der
göttlichen Weisheit nochmals über die Bibel
beugte und seinen Glauben, dass Gott
keine Unterjochung der Frau will -
einen Glauben, für den er ja durch seine
Ehe mit Clara Ragaz und seine
selbstverständliche Aufmerksamkeit und
Unterstützung der Frauenbewegung Zeugnis
abgelegt hat -, auch noch an die
konkreten Texte, u.a. an die Frauengestalten
der Bibel, die Erzmütter, die starke Frau
in Spr 31 und viele andere, zurückbände.

In diesem Punkt hat er einfach über
vieles hinweggelesen, seinen Blick durch
Engführungen der Redaktoren der Texte
und der Ausleger sowie seine teilweise

klischeehaften Ideale von einem «ewig
Weiblichen» lenken lassen. Ich entschuldige

das nicht, weil er es selber heute
wohl nicht mehr entschuldigen würde.
Ich denke, er würde den Kampf mit der
Bibel wieder aufnehmen.

10



und den Fluch brauchten wir nicht?
Ich komme zum Schluss, der an den
Anfang zurückführen soll. Der Fluch von
der Kanzel ist für uns eine Provokation.
Unser Umgang miteinander ist generell
und der innerhalb von Kirchgemeinden
wohl besonders von Zurückhaltung
geprägt. Wir gehen einander nicht mehr an
den Kragen, wir stecken die grössten
Abstimmungsniederlagen und viele unsägliche

Worte und Ereignisse pro Jahr weg.
Die Theologinnen und Theologen von
heute führen keine Bürgerkriege mehr,
wie sie zu Zeiten von Barth und Ragaz
geführt wurden, sie sind im allgemeinen
fürchterlich zahm. Unsere Strategie ist
Analyse und sachlicher Widerspruch, das

Leben und Lebenlassen, für das in einer
reichen Gesellschaft viel Raum gegeben
ist. Wir bleiben cool. Den Zorn und das

öffentliche Verfluchen haben wir uns
abtrainiert. Sind wir so grosse Meister
unserer Emotionen oder sind wir nur lau
und vom Luxus verwöhnt?

Die Psalmenbetert'innen, denen das

Wasser bis zum Hals stand, ein Jesus,
dem der Kragen über das gottlose Treiben

im Tempel platzt, eine Rosa Luxemburgs

die sich dem Unrecht und der Lüge
entgegenwarf, ein Ragaz, der über die

Heiligung des Sonntags wacht, sie alle
haben geflucht und verflucht. Sogar Gott
hat in seinem Zorn einmal, am Anfang,
die ganze Schöpfung verflucht, indem er
die Sintflut schickte, die ein Fluch ohne
Worte war. Den Segen holen die Kirchen
allmählich wieder heim - es gibt seit
einigen Jahren dicke neue Bücher zum
Thema -, und den Fluch brauchten sie

nicht? Haben wir ihn hinter uns gelassen,
stehen wir darüber? Oder haben wir
einfach Angst vor der Wirkung? Denn was
würde uns mehr erschüttern, als wenn
der im heiligen Zorn öffentlich
ausgesprochene Fluch eintreffen sollte?

Ich bin mir sicher, dass die Theologie

zu Beginn des 21. Jahrhunderts ihre
Schöpfungsvergessenheit, die eine
Segensvergessenheit einschloss, revidiert
und zu neuen Ufern gelangt. Ich bin

ebenso sicher, dass eine neue Schöpfungsund

Segenstheologie ohne die
Auseinandersetzung mit dem biblischen Erbe
des Fluchs nicht auf festen Säulen steht.
Leonhard Ragaz hat das selbst in einem
kleinen Kapitel über «Segen und Fluch»
im zweiten Band seines Bibelwerks so
formuliert:

«Das moderne Heidentum kennt weder

Segen noch Fluch, besonders nicht
in ihrer objektiven Gestalt, sondern

nur menschliche Tat, Technik, Gewalt,
Schicksal. Daran geht die Welt zugrunde.

Sie kann nur gerettet werden, wenn
man wieder weiss, was Segen und Fluch
bedeuten» (11,171).

Ich wünsche den Neuen Wegen von
Herzen weitere 100 Jahre Unterscheidung

der Geister, Weisheit und Einsicht,
Mitleid und Zorn und die Vollmacht zu

segnen, wo das wächst, was gut ist und
zum Reich Gottes hinträgt, aber auch

Vollmacht, das zu verfluchen, was böse,
lebensverhindernd und todbringend ist.

1 Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 1, Zürich

I95.2"
2 Die Bibel - eine Deutung, Bde. i-iv Zürich
1947ÌÌ.
3 Vgl. Othmar Keel/Silvia Schroer, Schöpfung,
Biblische Theologien im Kontext altorientalischer
Religionen, Göttingen 2002, bes. 16-24.
4 Schluss des Vorwortes zur Zeitschrift,
unterzeichnet von den drei Herausgebern.
5 Dein Reich komme, 2. Aufl. Erlenbach 1911,
55-


	Der Fluch von der Kanzel und andere Irritationen : Leonhard Ragaz und das Erste Testament

