
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 101 (2007)

Heft: 1

Artikel: Die Schau Jesajas

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schau Jesajas, Sohn des Amoz,
die er geschaut hat über Juda und
Jerusalem

in den Tagen der Könige von Juda:
Usia, Jotam, Achas, Hiskia.

Höre, Himmel!
nimm zu Ohren, Erde!
denn ER hat gesprochen.
Söhne habe ich grossgezogen und
hochgebracht,

und sie haben mit mir gebrochen.
Ein Rind kennt seinen Besitzer
und ein Esel die Krippe seines Meisters.
Israel weiss nicht,
mein Volk erkennt nicht.

Jesaja 1,1-3

Das ist der Anfang des Jesajabuches.
Die Namen der Könige ermöglichen, die

Epoche zu bestimmen: etwa 750 bis 700
vor Christus. In dieser Zeit erobern die

Assyrer, sie sind die damalige Vormacht
im Orient, Samaria, sie besetzen das

Nordreich Israel, Juda im Süden bleibt
noch mehr oder minder selbständig. Die
imperialistischen Assyrer schaffen
wundervolle Kunstwerke; man kann sie im
Louvre und im British Museum bestaunen:

Reliefs in äusserst feiner Manier,
Schlachtenbilder, Jagdszenen, der Grosskönig

im faltenreichen Gewand, dem
die Abgesandten aus allen Ecken seines
Reichs Gaben herbei tragen. Die
klassische Epoche in Griechenland beginnt
noch länger nicht, aber die Odyssee und
die Ilias werden schon vorgetragen. Im
fernen Westen gründen sie Rom, wenn
denn das mythische Datum, das wir in
der Schule gelernt haben, stimmt.

Die Prophetenbûcher von Jesaja und
Arnos und Micha und Hosea sind die
ersten Bibelbücher, das älteste Schriftgut
ausser ein paar Liedern; die Geschichten

von Abraham und Sara werden erst später

aufgeschrieben, auch der Bericht vom
Auszug aus Ägypten unter der Führung
des Mose wird zwar früh mündlich weiter

gegeben, aber schriftlich fixiert erst
später.

Hans-Adam Ritter

Die Schau Jesajas

Damals hatte in Jerusalem einer
Visionen. Wir haben seine erste Vision
vernommen, oder genauer gesagt: Das ist die

Vision, die bei der Sammlung von Jesajas
Einzelstücken an den Anfang zu stehen

kam - als Ouvertüre oder als Leitmotiv.
Der Prophet setzt sich sehr gross in Szene,

er ruft Himmel und Erde auf und
wendet sich in Jerusalem an das ganze
Volk von Juda, freilich an ein winziges
Volk, aber doch an ein Volk und an ein
Staatswesen. Es könnte gut sein, dass

man ihm Grössenwahn vorgeworfen
hat. Aber ohne diesen Zug ins Grosse

geht es nicht, er hat das nötig, wo er
sich doch gegen den König stellen wird,
gegen die herrschende Clique: Er wird die
wirtschaftliche Entwicklung angreifen,
die Interessen der Elite bekämpfen, die

Aussenpolitik kommentieren, äusserst
kritisch, und eine Art Pazifismus betreibt
er auch noch. Die Propheten sind
Widerspruchsgeister. Man sollte aber nicht

sagen, dass sie dem Volk Gottes Strafen
androhten, sie drohten nicht mit dem

zornigen Gott, sie wiesen auf die
Konsequenzen der laufenden Entwicklung, die,
falls keine Änderung einträte, in ein
Desaster mündete. Den Propheten geschah,

was den Überbringern schlechter
Nachrichten meistens geschieht, man hasst

sie, man hält sie für Miesmacher, man
versucht sie zum Schweigen zu bringen.



Jesaja braucht also diesen Zug ins
Grosse. Aber er verwechselt sich nicht
mit dem Herrgott, er gibt ihm Stimme,
aber er steigert sich selbst nicht in die
Höhe, er unterscheidet, er sagt: «ER hat
gesprochen», Gott, darum: «Höre, Himmel!

nimm zu Ohren, Erde! » Und die
Redeweise ist höchst kunstvoll, im Original
ergibt das einen doppelten Stabreim.

Und so entfaltet er, was er zu sehen
bekommen hat.

Das musste sein: Das Volk vertraut
mit Gott, zugeordnet, heimisch - wie
es sich auf dem Bauernhof verhält mit
dem Rind, das seinen Stall kennt, und
den Bauern, mit dem Esel, der an die
Krippe geht und seinen Meister kennt.
Dieses trauliche Bild der beiden Haustiere

ist in alle Weihnachtskrippen und
Weihnachtsbilder aufgenommen worden.

Lukas erwähnt in der Weihnachtsgeschichte

keine Tiere, er redet nur von
einer Krippe. An dieses Stichwort haben
die Maler und Schnitzer Jesajas Ochs und
Esel angehängt. Das Rind ist lenkbar, der
Esel nicht immer; beide gehören auf den

Bauernhof, der Esel ist für den Transport,
das Rind für Fleisch, für Milch und Käse,
auch als Zugtier wichtig beim Pflügen
oder Eggen: Platz und Aufgabe und Sinn
der Tiere sind klar. Dieses gute Gefüge

- für sein Volk ist es zerbrochen - sieht
der Prophet. Gott klagt: Sie haben mit
mir gebrochen, wo ich sie doch aufgezogen

und hoch gebracht habe.

In den üblichen Bibelübersetzungen steht:
sie sind abgefallen. In einem wichtigen
Wörterbuch aus den Zwanziger jähren
steht, Bezug nehmend auf unsere Stelle:
sie haben Rebellion geübt. Anmassend
haben sie sich erhoben. Das Wort wird
sonst übersetzt mit sündigen. Sünde
wurde früher schon und damals wieder
verstanden als Hochmut, Hybris,
Überschreitung von Grenzen, Rebellion eben.

Der bekannte Zürcher Theologe Emil
Brunner schrieb ein Buch mit dem Titel
« Gott und sein Rebell», und damit meinte

er den Menschen, der der Sünde verfällt.
Für die nicht so zahlreichen mutigen
Prediger im Deutschland der Dreissigerjahre
gab das Sinn. Das Dritte Reich war nun
gewiss eine Veranstaltung der menschlichen

Masslosigkeit und Bodenlosigkeit,
eine Rebellion gegen die Erfahrungen,
eine ruchlose Grenzüberschreitung.

Aber die üblichen Sünden unserer
Zeit, in unserer Generation sind
vielleicht doch nicht die Vermessenheit und
das hochfahrende Angeben, sondern eher
die Bedrücktheit, das Nichtwissen und
Nichtwissen-Wollen, eine Trägheit und
Taubheit, kein Übermass also, sondern
Defizite. Und das gilt für die Menschen,
an die sich Jesaja wendet, wohl auch.
Sie haben nicht den Aufstand geprobt,
sondern sich abgewendet, die
Gleichgültigkeit, nicht ein Hochhinauswollen
kennzeichnet sie. Sie wissen nicht und
kennen sich nicht aus. So bringt ja der

Prophet das Gotteswort in seiner
Menschenformulierung. Sie kennen sich nicht
aus. Darum haben sie gebrochen mit
Gott. Die Menschen verlieren den Tritt,
latschen Gott davon, sind dickfellig, eher

dickfellig als wirklich bösartig. Eher mit
Müll überladen, statt auf Abenteuer
versessen, Müdigkeit, nicht Übermenschentum:

So sieht unser Sündigsein aus.

Sie haben gebrochen mit Gott. Gott zeigt
sich als enttäuschter Vater. Jesajas erstes
Gotteswort ist das Wort eines Enttäuschten.

Und nicht dass jetzt ein Strafen los
bräche. Gott will den jetzigen Zustand
nicht unwiderruflich festhalten, und der

Prophet nimmt den Vorwurf also nicht
zum Ausgangspunkt für Massnahmen,
sondern er benennt die Entwicklung.
Gottes Enttäuschung wird nicht
unwiderruflich, sondern ist widerruflich, er
hofft doch darauf und setzt darauf, dass

die Söhne zurückkommen, die irgendwo
weg getreten sind. Gottes Enttäuschung
ist ja doch die Aussenseite seiner Liebe,
seiner Fürsorge, seiner Anhänglichkeit
innen.

Ist das zu menschlich und zu schwach



von Gott geredet? Aber wir können nicht
anders als menschlich von Gott reden!
Wird er gezeichnet als wetterwendisch,
launisch, beeinflussbar? Nein, es handelt
sich hier um das dunkle Bild seiner hellen
Liebe. Sichtbar wird Gottes Sehnsucht,
Gott hat, um es schweizerisch zu sagen,
Langezeit, Heimweh nach seinen
Menschen.

Jesaja redet vom Schmerz Gottes.
Wir sollten die Propheten nicht als

die grossen Tadler und Heruntermacher,
Ankläger und Verurteiler sehen, sondern
als die, welche den Schmerz Gottes

ansagen. Gott leidet als ein Vater, der das,

was er seinen Söhnen zugewendet hat,
beiseite geschoben sieht, vergessen sieht.

Gott leidet als Mutter, die ihre Kinder
liebt, aber diese achten sich ihrer nicht,
sondern lassen sich blenden von fremdem

Glanz, vergessen ihren Ursprung,
verleugnen sich und werden sich selber
fremd. Doch, so haben die Propheten
geglaubt, diese Traurigkeit macht nicht
schwach und stumpf, frisst sich nicht
selber auf, sondern wirkt und wirbt,
schmelzt, lädt ein. Eine traurige Melodie
ist keine Katzenmusik, sie bedeutet nicht
Abbruch der Kommunikation, sondern
greift ans Herz, umfängt und lockt. Die
Schwachheit Gottes ist stärker, als die
Menschen sind. Die Torheit Gottes macht
selig. Die Traurigkeit Gottes ist wie der

Regen, der in die nachwirkende Hitze
des Sommertages fällt, der feuchtet und
erquickt und die Erde aufweicht, dass sie

zu riechen anfängt, so dass du nach dem
Eindruck von Dürre und Wüste wieder
den Duft der Fruchtbarkeit einatmest.

An unseren Plakatwänden hängt ein
gediegenes blaues Plakat, darauf steht
in gelben Buchstaben zu lesen: «Ich
glaube, dass Jesus Christus Gottes Sohn
ist.» Damit wird wieder einmal bestätigt,
was sonst auf sentimentalen Karten steht,
dass das Christentum aus einer Formel
besteht. Alle Gleichgültigen und
Skeptischen können sich bestätigt fühlen,

die wussten schon immer, dass Religion
etwas Oberflächliches ist. Bei den
Suchenden wird der Anschein erweckt, es

gäbe ein Rezept, ein Soll, das man sich

aneignen müsse, der Glaube eine Fertigsuppe,

die anzurühren ist. Aber das ist
ein Irrtum.

Es ist vielleicht dienlich zu wissen,
dass im ganz alten Israel niemand von
Glauben sprach im Zusammenhang mit
Gott. Man betete an und warf sich nieder,

man wusste, was Verehrung ist und wie
man dankt. Man sprach von der
Gottesfurcht. Der Prophet Jesaja ist offenbar

der erste, der das Wort «glauben»
braucht. Er meint damit eine Festigkeit
und Stetigkeit, ein Wissen, wo man
hingehört, ein sich Festmachen. Wir müssen

nicht Formeln bejahen, sondern eine

Haltung finden: Jesaja klagt sie ganz am
Anfang seines Buches ein und deutet das

Gemeinte an mit dem Bild vom Rind und

vom Esel, die ihren Bauern kennen, ein
Kennen und ein Umgang, wie wir das
schwer aufbringen, weil wir unsern Ort
verloren haben, zuviel wissen, was wir
nicht brauchen, oberflächlich werden
und vergesslich, undankbar und stumpf.
Aber Gottes Tränen feuchten unsere
Trockenheit, seine Trauer schmilzt unser
Herz auf - und dann wissen wir wieder,
was unser Ort ist, und sagen: ja, Gott,
ja. •

Predigt am 16. Juli
zo06 in der Kirche
St. Leonhard, Basel

Shaven, die lebende
Tiere als Opfergaben
zu einer religiösen
Ze r e mo ri i e b n tige ri.
E Ife ri b e 1 nsch ri 1 tze -

reien um joov. Chr.,
Assyrisch, Editions
Mazénot Paris/
Universität Turin/Metropolitan

Museum,
New York.


	Die Schau Jesajas

