
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 12

Artikel: NW-Gespräch von Brigit Keller mit Doris Strahm : "Interreligiöser Dialog
aus der Sicht von Frauen"

Autor: Keller, Brigit / Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Brigit Keller mit Doris Strahm

«Interreligiöser
Dialog aus der Sicht
von Frauen»

Doris Strahm hat gemeinsam mit Manuela Kalsky ein Buch

zum interreligiösen Dialog aus der Siebt von Frauen
herausgegeben: «Damit es anders wird zwischen uns» (Besprechung
von Ina Praetorius in diesem Heft, S. 420). Als Autorinnen
konnten sie Jüdinnen, Christinnen und Musliminnen bzw.
Frauen aus unterschiedlichen Fachdisziplinen gewinnen: aus
Religionswissenschaft, Islamwissenschaft, jüdischer Religionsund

Geistesgeschichte, Theologie, Soziologie sowie Inter-
kulturalität und Geschlechterstudien. Die Vielfalt macht das
Buch spannend, regt zu Fragen und Auseinandersetzungen
an. Das Ziel der Herausgeberinnen, die auch Mitautorinnen
sind, «sich auf ein respektvolles Miteinander einzulassen -
damit es anders wird zwischen uns», vermag die Leserinnen
und Leser des Buches - so hoffe ich - anzustecken und
herauszufordern. Mir gab das Buch Anlass zu einem Gespräch
mit der feministischen Theologin und Publizistin Doris
Strahm. B.K.

Kein «herrschaftsfreier Diskurs»?

Brigit Keller: Annette Wilke reflektiert
in ihrem Buchbeitrag «Rahmenbedingungen

für einen gelingenden christlich-
muslimischen Dialog». Einer ihrer Sätze

beschäftigt mich nachhaltig: «Der
interreligiöse Dialog ist kein <herrschaftsfrei-

er Diskurs>...».Wz> haben beide

Erfahrungen mit interreligiösen Gesprächen
zwischen Jüdinnen, Christinnen und
Musliminnen; deshalb treibt mich wohl
der Satz um. Wie «herrschaftsfrei» sind
uns die Dialoge gelungen? Wie erfährst
Du Dich selber in diesen Dialogen?
Doris Strahm: Ich habe erfahren, dass es

schwierig ist, als Angehörige der
Mehrheitsgesellschaft und -religion wirklich
«herrschaftsfrei» in den interreligiösen
Dialog zu treten, obwohl mir dies ein
zentrales Anliegen ist. Ein Dialog kann
ja nur gelingen, wenn sich die Beteiligten
als Gleichwertige anerkennen, sich auf
gleicher Augenhöhe begegnen. Dies ist
aber nicht einfach gegeben, weil die

Dialogsituation selber von einer strukturellen

Ungleichheit und einem Machtgefälle
geprägt ist: zwischen christlichen Frauen
als Teil der Mehrheitsgesellschaft und
-religion und jüdischen und muslimischen
Frauen als einer (auch religiös)
benachteiligten Minderheit. Diese strukturelle
Asymmetrie muss im Dialog zunächst
einmal bewusst gemacht werden. In
unseren Kursen haben wir darauf zu achten
versucht. Dennoch ist es uns christlichen
Frauen nicht immer gelungen, unsere
(Definitions-)Macht abzugeben.

Das Recht auf Selbstinterpretation
BK: Kannst Du das noch etwas ausführen?

Bei welcher Thematik ist Dir das
besonders aufgefallen?
DS: Am deutlichsten ist dies für mich
beim Geschlechterthema geworden: So

gab es oft von christlicher Seite heftige
Einwände, wenn die muslimischen Frauen

das islamische Geschlechterrollen-
Konzept positiv darstellten und den Koran

als nicht frauenfeindlich verteidigten.
Hier war es offenbar sehr schwierig, die

392



Religion der Anderen mit ihren eigenen
Augen sehen und verstehen zu lernen,
die eigenen kulturell geprägten Konzepte
von Geschlechterrollen und Emanzipation

zu relativieren und den Musliminnen
das Recht auf Selbstinterpretation ihrer
Tradition zuzugestehen.

BK: AufDeine Antwort möchte ich näher

eingehen, aber lass mich zuerst nochmals

etwas Grundlegendes zum interreligiösen
Dialog dazwischen schieben. Im Buch
«Damit es anders wird zwischen uns»
finde ich die Ausführungen über das

interreligiose Projekt «Sarah-Hagar» aus
Berlin sehr interessant. Das Besondere

Dialogprinzipien möchte ich ein Prinzip
zitieren: «Wir bringen uns gegenseitig
radikalen Respekt> entgegen, nicht im
Sinne einer laschen, Undefinierten
Toleranz, sondern im Sinne einer aktiven
Anerkennung.»

Nun zurück zu Deinem Beispiel: Ich
finde es eigentlich nicht schwierig, den

Musliminnen das Recht auf Selbstinterpretation

ihrer Tradition zuzugestehen.
Aber was heisst das? «Zuzugestehen» -
ist das nicht gerade aus einer dominanten
Position gedacht? Etwas arrogant
vielleicht sogar? Ist «aktive Anerkennung»
nicht etwas anderes? Was hiesse sie in
diesem Themenkreis? Mit dem Wort

S

7

?v
V

t

dieses Projekts Hegt darin, dass es die
Bereiche Religion, Politik und Gender
miteinander verknüpft. Die Autorinnen
beschreiben in ihrem Beitrag grundlegende

Kommunikationsprinzipien,
Verhaltensweisen und Organisationsregeln,
die für eine gelingende Verständigung zu
beachten sind. Von den anregenden sechs

«Respekt» habe ich weniger Mühe, ich

denke, diese Haltung war uns möglich.
Aber «aktive Anerkennung»?
DS: Das sind viele Fragen! Zur ersten:
Das Recht auf Selbstinterpretation der

eigenen Tradition sollte selbstverständlich

sein, da stimme ich Dir zu, ist es aber

nicht, wie wir nicht nur in unserem Kurs

Der Stammhalter,
1992 in Afghanistan
fotografiert von Klaus
Reisinger.

393



erfahren haben. Wenn wir den öffentlichen

Diskurs über den Islam anschauen,
wird eben dies nicht getan: Die westliche
Gesellschaft beansprucht zu «wissen»,
wie die Rolle der Frau im Islam ist oder
was das Kopftuch bedeutet. Ein Anliegen
unseres Buches ist es daher, «Innenansichten»

der religiösen Traditionen und
Diskussionen zu zeigen.

Zum «zuzugestehen»: Ja, das ist aus
einer dominanten Sicht gedacht und
zeigt, wie schnell so etwas passieren
kann - auch mir. Andererseits ist es so,
dass ich als Angehörige der
Mehrheitsgesellschaft immer aus einer gesellschaftlichen

Dominanzposition spreche. Die
Frage ist nur, wie ich damit umgehe. Ob
ich mich bemühe, im Dialog möglichst
gleichberechtigte Gesprächsbedingungen
zu schaffen. Was das heisst, davon handeln

einige Texte in unserem Buch.
Für mich sind Respekt und gegenseitige

Anerkennung unverzichtbare
Haltungen im Dialog, die wir allerdings
lernen müssen. Denn gerade letzteres, aktive
Anerkennung, setzt voraus, mich offen
auf Neues einzulassen, auch mir Fremdes
oder Unverständliches zu respektieren,
also meine eigenen religiösen und kulturellen

Vorstellungen nicht unhinterfragt
als Norm zu setzen. Und es heisst zu
lernen, mit Unterschieden und Vielfalt
produktiv umzugehen. Persönlich habe
ich in dieser Hinsicht sehr viel gelernt
in unseren Kursen: Nicht nur bezüglich
unserer religiösen Lehren, sondern auch
in Bezug auf unser Konzept von
Feminismus kann kein Absolutheitsanspruch
erhoben werden! Es gilt, im Dialog
zuzuhören und zu verstehen suchen, wie
Frauen anderer kultureller und religiöser
Herkunft selber ihre Religion und ihre
Rolle als Frau sehen und beurteilen; was
Emanzipation für sie bedeutet.

Einüben eines respektvollen Umgangs
miteinander
BK: Gerade weil Euer Buch «Innenansichten»

zeigt, finde ich es so wertvoll
und anregend und möchte es allen In¬

teressierten empfehlen. Was Du zur
«aktiven Anerkennung» sagst, die eigenen
Vorstellungen nicht absolut, nicht
unhinterfragt als Norm zu setzen, ist die grosse
Herausforderung für mich - im Buch und
im interreligiösen Dialog überhaupt. Die
Möglichkeit des interreligiösen Dialogs
erlebe ich aber auch als eine grosse Chance,

als ein mögliches Korrektiv für eigene
blinde Flecken; denn «unbewusste
Dominanzen und irrtümliche Konsensannahmen»

sind mir allzu vertraut und ich

muss in dieser Beziehung viel lernen.
In Eurem Buch geht es speziell um den

interreligiösen Dialog aus der Sicht von
Frauen. Ich weiss von Dir, dass die Thematik

des interreligiösen Dialogs bislang in
der Literatur und in Gremien vorwiegend
von Männern diskutiert wird. Welche
Aspekte und Themen haben sich in Eurem
Buch im Vergleich zu gängigen interreligiösen

Dialogen im Dialog von Frauen als

bedeutungsvoll herausgestellt?
DS: Ein besonderes Merkmal unseres
Buches ist, dass die Frage, was Dialog
eigentlich heisst, wie wir einander als

Frauen unterschiedlicher
Religionsgemeinschaften verstehen können, nicht
rein theoretisch behandelt wird, sondern
anhand konkreter Dialogprojekte von
Frauen, die auf ihre Lernergebnisse hin
befragt werden. Ein weiteres Merkmal
ist, dass jüdische, christliche und
muslimische Frauen mit ihrer Lebenswirk-
Hchkeit selber zu Wort kommen. Dann
ist natürlich die Geschlechterfrage ein

wichtiger Aspekt, der in den gängigen
Dialogen von offiziellen Religionsvertretern

kaum zur Sprache kommt. Dabei
wird auch kritisch untersucht, welche
Bedeutung der Geschlechterfrage im
«Streit der Kulturen» zukommt -
speziell auch in seiner feministischen
Variante (Stichwort: Kopftuchdebatte).
Ein weiteres wichtiges Thema im Buch
ist die Bedeutung von Religion für das
Selbstverständnis und die Identität von
Migrantinnen - ein Thema, das bislang
noch wenig und erst recht nicht im
Hinblick auf Frauen untersucht wurde.

394



BK: Gibt es eine spezifische Art, wie Frauen

den Dialog führen?
DS: Wenn ich auf meine eigenen
Dialogerfahrungen und die in unserem Buch
reflektierten Projekte schaue, ist auffällig,
dass Dialogprojekte von Frauen nicht
allein dem Austausch von Wissen über die
anderen Religionen, dem Vergleich von
Lehrtraditionen oder der interreligiösen
Diskussion bestimmter Themen dienen,
sondern meist die Praxis des Dialogs, das

Einüben eines respektvollen Umgangs
miteinander, ein zentrales Anliegen ist.

Häufig erstrecken sie sich auch über
einen längeren Zeitraum und begünstigten
durch den Aufbau von persönlichen
Beziehungen und Vertrauen einen solchen

dialogischen Lernprozess. Man könnte

sagen, dass nicht Debatten um religiöse
Wahrheitsansprüche im Zentrum
stehen, sondern das Interesse aneinander
als Menschen, das Kennenlernen-und-
Verstehen-Wollen anderer religiöser
Traditionen sowie die Frage, was es zu einem

guten Zusammenleben von Menschen
unterschiedlicher Religionen braucht.

«Um gemeinsam zu handeln, müssen
wir nicht dasselbe glauben»
BK: Das bringt mich zur nächsten und
letzten Frage: Welchen Beitrag kann Deiner

Einschätzung und Erfahrung nach
der interreligiose Dialog zu einem guten
Zusammenleben in unseren multikulturellen

und multireligiösen Gesellschaften
leisten?
DS: Wenn der interreligiöse Dialog die

bereits genannte Haltung des Respekts
und der Anerkennung Andersgläubiger
fördern hilft, die weit über Toleranz als

(Er-)Dulden der «Anderen» hinausgeht,
wenn er ermöglicht, Vorurteile und
Ängste vor den «Anderen» abzubauen,
die von vielen Medien «aufgeputschte»
gesellschaftliche Diskussion, besonders

in Bezug auf den Islam, zu versachlichen
und durch differenzierte Sichtweisen von
«uns» und den «Anderen» zu ersetzen,
dann hat er für mich eine wichtige
gesellschaftspolitische Funktion. Ein so ver¬

standener interreligiöser Dialog müsste
vermehrt auch zu einem gemeinsamen
Handeln führen. Denn, wie meine
muslimische Kollegin Amira Hafner-AlJabaji
im Schlussgespräch unseres Buches sagt:
« Wir müssen nicht dasselbe glauben, um
miteinander und aneinander gut handeln

zu können.» Drängende Probleme, die es

gemeinsam zu lösen gilt, gibt es weltweit

genug: Gewalt, Armut, Kriege,
Umweltzerstörung. Und für uns Frauen wären ein

gemeinsames Handeln und gegenseitige

Unterstützung im Kampf gegen patriarchale

Strukturen und Traditionen besonders

wichtig - gerade auch angesichts
des zunehmenden Fundamentalismus in
allen Religionen, der bekanntermassen
mit Geschlechterkonservatismus und
Beschneidung der Freiheit und
Selbstbestimmung von Frauen einhergeht.

BK: Um gemeinsam zu handeln, müssen

wir nicht dasselbe glauben - ich teile diese

Meinung mit Dir und unseren jüdischen
und muslimischen Kolleginnen.

Herzlichen Dank für die Arbeit an
Eurem Buch, herzlichen Dank Dir für dieses

Gespräch. •

395


	NW-Gespräch von Brigit Keller mit Doris Strahm : "Interreligiöser Dialog aus der Sicht von Frauen"

