Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 12

Artikel: NW-Gesprach von Brigit Keller mit Doris Strahm : "Interreligioser Dialog
aus der Sicht von Frauen"

Autor: Keller, Brigit / Strahm, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprach von Brigit Keller mit Doris Strahm

«Interreligioser
Dialog aus der Sicht
von Frauen»

Doris Strabhm hat gemeinsam mit Manuela Kalsky ein Buch
zum interreligiésen Dialog aus der Sicht von Frauen heraus-
gegeben: «Damit es anders wird zwischen uns» (Besprechung
von Ina Praetorius in diesem Heft, S. 420). Als Autorinnen
konnten sie [iidinnen, Christinnen und Musliminnen bzw.
Frauen aus unterschiedlichen Fachdisziplinen gewinnen: aus
Religionswissenschaft, Islamwissenschaft, jiidischer Religions-
und Geistesgeschichte, Theologie, Soziologie sowie Inter-
kulturalitit und Geschlechterstudien. Die Vielfalt macht das
Buch spannend, regt zu Fragen und Auseinandersetzungen
an. Das Ziel der Herausgeberinnen, die auch Mitautorinnen
sind, «sich auf ein respektvolles Miteinander einzulassen —
damit es anders wird zwischen uns», vermag die Leserinnen
und Leser des Buches — so hoffe ich — anzustecken und her-
auszufordern. Mir gab das Buch Anlass zu einem Gesprich
mit der feministischen Theologin und Publizistin Doris
Strahm. B.K.

Kein «herrschaftsfreier Diskurs»?
Brigit Keller: Annette Wilke reflektiert
in ihrem Buchbeitrag «Rahmenbedin-
gungen fiir einen gelingenden christlich-
muslimischen Dialog». Einer ibrer Sdtze
beschiftigt mich nachhaltig: «Der inter-
religiose Dialog ist kein <herrschaftsfrei-
er Diskurss...». Wir haben beide Erfab-
rungen mit interreligiosen Gesprichen
zwischen Jiidinnen, Christinnen und
Musliminnen; deshalb treibt mich wohl
der Satz um. Wie «herrschaftsfrei» sind
uns die Dialoge gelungen? Wie erfdhrst
Du Dich selber in diesen Dialogen?
Doris Strahm: Ich habe erfahren, dass es
schwierig ist, als Angehérige der Mebr-
heitsgesellschaft und -religion wirklich
«herrschaftsfrei» in den interreligiosen
Dialog zu treten, obwohl mir dies ein
zentrales Anliegen ist. Ein Dialog kann
ja nur gelingen, wenn sich die Beteiligten
als Gleichwertige anerkennen, sich auf
gleicher Augenhohe begegnen. Dies ist
aber nicht einfach gegeben, weil die Dia-
logsituation selber von einer strukturel-
len Ungleichheit und einem Machtgefalle
gepragt ist: zwischen christlichen Frauen
als Teil der Mehrheitsgesellschaft und -re-
ligion und jidischen und muslimischen
Frauen als einer (auch religios) benach-
teiligten Minderheit. Diese strukturelle
Asymmetrie muss im Dialog zunichst
einmal bewusst gemacht werden. In un-
seren Kursen haben wir darauf zu achten
versucht. Dennoch ist es uns christlichen
Frauen nicht immer gelungen, unsere
(Definitions-)Macht abzugeben.

Das Recht auf Selbstinterpretation

BK: Kannst Du das noch etwas ausfiih-
ren? Bei welcher Thematik ist Dir das
besonders aufgefallen?

DS: Am deutlichsten ist dies fiir mich
beim Geschlechterthema geworden: So
gab es oft von christlicher Seite heftige
Einwinde, wenn die muslimischen Frau-
en das islamische Geschlechterrollen-
Konzept positiv darstellten und den Ko-
ran als nicht frauenfeindlich verteidigten.
Hier war es offenbar sehr schwierig, die

392



Religion der Anderen mit ihren eigenen
Augen sehen und verstehen zu lernen,
die eigenen kulturell gepragten Konzepte
von Geschlechterrollen und Emanzipati-
on zu relativieren und den Musliminnen
das Recht auf Selbstinterpretation ihrer
Tradition zuzugestehen.

BK: Auf Deine Antwort mochte ich naher
eingeben, aber lass mich zuerst nochmals
etwas Grundlegendes zum interreligiGsen
Dialog dazwischen schieben. Im Buch
«Damit es anders wird zwischen uns»
finde ich die Ausfiihrungen iiber das in-
terreligiose Projekt «Sarah-Hagar» aus
Berlin sebr interessant. Das Besondere

dieses Projekts liegt darin, dass es die
Bereiche Religion, Politik und Gender
miteinander verkniipft. Die Autorinnen
beschreiben in ihrem Beitrag grundle-
gende Kommunikationsprinzipien, Ver-
haltensweisen und Organisationsregeln,
die fiir eine gelingende Verstandigung zu
beachten sind. Von den anregenden sechs

Dialogprinzipien mochte ich ein Prinzip
zitieren: «Wir bringen uns gegenseitig
«radikalen Respekt> entgegen, nicht im
Sinne einer laschen, undefinierten To-
leranz, sondern im Sinne einer aktiven
Anerkennung.»

Nun zuriick zu Deinem Beispiel: Ich
finde es eigentlich nicht schwierig, den
Musliminnen das Recht auf Selbstinter-
pretation ibrer Tradition zuzugestehen.
Aber was beisst das? « Zuzugestehen» —
ist das nicht gerade aus einer dominanten
Position gedacht? Etwas arrogant viel-
leicht sogar? Ist «aktive Anerkennung»
nicht etwas anderes? Was hiesse sie in
diesem Themenkreis? Mit dem Wort

«Respekt» habe ich weniger Miibe, ich
denke, diese Haltung war uns maoglich.
Aber «aktive Anerkennung»?

DS: Das sind viele Fragen! Zur ersten:
Das Recht auf Selbstinterpretation der
eigenen Tradition sollte selbstverstind-
lich sein, da stimme ich Dir zu, ist es aber
nicht, wie wir nicht nur in unserem Kurs

393

Der Stammbalter,
1992 in Afghanistan
fotografiert von Klaus
Reisinger.



erfahren haben. Wenn wir den offent-
lichen Diskurs tiber den Islam anschauen,
wird eben dies nicht getan: Die westliche
Gesellschaft beansprucht zu «wissen»,
wie die Rolle der Frau im Islam ist oder
was das Kopftuch bedeutet, Ein Anliegen
unseres Buches ist es daher, «Innenan-
sichten» der religiosen Traditionen und
Diskussionen zu zeigen.

Zum «zuzugestehen»: Ja, das ist aus
einer dominanten Sicht gedacht und
zeigt, wie schnell so etwas passieren
kann — auch mir. Andererseits ist es so,
dass ich als Angehorige der Mehrheits-
gesellschaft immer aus einer gesellschaft-
lichen Dominanzposition spreche. Die
Frage ist nur, wie ich damit umgehe. Ob
ich mich bemiihe, im Dialog moglichst
gleichberechtigte Gesprachsbedingungen
zu schaffen. Was das heisst, davon han-
deln einige Texte in unserem Buch.

Fiir mich sind Respekt und gegensei-
tige Anerkennung unverzichtbare Hal-
tungen im Dialog, die wir allerdings ler-
nen miissen. Denn gerade letzteres, aktive
Anerkennung, setzt voraus, mich offen
auf Neues einzulassen, auch mir Fremdes
oder Unverstiandliches zu respektieren,
also meine eigenen religiosen und kultu-
rellen Vorstellungen nicht unhinterfragt
als Norm zu setzen. Und es heisst zu
lernen, mit Unterschieden und Vielfalt
produktiv umzugehen. Personlich habe
ich in dieser Hinsicht sehr viel gelernt
in unseren Kursen: Nicht nur beziiglich
unserer religiosen Lehren, sondern auch
in Bezug auf unser Konzept von Femi-
nismus kann kein Absolutheitsanspruch
erhoben werden! Es gilt, im Dialog zu-
zuhoren und zu verstehen suchen, wie
Frauen anderer kultureller und religioser
Herkunft selber ihre Religion und ihre
Rolle als Frau sehen und beurteilen; was
Emanzipation fiir sie bedeutet.

Einliben eines respektvollen Umgangs
miteinander

BK: Gerade weil Euer Buch «Innenan-
sichten» zeigt, finde ich es so wertvoll
und anregend und mochte es allen In-

teressierten empfehlen. Was Du zur «ak-
tiven Anerkennung» sagst, die eigenen
Vorstellungen nicht absolut, nicht unhin-
terfragt als Norm zu setzen, ist die grosse
Herausforderung fiir mich — im Buch und
im interreligiosen Dialog iiberbaupt. Die
Moglichkeit des interreligiosen Dialogs
erlebe ich aber auch als eine grosse Chan-
ce, als ein mogliches Korrektiv fiir eigene
blinde Flecken; denn «unbewusste Do-
minanzen und irrtiimliche Konsensan-
nahmen» sind mir allzu vertraut und ich
muss in dieser Beziehung viel lernen.

In Euremn Buch geht es speziell um den

interreligiosen Dialog aus der Sicht von
Frauen, Ichweiss von Dir, dass die Thema-
tik des interreligiosen Dialogs bislang in
der Literatur und in Gremien vorwiegend
von Mannern diskutiert wird. Welche As-
pekte und Themen haben sich in Eurem
Buch im Vergleich zu gingigen interreli-
gitsen Dialogen im Dialog von Frauen als
bedeutungsvoll berausgestellt?
DS: Ein besonderes Merkmal unseres
Buches ist, dass die Frage, was Dialog
eigentlich heisst, wie wir einander als
Frauen unterschiedlicher Religionsge-
meinschaften verstehen konnen, nicht
rein theoretisch behandelt wird, sondern
anhand konkreter Dialogprojekte von
Frauen, die auf ihre Lernergebnisse hin
befragt werden. Ein weiteres Merkmal
ist, dass jidische, christliche und mus-
limische Frauen mit ihrer Lebenswirk-
lichkeit selber zu Wort kommen. Dann
ist natirlich die Geschlechterfrage ein
wichtiger Aspekt, der in den gingigen
Dialogen von offiziellen Religionsvertre-
tern kaum zur Sprache kommt. Dabei
wird auch kritisch untersucht, welche
Bedeutung der Geschlechterfrage im
«Streit der Kulturen» zukommt - spe-
ziell auch in seiner feministischen Va-
riante (Stichwort: Kopftuchdebatte).
Ein weiteres wichtiges Thema im Buch
ist die Bedeutung von Religion fiir das
Selbstverstandnis und die Identitit von
Migrantinnen — ein Thema, das bislang
noch wenig und erst recht nicht im Hin-
blick auf Frauen untersucht wurde.

394



BK: Gibt es eine spezifische Art, wie Frau-
en den Dialog fiihren?

DS: Wenn ich auf meine eigenen Dia-
logerfahrungen und die in unserem Buch
reflektierten Projekte schaue, ist auffillig,
dass Dialogprojekte von Frauen nicht al-
lein dem Austausch von Wissen iiber die
anderen Religionen, dem Vergleich von
Lehrtraditionen oder der interreligiosen
Diskussion bestimmter Themen dienen,
sondern meist die Praxis des Dialogs, das
Einiiben eines respektvollen Umgangs
miteinander, ein zentrales Anliegen ist.
Hiufig erstrecken sie sich auch tber ei-
nen langeren Zeitraum und beglinstigten
durch den Aufbau von personlichen Be-
ziehungen und Vertrauen einen solchen
dialogischen Lernprozess. Man konnte
sagen, dass nicht Debatten um religiose
Wahrheitsanspriiche im Zentrum ste-
hen, sondern das Interesse aneinander
als Menschen, das Kennenlernen-und-
Verstehen-Wollen anderer religiGser Tra-
ditionen sowie die Frage, was es zu einem
guten Zusammenleben von Menschen
unterschiedlicher Religionen braucht.

«Um gemeinsam zu handeln, miissen
wir nicht dasselbe glauben»

BK: Das bringt mich zur ndchsten und
letzten Frage: Welchen Beitrag kann Dei-
ner Einschitzung und Erfabrung nach
der interreligiose Dialog zu einem guten
Zusammenleben in unseren multikultu-
rellen und multireligiosen Gesellschaften
leisten?

DS: Wenn der interreligiose Dialog die
bereits genannte Haltung des Respekts
und der Anerkennung Andersglaubiger
fordern hilft, die weit {iber Toleranz als
(Er-)Dulden der «Anderen» hinausgeht,
wenn er ermoglicht, Vorurteile und
Angste vor den «Anderen» abzubauen,
die von vielen Medien «aufgeputschte»
gesellschaftliche Diskussion, besonders
in Bezug auf den Islam, zu versachlichen
und durch differenzierte Sichtweisen von
«uns» und den «Anderen» zu ersetzen,
dann hat er fiir mich eine wichtige gesell-
schaftspolitische Funktion. Ein so ver-

standener interreligitser Dialog miisste
vermehrt auch zu einem gemeinsamen
Handeln fithren. Denn, wie meine mus-
limische Kollegin Amira Hafner-Al Jabaji
im Schlussgesprach unseres Buches sagt:
« Wir miissen nicht dasselbe glauben, um
miteinander und aneinander gut handeln
zu konnen.» Drangende Probleme, die es
gemeinsam zu losen gilt, gibt es weltweit
genug: Gewalt, Armut, Kriege, Umwelt-
zerstorung. Und fur uns Frauen waren ein
gemeinsames Handeln und gegenseitige
Unterstitzung im Kampf gegen patriar-
chale Strukturen und Traditionen beson-
ders wichtig — gerade auch angesichts
des zunehmenden Fundamentalismus in
allen Religionen, der bekanntermassen
mit Geschlechterkonservatismus und
Beschneidung der Freiheit und Selbst-
bestimmung von Frauen einhergeht.

BK: Um gemeinsam zu handeln, miissen
wir nicht dasselbe glauben —ich teile diese
Meinung mit Dir und unseren jiidischen
und muslimischen Kolleginnen.
Herzlichen Dank fiir die Arbeit an Eu-
rem Buch, herzlichen Dank Dir fiir dieses
Gesprach. °

395



	NW-Gespräch von Brigit Keller mit Doris Strahm : "Interreligiöser Dialog aus der Sicht von Frauen"

