
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 10-11: 100 Jahre Neue Wege

Artikel: Religiöser Sozialismus in der Frauen und Friedensbewegung : zur
Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (4. Teil und
Schluss) : feministischer Sozialismus und Kampf ums
Frauenstimmrecht ; "Mädchenclub Gartenhof" und "Casoja" ;
"Pornokra...

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feministischer Sozialismus und Kampf
ums Frauenstimmrecht
Das wohl wichtigste feministische
Dokument aus der religiös-sozialen Bewegung

ist das «Programm der Frauenbewegung»,

das Clara Ragaz ^19 verfasst
hat.1 Die Autorin gibt «zu bedenken,
dass unser ganzes politisches Leben vom
Manne geschaffen wurde und darum
seinen Stempel trägt, dass es ferner auch
selbst Macht- und Gewaltsystem ist und
auf der Grundlage eines wirtschaftlichen
Macht- und Gewaltsystems ruht». Neben

die «dreifache Belastung der Frau»
durch Berufsarbeit, Hausarbeit und
«die Bürde der Mutterschaft» trete die

politische Diskriminierung. Zum
Frauenstimmrecht hinzukommen müsse die
«wirtschaftliche Gleichberechtigung»,
also auch «die gleiche Belohnung der
beiden Geschlechter für die gleiche
Arbeit». Der «Hausfrauenberuf» sei als
«Beruf» zu werten und zu entlöhnen.
Überhaupt tritt dieses Programm dafür

ein, «dass der verheirateten Frau
und natürlich auch der unverheirateten
Mutter die Wahl freigelassen werde, ob
sie bei ihrem Beruf verbleiben oder sich
der Pflege und Erziehung ihrer Kinder
widmen wolle».

Im selben Jahr hält Clara Ragaz am
sozialistischen Frauentag in der Zürcher
Kirche St. Jakob eine Rede, die sie mit
«Die Revolution der Frau» (NW 19r9,
36iff.) überschreibt. Diese Revolution
habe eine doppelte Richtung: «Nicht nur
muss die Proletarierin mit ihren männlichen

Genossen zusammen den Kampf
um die völlige Neugestaltung unseres
Wirtschaftslebens aufnehmen; sie muss
auch, eben um diese Neugestaltung zu
erreichen, in den Kampf um die völlige
politische Gleichberechtigung mit dem
Manne treten.» Die zweite Richtung ist
doppeldeutig formuliert. Was, wenn die

Männer sich der Gleichberechtigung
verweigern?

Ein Jahr später ist es passiert. Der
negative Ausgang der Abstimmung über
das Frauenstimmrecht in den Kantonen

Willy Spieler

Religiöser Sozialismus
in der Frauen- und
Friedensbewegung
Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der
Schweiz (4. Teil und Schluss)

Die zehn Porträts religiöser Sozialistinnen im letzten Heft
haben gezeigt, wie eng verbunden der religiöse Sozialismus
der Schweiz mit der Frauen- und der Friedensbewegung war.
Nicht dass der religiöse Sozialismus eine eigene Frauen- und
Friedensbewegung gebildet hätte, er tat das so wenig, als es

seinen Müttern und Vätern eingefallen wäre, eine eigene
politische Partei zu gründen; er hat vielmehr die sozialen

Bewegungen genauso wie den Sozialismus zur Ökumene eines
«weltlich» verstandenen Reiches Gottes gezählt. Denn:
«Gott ist grösser als Kirche, Christentum und Religion. Er
will die Gerechtigkeit seines Reiches. Wo man diese erhofft
und erstrebt, da ist er, wo man diese nicht erhofft und
erstrebt, da ist er nicht. Er kann also auch da sein, wo man ihn

nicht bekennt, vielleicht sogar leugnet, und kann da nicht
sein, so man ihn eifrig bekennt; er kann bei den (Gottlosem
sein und bei den (Frommen) fehlen und tut das mit Vorliebe,
auf dass niemand meine, ihn gepachtet zu haben...» (Leonhard

Ragaz, in: NW 1936,14). Mit der Frage nach dem
religiös-sozialen Beitrag zur Frauen- und Friedensbewegung
kommt diese kleine Bewegungsgeschichte zu ihrem Abschluss.
Hinzukommen müssten noch weitere soziale Bewegungen,
die den religiösen Sozialismus sowohl prägten als auch von
ihm geprägt wurden. Ich denke an die Asylbewegung, die
Ökologiebewegung, die Drittweltbewegung und die auf «Inseln

der Zukunft» setzende Alternativbewegung. Der Verfasser

hofft, sie im Rahmen einer separat erscheinenden
Geschichte des religiösen Sozialismus behandeln zu können.

W.Sp.

315



Zürich und Basel-Stadt empört Clara

Ragaz zutiefst. Sie kommentiert unter dem
Titel «Ein Tag der Niederlagen» (NW
1920, 78ff.): «Bloss ein Drittel unserer
Genossen hat in der Frau die ebenbürtige

Gefährtin und Kampfgenossin
anerkannt. Diese Tatsache zeigt uns mit
erschreckender Deutlichkeit, wie wenig
Sozialismus in unserer Sozialdemokratie
noch herrscht...» Die Abstimmungsresultate

zeigten aber auch die selbstzufriedene

Saturiertheit des Schweizerbürgers,
der sich nicht einmal durch Revolutionen
im benachbarten Ausland aus der Ruhe

bringen lasse: «Was ausserhalb seiner

Grenzen geschieht, geht ihn immer
noch nichts an; darum würde er auch in

4L &»*. 1 Uf*

dtasisi ßfÄftZi' /VVvc/t^!fie^' 2

nrnst Vit *ift

/t^Ki a «-M-VJ Ix 91 fydw\ ****i • rü ewhyUct< ,L~ih<A f-n ^ra*~«.

/>(4JmM Ji>(jwkt<wf. %™ Qix#> yy\ a-**^ e*J*«&(- <ru

Handnotizen von
Clara Ragaz nach
der Befragung einer
Heimarbeiterin.

hundert Jahren noch sich im glücklichen
Wahne wiegen, im fortschrittlichsten,
demokratischsten und freiesten Lande der
Welt zu leben.»

Auch Leonhard Ragaz greift kräftig
in die Tasten, wenn es «um die Wahrung
und Mehrung von Recht und Würde der
Frau in der Volksgemeinschaft» geht,
auch wenn «eine blosse Hineinziehung
der Frauen in das heutige politische
Unwesen nur eine Vermehrung des Übels

wäre» (NW 1929,187). Ragaz freut sich
ebenfalls über den ersten «weiblichen
Pfarrer», der je «auf einer schweizerischen

Kanzel gestanden ist»: «Fräulein
Gertrud v. Petzold in der Kreuzkirche zu
Zürich» (NW 1911, 313).

Die religiös-soziale Bewegung sucht
auch die Zusammenarbeit mit «bürger¬

lichen» Frauen. Maria Fierz zum Beispiel,
die 1917 bis 1944 Präsidentin der Zürcher

Frauenzentrale werden sollte, stellt
schon im ersten Jahrgang der Neuen
Wege «Kurse in weiblicher Hilfsarbeit
für soziale Aufgaben» vor (NW 1907,
Z69H.). Viele Frauen entzogen sich
allerdings der politischen Etikettierung. Wo
wäre sonst eine Susanna Orelli einzuordnen?

Die Gründerin der alkoholfreien
Restaurants und Gemeindestuben
erzählt in ihren «Erinnerungen», ihr sei

die durch Kutter und Ragaz «einsetzende

Verkündigung des Christentums der Tat
mit dem frohen Ausblick auf ein einstiges
Gottesreich auf Erden zum frohen
Erlebnis» geworden.2 Susanna Orelli war
sogar eine «treue Freundin» der Neuen
Wege, wie es in einem Nachruf von
Leonhard Ragaz (NW 1939, 55) heisst.

«Mädchenclub Gartenhof» und

«Casoja»
Es bleibt nicht beim theoretischen
Diskurs, Frauenförderung ist für die
Religiös-soziale Vereinigung zugleich eine
praktische Aufgabe. Gertrud Rüegg und Milly
Grob gründen 1922 den «Mädchenclub
Gartenhof». Zum «Programm» gehört,
«dass wir im <Klub> an uns und für andere
arbeiten wollen für eine bessere Gemeinschaft,

in der das Ziel der gegenseitigen
Hilfe herrschen sollte». Neben gemeinsamem

Wandern und dem Einüben von
Volkstänzen - statt dem «verwerflichen
Salontanz» - gibt es «ernste Gruppenarbeit»,

wo die Werke «grosser Menschen»
wie Dante, Milton, Tagore besprochen
werden (NW 1926, 86).

Der «Mädchenclub» wurde in der
«gesunden Bergwelt» fortgesetzt.
Vermutlich 1923 fanden erste Ferienkurse
im «Casoja», einem «Häuschen» auf der
Lenzerheide, statt. Daraus entstand mit
dem Neubau 1924 ein «Volksbildungsheim»

nach dem Muster der dänischen
Volkshochschule.3 Laut einem
programmatischen Artikel von Leonhard Ragaz
(NW 1937, z3ff.) sollte Casoja junge
Frauen im Alter von 18 bis 25 Jahren

316



«in die Probleme des Frauenlebens und
Frauenwirkens», «auch in die
politischen», einführen. Aus Casoja wurde
eine Haushaltungsschule mit 5-monatigen

Kursen. Ragaz meinte, wichtig sei

das Gemeinschaftsleben in der «Welt der

Alpen». 1946 müsste der Trägerverein
das Volksbildungswerk aufgeben, da für
die Leitung keine Nachfolgerin gefunden
wurde (NW 1946, 388). Das Haus ging
an den «Verein für ein Bergschulheim
der Töchterschule Zürich».

Auch das 1924 eingeweihte «Heim»

von «Arbeit und Bildung» an der
Gartenhofstrasse 7 veranstaltete
Frauenzusammenkünfte. Themen waren «Wie
wir wohnen?» oder «Das Verhältnis von
Mann und Frau». Beim zweiten Thema
sei, so lesen wir in einem Bericht (NW
1925, 308), die «Bruppbacher-Tobler-
sche Agitation für die Abtreibung» im
Zentrum gestanden, um «diesem von
diabolischem Zerstörungsdrange geleiteten,

den Sozialismus an seiner leiblichen
und seelischen Wurzel vergiftenden Feldzug

entgegenzutreten».

«Pornokratie»?
Mit der Abtreibung ist ein Thema

benannt, das die damalige Frauenbewegung

spaltet. Dass es nicht in erster Linie
Aufgabe des Strafrechts, sondern
staatlicher Sozialpolitik sei, werdendes
Leben zu schützen, sagt zwar schon Clara

Ragaz in ihrem «Programm der
Frauenbewegung». Dennoch geht sie mit den

Genossinnen und Genossen ins Gericht,
die dafür kämpften, «dass das Kind im
Mutterleib getötet werden dürfe»4.

Vor allem ihr Mann Leonhard schlägt
mitunter harte Töne an, wenn es um dieses

Thema geht. Er wendet sich zum Beispiel

gegen die bedeutende Philosophin und
Pazifistin Helene Stöcker (1869-1943),
die dem «Feldzug für die Abtreibung

etwas von dem Glanz verliehen hat,
der von ihrer Persönlichkeit ausgeht».
Das habe ihm «im Herzen leid getan»
(NW 1929, 590). Ragaz spricht gar von
«<pornokratischem> Sozialismus» (NW

1930,480). In einer Auseinandersetzung
um den Abtreibungsparagraphen 218 des

deutschen Strafgesetzbuches (NW 1931,
zzzlt.) stellt er sich dann aber doch «die

Frage, ob man in solchen Dingen dem
Strafrecht überhaupt noch eine Bedeutung

zuschreiben will oder nicht». Die
zögernde Antwort ist: «Wer diese Frage
entschlossen mit Nein beantwortet, der
hat meine volle Achtung und Sympathie,
wenn auch nicht gerade meine völlige
Zustimmung.»

Das schlimme Wort von der «Pornokratie»

hatte Ragaz einem Brief Gustav
Landauers an eine «damals noch etwas
unreife Freundin» entnommen. In diesem

- in den Neuen Wegen veröffentlichten

- Brief verwahrt sich der grosse Anarchist
dagegen, die Ehe als «bürgerlich» oder als

«Privatbesitz» zu bezeichnen: «Es ist das,

was Proudhon, der nie wütender wurde,
als wenn diese Sorte Sozialismus» an ihn
herantrat, Pornokratie nannte» (1930,
415). Wer mit der «etwas unreifen Freundin»

gemeint ist, geht aus den kürzlich
erschienenen Biographien über Margarethe
Hardegger hervor.5 Ragaz hat auch zwei
ihrer Gedichte veröffentlicht (NW 1933,
394f-;i937>476).

Neue Frauenbewegung
Der Feminismus in der religiös-sozialen
Bewegung wäre ein Thema, von dem ich
wünschte, es würde von einer Historikerin

eingehender behandelt. Nur schon die
Grundmelodie der Sprache ist eine andere,

wenn Frauen reden. Die Historikerin
könnte auch Fragen aufgreifen, wie sie

Tula Roy mit Blick auf religiöse
Sozialistinnen formuliert hat, etwa die Frage
nach der «Mischung von Zuneigung,
aber auch klar definiertem Realismus in
der Beziehung zu ihren Partnern» (NW
1997, 298L).

Ebenso müsste der Einfluss der neuen
Frauenbewegung und der feministischen
Theologie seit den 70er Jahren des letzten

Jahrhunderts auf den religiösen Sozialismus

erforscht werden. Eine Schlüsselfigur
wäre dabei Vre Karrer, die immer wieder

317



feministische Themen aufgenommen und
reflektiert hat, vom 1983 erschienenen
Buch «Subversive Liebe» bis zu den
«Briefen aus Somalia».6 Wie Frauen
sich durch den religiösen Sozialismus und
die feministische Theologie emanzipieren
konnten, liesse sich am Beispiel von Hanni

Schilt, der ehemaligen «Wasch- und
Putzfrau», Fabrikarbeiterin und Mutter
von drei Söhnen, darstellen.7

m s
:f~^
f 'Ù: M 4

«Dem Militarismus
keine Arbeit, keinen
Mann.» - «Produziert
nur für den Bedarf!
Dann habt ihr die 4-
stündige Arbeitszeit. »

Frauen am 1. Mai in
Zürich um ca. 1919
(Bild: Gretler's
Panoptikum zur
Sozialgeschichte).

Feminismus und feministische Theologie

sind seit den i98oer-Jahren ein
zentrales Thema des religiösen Sozialismus.
So gab Rosmarie Kurz (1926-2002),
die bedeutende Vertreterin der Frauen-,
Friedens- und Drittweltbewegung, den
«feministischen Schub», den sie biographisch

an sich selbst erfahren hatte, auch
weiter an die Bewegung (vgl. NW 2002,
341 ff.). «Was gegen die Resignation
wirkt und trotz allem Scheitern an
Visionen festhalten lässt, ist die Gewissheit,
in einer Tradition zu stehen, zu der für
mich auch die Geschichte der
religiössozialen Bewegung gehört», sagte die
Freundin in einem NW-Gespräch (NW
1996, 116). In der Redaktionskommission

der Neuen Wege war sie zusammen
mit den anderen Mitgliedern, nicht nur
den weiblichen, dafür besorgt, dass auch
die «Zeitschrift des Religiösen Sozialismus»

den Anschluss an die feministische
Theologie nicht verpasste. Mehr dazu
wird in der Geschichte der Zeitschrift
zu lesen sein.

Frauenfriedensbewegung
Für religiöse Sozialistinnen ist die
Frauenbewegung auch eine Friedensbewegung.

Das war am Anfang nicht
selbstverständlich, da es, wie Clara Ragaz
einmal berichtet, «als bedenklich galt,
die Friedenssache mit der Frauensache

zu eng zu verknüpfen. <Ihr bringt die
Frauensache in Verruf», sagte man uns,
<wenn ihr als Frauen aus der Frauenbewegung

solch extreme Sachen vertretet».»
Aber, ermutigt von einer Konferenz des

«Weltbundes für Frauenstimmrecht»
(NW 1928, 79ff.), meint Clara, gerade
der Einsatz für die Sache des Friedens sei

der Beweis, dass Frauen zur politischen
Mitarbeit reif seien.

Die Internationale Frauenliga für Frieden

und Freiheit (Ifff) ist der Ort, wo
Clara Ragaz ihren feministischen
Pazifismus entwickelt. Auch vom Schweizer

Zweig, den sie präsidiert, gehen immer
wieder Initiativen und Impulse aus. 1923
richtet die Schweizer Liga eine
Zivildienstpetition an den Nationalrat, die
mit 40 000 Unterschriften versehen ist.
Clara Ragaz muss sich dabei gegen den
Vorwurf verteidigen, dass die Einführung
eines Zivildienstes der Abschaffung des

Militärs im Weg stehen könnte. Das sei

eben die Spannung von «Relativ und
absolut», meint sie. Und schliesslich dürfe
man die Verweigerer nicht im Stich lassen

(NW 1921, i96ff.).
Als 1930/31 eine Weltabrüstungskonferenz

in Genf stattfand, forderte die

Ifff ihre nationalen Sektionen zu einer

Unterschriftensammlung auf. Dabei
erzielte die Schweizer Sektion mit 311 000
Unterschriften die (prozentual) höchste
Zahl in den verschiedenen Ländern (NW
1931,559). Die Verleumdungskampagne

gegen die «Agentinnen Moskaus» konnte

nicht ausbleiben. Leonhard Ragaz hielt
fest: «Die Frauenliga für Frieden und
Freiheit darf sich gratulieren, dass die
offenbar wohl organisierte Hetze gegen
den Antimilitarismus sich immer mehr

gegen sie wendet» (NW 1932, 236).
Bei dieser Hetze tat sich der Gene-

318



ralstreik-Oberst Sonderegger besonders
hervor. Aus seiner Schrift «Ordnung
im Staat» zitieren die Neuen Wege
unglaubliche Sätze (NW 1933, 540L)
über «Schweizer Frauen», die hinter der
«bolschewistischen Fahne» herliefen. Sie

hätten sich gar «die Unverschämtheit»

gestattet, vom Bundesrat die Herabsetzung

des Militärbudgets zu verlangen. Ja,
die führende Frau dieser Liga habe «den

müsse Rechtsbrecher bestrafen können,
sonst werde «die Welt wieder vollends
der Willkür der Grossmächte und dem
Chaos ausgeliefert» (NW 1938, 94L).

Während des Krieges oblag Clara
Ragaz die alleinige Verantwortung für
das Büro der Ifff in Genf. Auch sie
bekam dabei die Pressezensur zu spüren,
als ihr Monatsblatt «Pax international»
verboten wurde. Durch unzählige Briefe

¦Hf *
W^x r if'"'", - ¦''¦»&-'

¦Al' "Yf'M'M*
¦ V mtk

*

^¦fc. ^C
Inder Gandhi dazu» gebracht, «dem Volk
der Eidgenossen» zu raten, «in einem

Kriegsfall seine <Männer> unbewaffnet
an die Grenze zu stellen». Niemandem sei

es eingefallen, «dem Heiligen zu sagen,
bei uns haben die unter Vormundschaft
Stehenden in nationalen Dingen nicht
mitzureden und es sei eine Unverschämtheit,

wenn ein Angehöriger eines unfreien
Volkes sich anmasse, einem freien Volke
zu raten, wie es seine Freiheit verteidigen
solle».

Als internationale Vizepräsidentin der

Ifff fordert Clara Ragaz Wirtschaftssanktionen

gegen das NS-Regime. Sie

verwirft einen blossen «Zuschauerpazifismus»

und damit auch den «Scheinfrieden»

des Münchner Abkommens.
Als Präsidentin der Schweizer Liga
protestiert sie gegen Mottas «Rückkehr der
Schweiz zur umfassenden Neutralität».
Das widerspreche der internationalen
Solidarität. «Liebedienerei gegenüber dem
Bösen hat dem Kleinen noch nie auf die
Dauer Schutz gewährt.» Der Völkerbund

konnte sie die Verbindung zu den
Sektionen in den besetzten Ländern Europas
aufrechterhalten. Nach dem Krieg haben

es ihr die Mitglieder der Liga verdankt,
als diese sich 1946 zum ersten Nach-
kriegskongress in Luxemburg versammelte

und Clara Ragaz von ihren Ämtern
zurücktrat.

Sehr viel später waren es noch
einmal religiöse Sozialistinnen, die sich
für den Schweizer Zweig der Ifff
einsetzten: Berthe Wicke amtierte von
1969 bis 1975 als dessen Präsidentin.
Ihre Freundin Helen Kremos hielt an den

damaligen Jahresversammlungen fast
regelmässig das Hauptreferat, sei es über
die Apartheid in Südafrika (NW 1971,
3631t.; 1974,3 5iff.) oder über «Vietnam
im Spiegel seiner Vergangenheit» (NW
1973, i6ff., 48ff.).Inden i98oer-Jahren
vernetzten sich Religiös-soziale Vereinigung

und Christ/innen für den Sozialismus

immer mehr mit den «Frauen für den

Frieden». Monika Stocker «debütiert»
schon 1980 mit einem Porträt der neu

Im Garten des Ifff-
Sitzes in Genf 1928:
Unterste Reihe 4.V.I.
Gertrud Baer, 6.v.l.

Anita Augsburg;
zweite Reihe z.v.l.
Clara Ragaz; links
hinter Clara Ragaz
Lida Gustava

Heymann, rechts
Ricarda Huch
(Bild: Gretler's
Panoptikum zur
Sozialgeschichte).

319



gegründeten Bewegung in den Neuen
Wegen (NW 1980, io8ff.).

Verweigerte Verdunkelung
Wer die heute 80- bis 90-Jährigen unter
der Zürcher Bevölkerung auf Clara und
Leonhard Ragaz anspricht, bekommt am
ehesten zu hören, dass die beiden sich den

Verdunkelungsübungen vor dem Zweiten

Weltkrieg verweigert hätten. Die erste
amtlich verordnete Übung fand in der
Nacht vom 11. auf den 12. Juni 1937
statt. Clara und Leonhard begründeten
ihren zivilen Ungehorsam damit, dass

sie die «Luftschutzbestimmungen» als

verfassungswidrig erklärten und sich
dabei auf den Staatsrechtler Zaccaria
Giacometti stützten. Wichtiger war
ihnen die Berufung auf ihr Gewissen:
«Dieses nicht verdunkelte Haus ist wie
vielleicht kein anderes in der Schweiz
dem Kampfe gegen den Krieg gewidmet
und damit auch gegen den Kriegsfatalismus,

der nach unserm Empfinden in dem

sogenannten Luftschutz zum Ausdruck
kommt. Es zu verdunkeln wäre für uns
eine Kapitulation unseres Glaubens und
Hoffens» (NW 1937, 373t.). Von
Anfang an bei dieser Aktion mit dabei waren
Max Gerber (1887-1949), der Redaktor
des «Aufbau», und seine Frau Agnes. In
der zweiten «unheiligen Nacht» vom
24-/25. November 1937 hat die Familie
Trautvetter die Verdunkelung ebenfalls

verweigert (NW 1937, 525L).
Sie erhielten Schelte von Seiten der

NZZ, der «Hüterin des Dunkels» (NW
1937, 372), Trautvetter sogar von Seiten

des Kirchenrates (NW 1938, i8ff.)
- aber auch eine «Sympathieadresse»
der Jungsozialisten (NW 1937, 550). In
der dritten Übung am 27728. September
1938 gab Trautvetter angesichts der
drohenden Kriegsgefahr und in Rücksicht
auf seine Stellung als Pfarrer nach, was
Leonhard Ragaz nicht daran hinderte,
Gott zu danken, «dass er uns vor der
Versuchung des Nachgebens bewahrt» habe

(NW 1938, 442). Nach Kriegsausbruch
verzichteten er und Clara auf diesen

«demonstrativen Widerstand», da jetzt
dessen Hauptzweck, «der Protest gegen
den Kriegsfatalismus», dahin gefallen sei

(NW 1940, 54)-
Schon in den Jahren zuvor hatten

religiöse Sozialist/innen immer wieder davor

gewarnt, im Luftschutzwesen etwas
anderes als Lug und Trug zu sehen, da dem
Volk eine falsche Sicherheit angesichts
der Bedrohung durch den «modernen»

Krieg suggeriert werde. «Luftschutz. Ein
Wort der Klärung» hiess 1936 eine detaillierte

Dokumentation, mit der die Ifff
Schweiz zeigte, was Gaskrieg ist und welche

Wirkung die Spreng-, Explosiv- und
Brandbomben hätten. Leonhard Ragaz
sah in einer «Luftschutzausstellung» - in
Anlehnung an eine andere Ausstellung
jener Zeit - gar die eigentliche « Gottlosen-
Ausstellung» (NW 1934,499ff.).

Die Friedensethik von Leonhard Ragaz
Leonhard Ragaz hatte zu Beginn seiner

Tätigkeit als Pfarrer noch «militaristische»

Töne von sich gegeben, wie er in
seiner Autobiographie bekennt.8 Sie fehlten

auch nicht in den ersten Nummern
der Neuen Wege, die erst nach dem Scheitern

der Sozialistischen Internationale bei

Kriegsausbruch zu einem Sprachrohr des

Antimilitarismus wurden. «Ich habe in
den furchtbaren Tagen des August 1914
ein Gelübde getan, diesem Kampf gegen
den Krieg mein künftiges Leben zu widmen

und gedenke es zu halten», schreibt
Ragaz 25 Jahre später, als wieder ein
Krieg droht (NW 1939, 223). Ragaz ist
Pazifist geworden, aber nicht ein dogmatischer

oder absoluter Pazifist, sondern
einer, der versucht, auf die «Zeichen der

Zeit», auf den «Kairos» zu achten.
So befürwortete Ragaz - im Gegensatz

zu anderen Mitgliedern der Bewegung,

darunter auch seiner Frau Clara

- eine «Völkerbundspolizei». Wie jede
Rechtsordnung des Zwangs bedürfe, um
sich durchzusetzen, so auch die «übernationale

Rechtsordnung». «Sie wird ohne

Zwangsmittel nicht auskommen, diese

werden aber grundsätzlich den Charak-

320



ter der Polizei tragen» (NW 1936, 573).
Nachdem der Völkerbund gescheitert
war, sah Ragaz darum auch im Krieg
der Alliierten gegen Hitler und Mussolini
«eine Art Polizei im Kolossalstil» (NW
1939, 223) zur legitimen Durchsetzung
von Recht und Freiheit.

Unter dem Titel «Von Scharfschiessen

und Jüngerschaft Christi», einer
Auseinandersetzung mit Fritz Lieb, bringt
Ragaz seinen Pazifismus auf den Punkt:
«Ich bin von ganzem Herzen für einen
Widerstand ohne Waffen und glaube in
letzter Instanz niemals an die Waffen,
bin selbst <absoluter> Antimilitarist, aber

wo in aller Welt Menschen für Freiheit,
Demokratie, Sozialismus, Menschenrecht

kämpfen, sei's auch mit Waffen,
da bin ich mit ihnen, ginge gern zu
ihnen - ohne Waffen! -, da wünsche ich
ihnen Rettung, da verlange ich, dass man
nicht durch Nichtintervention ihnen den
Schutz des Völkerrechtes versage» (NW
1939,225).

Vom Verfasser der 1924 erschienenen
Schrift «Die Abrüstung als Mission der
Schweiz» gingen und gehen wichtige
Impulse aus. Noch der Hauptinitiant des

Volksbegehrens «Für eine Schweiz ohne

Armee», das 1989 rund 36 Prozent der
Stimmen auf sich vereinigte, hat sich auf
ihn berufen.9 Ragaz' letztes Wort zu dieser

Frage war zugleich ein Wort zur
Neutralität. Diese könne nur dann ein
«Friedensinstrument» sein, «wenn wir auf
Grund davon unsere Armee abschafften
und erklärten, dass wir uns einfach dem
Schutze des Völkerrechts anvertrauten
und der Völkergemeinschaft durch das

Beispiel des Friedens und durch Werke
des Friedens dienen wollten». Heute aber
sei sie nur der «Vorwand einer möglichst
grossen Aufrüstung» (NW 1945,469).

Religiös-soziale Friedensaktionen
Als ein Teil der Friedensbewegung haben
sich die Religiös-Sozialen für
Militärverweigerer eingesetzt, ohne freilich die

Militärverweigerung zu propagieren. Sie

forderten die Abrüstung und bekämpften

den Militarismus als alle gesellschaftlichen

Bereiche durchdringende Ideologie
des Bürgertums, aber auch als Ideologie
des Bolschewismus, der Ragaz' Kampfschrift

«Sozialismus und Gewalt» bereits

1919 eine Absage erteilt hatte.
Die Neuen Wege berichten über sämtliche

Militärverweigererprozesse. Auch
Clara Ragaz besucht sie mit wachsender

Empörung. Einmal schreibt sie, «das

Erschreckendste» an
diesen Verhandlungen
sei «die vollständige
Verständnislosigkeit
des Gerichtes gegenüber

irgendwelchen
geistigen
Begründungen». Da müsse

man sich fragen, «ob
die Sprache
überhaupt noch ein
Verständigungsmittel»
sei (NW 1929, 572).
Die Militärverweigerer

werden namentlich

erwähnt, unter
ihnen Gustav Karrer,
der Vater von Vre
Karrer, über den es

heisst: «Er ist zu acht
Monaten Gefängnis
und fünf Jahren Verlust

der (bürgerlichen
Ehrenrechte» verurteilt

worden. Zu den
letzteren gehört nach
der Meinung des
Gerichtes der militärische

Dienst offenbar

nicht, denn den
darf er weiterleisten! »

Pfarrer-Wahl.
Mitbürger, Familienväter!

Durch die Wahl des von dar Kirchenpflege

vorgeschlagenen Pfarrers KOBE,
dessen anflmllltarlstlsche Gesinnung
bekannt Ist, sehen wir besonders
unsere Jugend einer grossen Gefahr aus.
Darum legi ein

Nein
In die Urlisi ir:.

Viele vaterländisch
gesinnte Bürger.

Stimmberechtigte
Von OerliHon u. Schwamendingen.

Wir wollen In unserer Qemeinde

keinen Pfarrer, der der antimilitaristi-
sehen Liga angehört, die unter
Missachtung der bestehenden Gesetze

unsere Landesverteidigung untergraben

will. Darum dem vorgeschlagenen

Pfarrer lk m kräftiges

Nein.,
pflichtbewnssteScbweizerliilrger.

(1941,90).
Militarismus äussert sich in verschiedenen

Ärgernissen, z.B. Jahr für Jahr
auf dem «Albisgütli»: «Das Zürcher
Knabenschiessen, eine Jugendvergiftung
ersten Ranges, floriert wie nie», heisst

es 1937 (NW 1937, 444). Und als ein
Jahr zuvor die Kirchenglocken läuteten,
weil die Wehranleihe um ein Vielfaches

321



Karl von Greyerz

Hélène Monastier
(1882-1976)

überzeichnet wurde, schrieb Ragaz: «Die
Waffen segnet nicht bloss, wer Weihwasser

auf sie spritzt» (NW 1936, 597).
Schon bald nach dem Ersten Weltkrieg

wird im «Gartenhof» die Schweizerische
Zentralstelle für Friedensarbeit gegründet

(NW 1924, 399t.). Mit dabei sind
Leonhard Ragaz als erster Präsident
sowie Hélène Monastier, Pierre Ceresole

und Karl v. Greyerz (1870-1949).
Sie heisst Zentralstelle, weil sie sich als

,iSY

f*T ¦ *

S
«y,Y

»#»«

«das Zentrum des Friedenskampfes in
der Schweiz» versteht (NW 1933, 395).
In einem programmatischen Referat
benennt L. Ragaz die Aufgaben der
Zentralstelle: Eintreten für Militärverweigerer,

Kampf gegen «die Verherrlichung des

Milizsystems», gegen Rüstungsindustrie
und Waffenausfuhr. Mittel seien
«vorbereitende, aufklärende, erziehende Arbeit

durch Schaffung und Vertrieb
kriegsgegnerischer Schriften, durch Audienzen
und Korrespondenzen». Bündnispartner
sieht er in den Organisationen «der
antimilitaristischen Lehrer und Pfarrer,
der Jugendgemeinschaft (Nie wieder
Krieg!>, der sehr aktiven katholischen
Vereinigung (Pro paco und vor allem
der tapferen Frauenliga für Frieden und
Freiheit» (NW 1933, 395).

Nach dem Tod von Leonhard Ragaz
wurde das Präsidium der Zentralstelle
an Willi Kobe (1899-1995) übertragen,

der die «alten» Themen während
20 Jahren weiter verfolgte. Da aber die
Nachwuchskräfte immer mehr fehlten,
beschränkten sich die Aktivitäten
weitgehend auf die «Buchhandlung Gartenhof»,

vormals «Pazifistische Bücherstu¬

be». 1966 beschloss die Zentralstelle unter

dem neuen Präsidium von Hansjörg
Braunschweig (1930-1999), dass ihre
«Hauptaufgabe», nämlich der «Ausbau
und Betrieb der Buchhandlung», in neuer
Form weitergeführt werden solle. So ist
die Versandbuchhandlung «Buch 2000»
entstanden, die damals der «buchhändlerisch

geschulte Herr Hans Steiger»
betreute (NW 1966, 203L).

Die Religiös-soziale Vereinigung
setzte sich für die Friedensinitiativen ein,
die nach dem Krieg lanciert wurden,
besonders für die Atominitiativen 1 und 11,

die 1962 und 1963 in Volksabstimmungen

gescheitert sind. Die erste hatte ein
grundsätzliches Verbot von Atomwaffen
für die Schweiz verlangt, die zweite wollte

die Einführung von Atomwaffen dem
Referendum unterstellen. 1972 folgt die

- fast erfolgreiche- erste Waffenausfuhr-
verbots-Initiative (NW 1972, 23off.).
1986 plädiert eine Denkschrift für den

UNO-Beitritt der Schweiz (NW 1986,
i7ff.). Die Initiative «Schweiz ohne
Armee» wäre ohne den Einsatz religiöser
Sozialist/innen wie Hansheiri Zürrer, der
allein iooo Unterschriften sammelte,
nicht zustande gekommen.

Sonst treten die Vereinigung und ihre
«Annexorganisationen» seit den 1970er-
Jahren friedenspolitisch kaum mehr in
Erscheinung. Sie überlassen die
Themenführerschaft weitgehend dem Schweizerischen

Friedensrat. In den 1980er- und
i99oer-Jahren geht die friedenspolitische
«Federführung» an die «Freundinnen
und Freunde der Neuen Wege». Aber
es ist wohl kein Zufall, dass sowohl der
Friedensrat als auch die Neuen Wege im
angegebenen Zeitraum von Hansjörg
Braunschweig, dem hochangesehenen
Pazifisten, religiösen Sozialisten und
Nationalrat, präsidiert werden.

Vereinigung antimilitaristischer
Pfarrer
Die wichtigste Friedensorganisation
neben der Ifff und ihrem Schweizer Zweig
war für den religiösen Sozialismus die

322



1925 gegründete Vereinigung
antimilitaristischer Pfarrer.10 Sie erreichte 1932
den Höchststand von 120 Mitgliedern,
die in ihrer Mehrheit der religiös-sozialen
Bewegung zuzurechnen waren. Diese
Pfarrer müssten sich einiges an
diffamierenden Angriffen durch bürgerliche
Politiker und Medien gefallen lassen.
Die Wiederwahl ihrer Exponenten Paul
Trautvetter in Zürich-Höngg, Willi Kobe
in Zürich-Oerlikon und Robert Lejeune
in Zürich-Neumünster ging jeweils nicht
ohne schlimmes Kesseltreiben über die
Bühne (z.B. NW 1934, 247). Rudolf
Liechtenhan, der die Bewegung gegründet
und viele Jahre präsidiert hatte, wurde in
Bern die Professur für Neues Testament

verweigert. Auch Karl v. Greyerz, «der

Sprössling des aristokratischen Patrizier-

tums», vermasselte sich die Karriere, weil

er, wie Ragaz in einem Geburtstagsartikel
schreibt, die «Dummheit» begangen habe,

«Antimilitarist» zu werden (NW 1940,
8 5ff. Das reformierte Kirchengesangbuch

bewahrt dafür noch immer v. Greyerz'

pazifistische Version von «Grosser

Gott, wir loben dich».111936 wurde die

Vereinigung zum «Kirchlichen Friedensbund

der Schweiz» erweitert, um auch
Laien die Teilnahme am Kampf für den
Frieden und gegen den Militarismus zu
ermöglichen.

Langjähriger Präsident des
Friedensbundes seit 1940 war Willi Kobe.
Erste Berühmtheit erlangte Kobe mit
dem «Mitlödner Handel», als er wegen
Antimilitarismus und Alkoholgegnerschaft

sein Pfarramt in Mitlödi/GL
niederlegen müsste, bevor er (nach einem
Zwischenhalt in Lohn/SH) langjähriger
und langjährig umstrittener Pfarrer in
Zürich-Oerlikon wurde.12 Bei Ausbruch
des Krieges hat Kobe - gleich wie Ragaz -
erklärt, der Friedensbund könne es nicht

verantworten, «unser Volk als Ganzes,

solange es dazu innerlich noch nicht reif
und stark genug ist, zu dem Wagnis der

Selbstentwaffnung zu veranlassen» (NW
1939, 293). Wichtigste Aufgabe wurde
die Verteidigung der Militärverweigerer,

die in jener Zeit auf wenig Verständnis
zählen durften. Der «Fall» Ernst
Dummermuth brachte es besonders krass an
den Tag. Dieser war nach seiner zweiten

Militärverweigerung zu 14 Monaten
Zuchthaus verurteilt worden. Als Kobe
den Zürcher Kirchenrat bat, sich für den
Verurteilten einzusetzen, erhielt er die

abschlägige Antwort, die Kirche verteidige
nicht «das Handeln eines irregeleiteten
Gewissens»(NW 1941, 35).

*
In den 6oer-Jahren erwacht der

Friedensbund durch den Vietnamkrieg zu
neuem Leben. Präsident Kobe schlägt
den Kirchenleitungen in einem «Appell»
vor, dass «<Vietnam» einen festen Platz im
Schlussgebet des Gottesdienstes» erhalten

solle, freilich ohne damit Gehör zu
finden. Willi Kobe hat aber auch ausserhalb

des Friedensbundes die Geschichte
der Friedensbewegung mitgeschrieben.
In den 50er-Jahren ist er Vorsitzender der

Doppelinitiative Chevallier für Abrüstung.

Anfangs der 6oer-Jahre präsidiert
er die Bewegung gegen die atomare
Aufrüstung. Er ist Mitorganisator der ersten
Ostermärsche, 1965 sogar Präsident des

Ostermarschkomitees (NW 1965,140).
In den Neuen Wegen kämpft er gegen
den Zivilschutz (NW 1966, 3i7ff.) und
im Sinne Gandhis für die gewaltlose
«soziale Verteidigung» (NW 1969,15, 20).
Noch 1984 ruft er zu einer Aktion
«Gemeinsame Militärsteuerverweigerung »

auf (NW 1984,175).
1969 wurde Willi Kobe auch zum

Präsidenten der Religiös-sozialen
Vereinigung gewählt. Da diese nur noch 60

Mitglieder zählte, definiert er rückbli-

Willi Kobe (links)

Hansjörg
Braunschweig (rechts)

323



ckend seinen «Präsidialauftrag» mit den
lakonischen Worten: «Begleite die Gruppe

auf ihrem Sterbeweg. Das war mir ja
vom Beruf her nichts neues.»13

Der Opfertod von Alice Herz
Der Vietnamkrieg hat die Religiös-soziale

Vereinigung wie kein anderes
Verbrechen gegen die Menschlichkeit nach
dem Zweiten Weltkrieg erschüttert. Zum
besonderen Fanal wurde der
«Flammentod» von Alice Herz (i882-1965),
die damit dem Beispiel buddhistischer
Mönche in Vietnam folgte.

Alice Herz war in den i93oer-Jahren
als Flüchtling in die Schweiz gekommen
und von der «Auskunftsstelle für Flüchtlinge»

im «Gartenhof» betreut worden.
Später liess sie sich in Detroit nieder, von
wo sie den Neuen Wegen mit zahlreichen
Artikeln über das «andere Amerika»
verbunden blieb. Wegen ihrer pazifistischen
Gesinnung verweigerten ihr die USA die
Einbürgerung. Die Abschiedsbotschaft
der Freundin stand im Aprilheft 1965
(NW 1965, 97ff.). «Um Gehör zu
finden», hatte sie am 16. März 1965 auf
dem Campus der Wayne-Universität in
Detroit den Opfertod gewählt. Diesem
nicht mehr zu überbietenden Zeichen
eines existentiellen Protests folgten bald
darauf die «Teach-in-Bewegung» und die

Massenproteste, die schliesslich das Ende
des Vietnamkrieges bewirkten.

Am Opfertod von Alice Herz schieden
sich die Geister. Hanois grösste
Tageszeitung nannte ihn ein «lebendes Brandmal

des menschlichen Gewissens» (NW
x9&7i 73)- Der Japaner Shingo Shibata,
Professor in Tokio, widmete der «Denkerin

und Friedenskämpferin» ein Buch,
dessen Einführung in den Neuen Wegen
(NW 1974, 349ff.) erschienen ist. Im
«Aufbau» dagegen warf Paul Trautvetter

der ehemaligen Gesinnungsgenossin

vor, sie habe «in blindem Fanatismus an
ihrem Irrtum festgehalten»; schliesslich
seien die USA einem kleinen Volk zu Hilfe

gekommen, das sich gegen kommunistische

Tyrannei zur Wehr setze. Die USA

hätten das Recht und die Pflicht, «sich als

Weltpolizist einzusetzen, wo immer das

verbrecherische Attentat der Aggression

gegen wehrlose Völker begangen wird».
Dagegen verwahrte sich Arnold Zürcher,
der spätere Präsident der Freund/innen
der Neuen Wege. Sein offener Brief sieht
im Verdikt über diese Gesinnungstat eine
weitere Konsequenz jenes Antikommunismus,

der schon zur Spaltung der
religiös-sozialen Bewegung geführt habe.
Zürcher erinnert Trautvetter an zwei
Diskussionsabende im Rahmen von «Arbeit
und Bildung», in denen es um die
Entwicklung in der Sowjetunion gegangen
sei: «Nun ist mir noch gegenwärtig die

Art, wie am Schluss des zweiten Abends
L. Ragaz das Wort ergriff (es war vier
Tage vor seinem Tod, was wir freilich
damals noch nicht ahnten) und sich an
Sie wandte, um Ihnen eindringlich die

Einseitigkeit Ihres Standpunktes vor
Augen zu halten. Ohne die Wahrheiten,
die Sie vertraten, zu bagatellisieren,
ermahnte er sie, dazuzulernen und sich um
eine umfassendere Schau der Sachlage zu
bemühen» (NW 1965,165).

Im November 2002 wurde im Berliner

Bezirk Marzahn-Hellersdorfem Platz
nach Alice Herz benannt.

Christlich-marxistischer Dialog
Angesichts des grassierenden
Antikommunismus der 1950er- und der
beginnenden 1960er-Jahre sah die Religiössoziale

Vereinigung ihren besonderen
Beitrag zum Frieden im christlich-marxistischen

Dialog. Der Philosoph Konrad
Farner (1903-1974) war gern gesehener
Referent an den Ferienkursen und
Jahresversammlungen. Seine «Theologie des

Kommunismus?» wurde vom religiössozialen

Pfarrer Herbert Hug eingehend
gewürdigt (NW 1969, 294fr).

Nachhaltigen Eindruck hinterliess der
Ferienkurs 1953, an dem sich Konrad
Farner und Emil Fuchs (1874-1971)
begegnet sind. Emil Fuchs war, einem
Ruf an die Theologische Fakultät Leipzig
folgend, von der BRD in die DDR über-

324



siedelt. Carmen Weingartner berichtet

von diesem «schlichten, wahrhaftigen,
vom Feuer der Liebe durchsonnten
achtzigjährigen Mann, den bitterstes
persönliches Leid getroffen hat» (1953,
407). Sie meinte damit das Schicksal
seines Sohnes, des «Atomspions» Klaus
Fuchs, für dessen Tat die NZZ gleich
noch den Vater in Sippenhaft nehmen
wollte (1954, 298ff.).

Damit möchte ich diese kleine Geschichte
einer grossen Sache fürs erste abschlies-

sen. Das religiös-soziale Erbe hat sich
als genügend tragfähig erwiesen, um
zukunftsfähig zu bleiben. Dies zu sagen,
heisst nicht, rechthaberisch alles besser

zu wissen, je schon immer besser gewusst
zu haben. «Tradition heisst nicht Asche

aufbewahren, sondern die Flamme am
Brennen halten» (Jean Jaurès). •

>S*

"»

*,

Mit der Bereitschaft zum
christlichmarxistischen Dialog und einer Friedenspolitik

ohne Berührungsängste war die

Religiös-soziale Vereinigung im Kalten
Krieg ziemlich allein. Das zeigt auch
ihr Austritt aus dem «Internationalen
Bund Religiöser Sozialisten», da dieser
«in Anlehnung an die Politik der
Sozialdemokratischen Parteien und gewisser
Machtgruppierungen einem militanten
Antikommunismus huldige» (NW 1966,
202). Schon 1946 war es wegen der

«verschiedenartigen Einstellung zum
Russlandproblem zu schrofferen Zu-
sammenstössen» an der Konferenz des

Bundes gekommen (NW 1946, 409).
1955 hatte Carmen Weingartner den
Bund kritisiert, da er den «wirklichen
Fragen» ausweiche: «Die Probleme und
Aufgaben, wo es um Leben und Tod
sowohl der Seele als des Leibes geht, heissen

heute: Krieg, Frieden, Atomkraft, Hunger
ganzer Völker, der Kampf gegen Gewalt-
und Mammongeist, die wirklich echte

Auseinandersetzung mit dem Kommunismus

und die Sorge um Israel» (NW 1955,
423ff.).

1 In: Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leonhard

Ragaz, Dora Staudinger, Ein sozialistisches

Programm, Olten 1919, zooff.
2 Zit. nach Monique R. Siegel, Weibliches
Unternehmertum, Zürcherinnen schreiben Wirtschaftsgeschichte,

Zürich 1994, 77.
3 Vgl. Hans Rudolf Faerber, Casoja. Ein
Erinnerungsbuch, Zürich 1996, 9ff.
4 A.a.O., 220.
5 Vgl. Ina Boesch, Gegenleben. Die Sozialistin
Margarethe Hardegger und ihre politischen Bühnen,

Zürich 2003, 340b; Regula Bochsler, Ich
folgte meinem Stern. Das kämpferische Leben der

Margarethe Hardegger, Zürich 2004, 12iff.
6 Vre Karrer, Subversive Liebe, Zürich 1983;
Elisabeth Bäschlin (Hg.), Und grüsse euch mit dem
Lied des Regenvogels. Vre Karrer, Briefe aus
Somalia, Bern/Wettingen 2003.
7 Vgl. NW-Gespräch in diesem Heft, 363ft.
8 Vgl. Mein Weg, Band 1, Zürich 1952, 210.
9 Vgl. Andreas Gross, Zukunftsmusik oder Fluch
der Lächerlichkeit? Die «Schweiz ohne Armee»
in der Geschichte der SPS, in: Brodmann, Gross,
Spescha (Hg.), Unterwegs zu einer Schweiz ohne

Armee, Basel 1986, icnff., bes. 13 iff.
10 Dazu Peter Aerne, Religiöse Sozialisten,
Jungreformierte und Feldprediger, Zürich 2006,
21 iff.
11 Vgl. Andreas Studer, Rückeroberung eines

Kirchenliedes, in: NW 1986, I78ff.
12 Zum « Mitlödner Handel » : Ruedi Brassel / Martin

Leuenberger, Willi Kobe, Pazifist, Sozialist und
Pfarrer, Luzern 1994, 54ff.
13 Zit. a.a.O., 185.

Ferienkurs 1933 auf
dem Flumserberg:
V.l.n.r. René Bovard,
Carmen Weingartner-
Studer, Emil Fuchs
und Albert Böhler.

325


	Religiöser Sozialismus in der Frauen und Friedensbewegung : zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (4. Teil und Schluss) : feministischer Sozialismus und Kampf ums Frauenstimmrecht ; "Mädchenclub Gartenhof" und "Casoja" ; "Pornokratie"? ; Neue Frauenbewegung ; Frauenfriedensbewegung ; Verweigerte Verdunkelung ; Die Friedensethik von Leonhard Ragaz ; Religiös-soziale Friedensaktionen ; Vereinigung antimilitärischer Pfarrer ; Der Opfertod von Alice Herz ; Christlich-marxistischer Dialog

