
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 10-11: 100 Jahre Neue Wege

Artikel: Sieben Fragen und eine Hoffnung

Autor: Keller, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Im Anfang war das Wort». Welch
geheimnisvoller Satz. Welche Würde
erhält das Wort, die Arbeit mit Worten,
dadurch. Der andere Teil des Satzes, ist
nicht minder geheimnisvoll, aber auch

ganz realitätsbezogen: «und es ist Fleisch

geworden».
Das Wort ist schöpferisch im tiefsten

Sinn. Es entsteht etwas durch das Wort
und durch das Sprechen. «Gott sprach, es

werde Licht und es wurde Licht... » Nach
dem Buch «Sohar», einem Hauptwerk
der jüdischen Mystik aus dem 13.
Jahrhundert, entstand die ganze Schöpfung
aus Sprache. Vor der Schöpfung gibt es

- gemäss dem Sohar - das verborgene
Göttliche, En-Sof genannt oder das
Nichts. Aus der verborgenen Wurzel des

En-Sof fliessen Urkräfte, die aufeinander
wirken und sich miteinander verbinden.
Aus diesen Verbindungen bilden sich die
Buchstaben des hebräischen Alphabets.
Durch das Zusammenfügen der 22 Kon-
sonanten entsteht der geheime Name
Gottes und daraus wurde und wird die

ganze Schöpfung ms Leben gerufen.

Ich skizziere einen wichtigen Gedanken
der jüdischen Mystik, weil ich selber
einerseits von der Wirkkraft Jer Worte
überzeugt bin und anderseits auch Angst
habe vor Sprachmissbrauch, vor Sprach-
zerstörung. Wenn Worte zerstört werden,

dann wird alles, wird das «Weltall»,
zerstört. «Völker der Erde, / zerstöret
nicht das Weltall der Worte«, bittet die

Dichterin Nelly Sachs. Die Verantwortung

leder Spracharbeit ist gross, die

Verantwortung, die eine Zeitschrift hat,
ist gross. Ich denke, die Schreibenden in
¦ Neue Wege» wissen darum.

«Im Anfang war das Wort... und das

Wort ist Fleisch geworden.» Diese
Fleischwerdung ist keineswegs nur auf
Jesus zu beziehen. Wir alle sind «Töchter
und Söhne Gottes», wir alle sind beteiligt

am Prozess der Schöpfung. Das ist
keine vergangene, abgeschlossene
Geschichte.

Brigit Keller

Sieben Fragen und
eine Hoffnung

/ rage 1: Was aber heisst es für mich, für
uns? Und was ist in und durch uns zu
«Fleisch» geworden? Oder bleibt unsere
Schöpfungsarbeit aus?

Frage 2: Haben deine, meine, unsere
Wmte Schöpfungskraft?

Viele Worte und Bilder der jüdisch-christlichen

Tradition sind mir wichtig und
lieb. Ich lebe mit ihnen, sie haben mich
geprägt, sind Herausforderung, erfüllen
mich nur Sehnsucht, mit Erfahrungen.
Ich denke an Worte wie Auferstehung,
Gerechtigkeit, Reich Gottes, an das

Symbol von Brot und Wem, an Liebe,
Brüderlichkeit/Schwesterlichkeit, an die

Einladung zum Mahl, «Dies ist 1 nein Leib

- kommet alle und esset davon an das

Teilen des Brotes und der Fische, an die

Heilung vom Blutfluss, von der Blindheit.

Die Vorstellung «Gemeinschaft der

Heiligen» ist mir wichtig, die Seligprei-

sungen, das Magnificat. Ich habe eine

grosse Sehnsucht, mit diesen Worten,
Zusprachen, Bildern im Kontakt zu sein.
Aber vieles ist verbaut.

Frage 3: Welche Vorstellungen sind uns
unverzichtbar, sind Nahrung? Welche
Worte und Bilder ' önnen wir (noch)
gebrauchen, ohne dass sie zu Worthülsen

werden? Ist es nicht zum Teil abge-

293



griffenes, vom Missbrauch abgewetztes
Material?

Die brasilianische Befreiungstheologin
Ivone Gebara hat mir bei der letzten

Begegnung tiefen Eindruck gemacht. Doris
Strahm, Susann Schüepp und ich hatten
sie eingeladen, um an einer
feministischtheologischen Tagung über Auferstehung
zu sprechen. Sie kam, wollte aber nicht
über Auferstehung sprechen bzw. dieses

Wort «Auferstehung» nicht gebrauchen.
Es war ihr suspekt geworden und das hat
sie sehr geschmerzt.

Sie erklärte uns ihre Haltung
folgendermassen: Einerseits werden die ihr
zentralen Worte des christlichen Glaubens

von den Herrschenden, den Machthabern,

den Kriegführenden (sie erwähnte
den Namen von Bush) für eigene Ziele
und im Kampf gegen die Armen
gebraucht und anderseits erlebe sie eine
Inflation dieser Worte an jeder Stras-
senecke. Sie erzählte von der Zunahme
von fundamentalistischen Predigern, die

Jesus, Jesus riefen, die die Leute
vereinnahmten etc. Ivone sagte, wahrscheinlich
muss ich neu sprechen lernen oder ich

muss schweigen lernen, ich muss eine

Theologie des Schweigens entwickeln,
meine bisherigen Formulierungen sind
mir nicht mehr möglich.

Frage 4: Was wäre eine Theologie des

Schweigens? Wie würde sie sich
unterscheiden vom mutlosen Nichts-mehr-sa-

gen /11 Dingen, die uns angehen? Wäre
es eine mystische Theologie, müsste sie

auskommen mit paradoxen Formulierungen

wie «stilles Geschrei», wäre
verwandt dem «Nichts»? Wie könnte sich

eine Theologie des Schweigens trotz
Schweigen Gehör verschaffen? Müsste
sie nicht durch eine Theologie des Wi-
dersprechens, des Widerstands ergänzt
werden?

Neben Schweigen gibt es auch das

Verschweigen. Ich denke mit Trauer an die
Existenz und Arbeit vieler Frauen, die

unsichtbar gemacht wurden. Die
feministische Theologie \\ iedie feministische
Wissenschaft überhaupt haben viele
Leerstellen aufgedeckt und Verschwiegenes

aus der Dunkelheit ans Licht
gebracht. So ist etwa «die Hermeneutik
des Verdachts», die Elisabeth Schüssler

Fiorenza entwickelt hat, ein wichtiges
Instrument, die Bibel und die Bibelauslegungen

neu zu untersuchen und eine

« feministisch-theologische Rekonstruktion

der christlichen Ursprünge» zu i m
werfen. In vielen Frauengruppen wurde
die Geschichte einer kritischen Re-Vision

unterzogen. Unsichtbare Frauen wurden
sichtbar, liessen uns aufatmen. Es gab sie,

es gibt sie, wir können uns auf Ahninnen
beziehen!

Diese lustvollen Entdeckungsprozesse

- wie wichtig sie auch waren - vermögen
meiner jetzigen Trauer, meiner Wut, nicht
entgegenzuwirken; denn auch jetzt wird
vieles verschwiegen oder uminterpretiert

oder verdreht. Gleichberechtigung
sei erreicht, wird beispielsweise gesagt,
Feminismus sei nicht mehr nötig. Und
dies, obwohl Statistiken und Realität ein
recht anderes Bild zeigen: Strukturelle
Diskriminierungen bestehen weiterhin,
Ungleichheiten haben weltweit nicht ab-,
sondern zugenommen.

Obwohl dies wissbar ist, werden die

Ungleichheiten zwischen den Geschlechtern

vielfach geradezu de-thematisiert.
Warum, wem dient das? Natürlich gilt
solch absichtsvolles Verschweigen auch
für weitere Gruppierungen, die margi-
nalisiert wurden und werden.

Frage 3; Was wird ausgesprochen, was
verschwiegen, ausgeblendet und warum?
Wem dient das eine, wem das andere?

Wie gelingt es, gemachte Analysen so zu
präsentieren, dass sie dem Verschweigen
entgegenwirken Wie gelingt es, auf Themen

zu bestehen, die aus dem Blickfeld
gerückt und von andern überdeckt
werden?

294



Eine Theologie des Schweigens, wie sie

Ivone Gebara denkt, ist kaum ein Widerspruch

zur Aufforderung der Schriftstellerin

Laure Wyss: «gesagt muss es werden».
In dieser Aufforderung drückte sich ihre
Schreibmoral unmissverständlich aus,
hallt ihre energische und ermutigende
Stimme nach. Ihre Aufforderung steht
in einem Gedicht, das an Erfahrungen
von «Eingesperrten, Misshandelten» in
Konzentrationslagern der Nazizeit erinnert.

Laure Wyss fragt, ob wir die Schreie

noch hören oder ob die Sprache darüber
verstummt sei, ob die Worte noch
ausreichten oder zu abgeschabt seien? Sie

verneint letzteres: «Nein, Buchstaben
sind tauglich / setz sie zusammen / such
ihren Sinn neu.» Was erlitten wurde und
wird, darf nicht verschwiegen werden, ist
auch nicht ein für alle Male gesagt. «Vergesst

nie die Worte / die euch gegeben /
schickt sie zu den.andern/ benennt, was
ihr seht / lasst nichts aus / nie / gesagt
muss es werden.»

Frage 6: Was ist dringlich, was muss
«gesagt werden»? Worauf darf «Neue

Wege»* auch nach hundertjährigem
Bestehen, auf keinen Fall verzichten?

Ich bewege mich hin und her: zwischen

Schweigen und Schweigen, zwischen
Reden und Reden. Ergänzend zur
mystischen Gottesvorstellung des «Nichts»
möchte ich ein anderes Bild erinnern.
Die Philosophin Agnes Heller hat in
einem Vortrag von der Notwendigkeit
des «leeren Stuhls» gesprochen. Sie hat
dieses Bild dabei nicht auf die messianische

Erwartung eingeschränkt oder
diese Erwartung viel weiter gefasst, als

ich sie kenne. Es bestehe immer Gefahr,
führte Heller aus, diesen Stuhl zu besetzen:

mit einer Gottesvorstellung, einem

Parteiprogramm, einer Ideologie. Diesem
Besetzen werde dann alles unterordnet,
es sei dann unmöglich, offen zu sein für
Veränderung, für Fragen. Es sei wichtig,
dass der Stuhl leer bleibe und dass er
zentral im Raum stehe; werde er wegge¬

nommen, fehle die Dimension der
Transzendenz. Solange er dagegen leer bleibe
und stehen gelassen werde, müssten die

politischen Handlungsträger sein Dasein
immer noch in Rechnung stellen.

Frage 7: Vermag uns das Bild des «leeren

Stuhls» zu inspirieren, den eigenen
Verengungen entgegenzutreten, bereit
zu sein für das Kommende und darüber
zu wachen und zu arbeiten, dass Platz
dafür da ist, dass die Bedingungen dafür
stimmen? Trifft sich die Vorstellung des

«leeren Stuhls» mit der Theologie des

Schweigens? Und könnte es auch heissen,
dass die Fleischwerdung des Wortes
immer neu aussteht? Liesse sich auch über
das leere Grab nach der Ermordung von
Jesus neu nachdenken? Und darüber,
dass der geheime Namen Gottes, durch
den alles wurde, auch wir, sich zwar in
der Schöpfung offenbart, aber geheim
bleiben muss, keine und keiner ihn je

ganz fassen darf und kann?

Die Fragen hören nicht auf. Sie gebären
sich fort und auch die Gegensätze und
Ambivalenzen verschwinden nicht beim
Nachdenken. Dazwischen aber blitzen
in der Not auch Bilder von Hoffnung
auf. Die Dimension der Solidarität, die

Erfahrung der Liebe ist unverloren.

Aus der Tiefe rufe ich zu dir.
Ich köre das Flüstern in den Birkenblättern vor meinem Fenster,
die Regentropfen, das Gurren der Taube.

Im Osten sah ich um vier Uhr früh den Orion.
Ich denke an viele Menschen, an die Lebenden und Toten,
an die Gemeinschaft der Heiligen, an die Macht in Beziehung,
an die Auferstehung als unendlichen und täglichen Prozess -
Ausgeliefert dem Jetzt,
den Schrecknissen,
dem Nichts, der Fülle,
weiss ich:
Es ist die Zeit der Liebe.
Es ist auch jetzt die Zeit der Liebe.

295


	Sieben Fragen und eine Hoffnung

