Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)
Heft: 9
Artikel: Eine "Wolke von Zeuginnen" : zur Geschichte der religités-sozialen

Bewegung in der Schweiz (3. Teil) : Clara Ragaz-Nadig (1874-1957) ;
Hélene Monastier (1882-1976) ; Dora Staudinger-Foerster (1886-1964)

; Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994) ; Margarete Susm...
Autor: Spieler, Willy
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Eine «Wolke von
Zeuginnen»

Zur Geschichte der religids-sozialen Bewegung in der
Schweiz (3. Teil)

Die Okumene des Reiches Gottes, von der im zweiten Teil
unserer Geschichte der religiés-sozialen Bewegung die Rede
war, ist nicht nur eine befreiende Perspektive fiir politisch
engagierte Mitglieder verschiedener Glaubensgemeinschaf-
ten, sie weist auch iiber alle sog. Religion hinaus. Darum
gehirte und gehort der Sozialismus zu dieser Okumene, aber
auch der Marxismus, insofern er der messianischen Erwar-
tung auf eine neue Zeit und eine neue Gesellschaft entspricht.
Dasselbe gilt von den sozialen Bewegungen, insbesondere
von der Frauen- und Friedensbewegung, die Gegenstand
dieses und eines noch folgenden vierten Teils unserer kleinen
Geschichte der religiés-sozialen Bewegung der Schweiz sein
soll. Ich beginne mit Frauen-Portrits, die zeigen, dass der
religise Sozialismus neben seiner — bekannteren — «Patris-
tik» auch eine besondere «Matristik» hat: glaubensstarke
und politisch engagierte Miitter, vom Frieden bewegte und
ihn bewegende Powerfrauen, eine « Wolke von Zeuginnen»
(nach Hebr. 12,1). Die ~ auf die Schweiz des 20. Jahrbun-
derts beschrinkte — Auswahl mag dem einen oder der ande-
ren unvollstindig erscheinen. Sie soll ja auch nicht die Per-
sonen in den Mittelpunkt stellen, sondern die «Sache», der
sie dienten. W. Sp.

Clara Ragaz-Nadig (1874-1957)

Im Sonderheft der Neuen Wege zum
40. Todestag von Clara Ragaz-Nadig
schreibt Tula Roy tiber die Arbeit an ih-
rem Portrit fiir den Film «Eine andere
Geschichte»: «... mein Entschluss, den
berithmten Ehemann — von ihr liebevoll
mein Lew genannt — auf die Seite zu
schieben, wollte nicht gelingen, weil er
wie ein Stehaufminnchen immer wie-
der auftauchte» (NW 1997, 295). Selbst
der Kirchenrat des Kantons Zirich habe
das Filmprojekt nicht unterstiitzt; wenn
schon, habe es im Ablehnungsbescheid
geheissen, wire Leonhard Ragaz «inter-
essanter» gewesen.

Clara Ragaz hatte weniger Zeit, Ar-
tikel zu schreiben, deshalb hat sie auch
weniger dokumentierbare Spuren hin-
terlassen als der «berithmte Ehemann».
Fakt ist, dass sie ihm in wichtigen Ent-
scheidungen voranging. Sie ist 1913 vor
thm in die Sozialdemokratische Partei
eingetreten. Unter dem Eindruck von
Bertha von Suttners 1889 erschienenem
Roman «Die Waffen nieder!» ist Clara
Ragaz Pazifistin geworden, als ihr Mann
noch «Feldprediger» und «Militarist»?
war. Auch in der Ablehnung militarischer
Sanktionen des Vélkerbundes ging sie
weiter als Leonhard Ragaz, der solche
«Polizeiaktionen» zur Durchsetzung des
Volkerrechts fiir notwendig hielt.

Clara Nadig, die sprachgewandte Ab-
solventin des Lehrerinnenseminars Aar-
au, kehrte nach lingeren Aufenthalten als
Hauslehrerin in England und Frankreich
1894 in ihre Heimatstadt Chur zuruck.
Mit Leonhard Ragaz, dem Pfarrer an der
dortigen St. Martinskirche, kommt Clara
als Sonntagsschullebrerin in Kontakt. Th-
ren nicht einfachen Weg an die Seite —und
spater an der Seite — des «engagierten,
revolutiondren Kampfers» hat Helen Kre-
mos im erwihnten Sonderheft feinfthlig
beschrieben (NW 1997, 280ff.).

«Als eine der wenigen ihrer Zeit er-
kannte sie die Interdependenz zwischen
der sozialen Frage, der Frauenfrage und
dem grossen Weltproblem Krieg und

272



Frieden>», sagt Isabelle Wohlgemuth in
ithrem «Gartenhof»-Vortrag tiber Clara Ra-
gaz-Nadig (NW 1992, 226ff.), Der soziale
Teil dieses Engagements beginnt mit der
Ubersiedlung nach Basel 1902, ein Jahr
nach der Eheschliessung. Clara Ragaz be-
teiligt sich an der Griindung des «Schwei-
zerischen Bundes abstinenter Frauen»
und leitet den gemeinniitzigen Frauen-
verein der Stadt. 1907 Ubernimmt sie das
Sekretariat der « Union fiir Frauenbestre-
bungen», die sich als «fortschrittlicher
Fligel der Frauenbewegung» versteht
und dezidiert fiir das Frauenstimmrecht
sowie die Erweiterung der beruflichen
Maoglichkeiten der Frauen eintritt.
Politischer ist die Arbeit in Ziirich,
wo Leonhard Ragaz 1908 Professor fiir
systematische und praktische Theologie
wird. Clara Ragaz tritt dem Zentralvor-
stand der «Sozialen Kauferliga» (SKL)
bei. Die Soziale Kauferliga habe «sich
die Erziehung des Konsumenten zum so-
zialen Einkaufen zur Aufgabe gestellt»,
berichtet Clara, damit dieser sich auch
um die «Arbeits- und Lohnverhaltnisse»
der Produzierenden kiimmere (N'W
1911, 191ff.). Anstoss zur Griindung der
SKL hat Emma Pieczynska-Reichenbach
(1854~1927) 1906 an der Jahresver-
sammlung des «Bundes schweizerischer
Frauenvereine» mit ithrem Referat «Die
soziale Verantwortung der Frau als Kon-
sumentin» gegeben. Ebenfalls auf Vor-
schlag dieser Pionierin der Sozialarbeit
organisiert Clara Ragaz 1908 eine Heim-
arbeiterausstellung mit einem anschlies-
senden Heimarbeiterschutzkongress in
Zirich — beides mit durchschlagendem
Erfolg. «Die Geschiftsleute billigten die
Einfithrung des Ladenschlusses um 19.30
Uhr, bezahlte Ferien, Sitzméglichkeiten
bei der Arbeit und eine Nachmittagser-
frischung», berichtet Helen Kremos und
meint, zu diesem Ergebnis habe «die
sachverstandige, ruhige und gewinnende
Art von Clara Ragaz beigetragen» (NW
1997, 285).
Durch diese Aktivitdten lernt sie auch
die Arbeiterbewegung besser kennen,

Wohlgemuth zitiert zwei Briefe an Em-
ma Pieczynska, in denen Clara Ragaz
der Freundin anvertraut, «wie sehr ihr
Herz bei den Arbeitern» ist und «dass
die Gedanken des Sozialismus den Ge-
danken des Christentums am nichsten
verwandt, ja aus ihm hervorgegangen
sind und dass wir ebenso sicher auf ihre
Verwirklichung hoffen diirfen als auf die
Verwirklichung der christlichen Gedan-
ken» (NW 1992, 227).

In der Person von Clara Ragaz kom-
men Friedensbewegung und Frauenbe-
wegung zusammen. Das geht schon aus
ithrem wohl bekanntesten Vortrag «Die
Frau und der Friede» 1915 an der Ge-

neralversammlung des Schweizerischen
Verbandes fiir Frauenstimmrecht hervor
(NW 1915, 240ff.). Da wird mitten im
Ersten Weltkrieg tiber «die Frau» ge-
sagt: «Dass sie, schwach und politisch
rechtlos, mangelhaft orientiert und or-
ganisiert, wie sie ist, in die méchtigen
Speichen des Weltgeschehens nicht ein-
zugreifen vermochte, das ist ihr gewiss
nicht zu verargen; aber dass sie diesem
Weltgeschehen gegeniiber eine andere
Stellung eingenommen hat, das ist tief
betritbend.» Clara Ragaz verweist zwar
auf eine Reihe von Frauen, «oft gera-
de einfachen Frauen», deren Stimme
«der Frau alle Ehre machen», welil sie
«eine Verurteilung des Krieges statt des
Gegners fordern». Aber: «Die Mehrzahl

273

Clara Ragaz-Nadig
ca. 1930 und 1956.



der fihrenden Frauen und die breiten
Massen der Frauen der kriegfithrenden
Lander machen mit oder haben wenigs-
tens mitgemacht in Kriegsbegeisterung,
in Bewunderung der Kriegstechnik und
Kriegsorganisation, in Hass und Ver-
achtung gegeniiber dem Gegner.» Diese
Frauen hitten zwar auch «Grossartiges
geleistet an Hilfsarbeit, an Pflegedienst,
an Opferbereitschaft» — «aber sie haben
es geleistet fiir den Krieg, nicht gegen den
Krieg» (NW 1915, 2471f.).

Als Friedensfrau arbeitet Clara Ra-
gaz fur die Internationale Frauenliga fiir
Frieden und Freibeit (IFFF), die 1915 in
Den Haag noch unter der Bezeichnung
«Internationales Frauenkomitee fiir
dauernden Frieden» gegriindet wurde.
Erste Prisidentin ist Jane Addams aus
Chicago, die 1931 mit dem Friedensno-
belpreis ausgezeichnet wird. Die IFFF
bekommt bald nach ihrer Griindung
Zuwachs durch einen Schweizer Zweig
unter dem Namen «Komitee fiir einen
dauernden Frieden». Clara Ragaz wird
dessen Prasidentin und bleibt es wihrend
dreier Jahrzehnte. 1919 wird sie in die
internationale Exekutive gewihlt. Als
Jane Addams 1929 zuriicktritt, treten
an ihre Stelle drei Vizeprasidentinnen,
unter ihnen Clara Ragaz.

Vielleicht die schonste Charakteri-
sierung dieser Frau verdanken wir dem
Nachruf von Berthe Wicke und Helen
Kremos (NW 1957, 228ff.): «Wer sie
personlich gekannt hat, bekam auf ir-
gendeine Weise ihre wohltuende Hand
zu spiiren. Wie war sie doch grosszii-
gig! Sie akzeptierte stillschweigend oder
mit einer humorvollen Bemerkung die
Schwichen der anderen. Vor ihr 16sten
sich unentwirrbar scheinende Faden, er-
hitzte Gemtter beruhigten sich, Mensch
und Ding um sie nahmen auf selbstver-
stindliche Weise ihren zugehorigen Platz
ein; dabei ging ihrer Ordnungsliebe jede
Pedanterie ab.» Ja: «Sie gehorte zu den
Menschen, vor denen das Bose entwaff-
net haltmachen muss.»

Nach der Spaltung der religis-so-

zialen Bewegung folgt Clara Ragaz ih-
rer Tochter Christine Ragaz und Paul
Trautvetter in die Neue religios-soziale
Vereinigung. Wie es im Bericht von der
Jahresversammlung 1948 heisst, hat sich
Clara Ragaz «in einer kurzen Erklarung
dagegen verwahrt, dass immer wieder
der Name ihres Mannes zur Rechtferti-
gung von Dingen missbraucht werde, die
dieser bestimmt ablehnen und verurteilen
wiirde», und «dass Pfr. Trautvetter sei-
nen Kampf im Geiste eines Leonhard Ra-
gaz fihrt» (NW 1948, 277). Im Nachruf
von Berthe Wicke und Helen Kremos auf
«Frau Clara Ragaz» (NW1957, 228ff.)
steht aber auch, dass sie ahnliche Ausein-
andersetzungen in der Friedensbewegung
(anders?) ausgetragen habe: «Auch im
schweizerischen Zweig der Internationa-
len Frauenliga fir Frieden und Freiheit,
die sie 1915 im Haag mitbegriindete, ist
es wohl direkt oder indirekt ihr Einfluss
gewesen, dass er nicht von der Spalt-
krankheit befallen wurde...»

Als einer der bedeutendsten Person-
lichkeiten in der Frauen- und Friedens-
bewegung werden wir Clara Ragaz in
diesem historischen Abriss noch mehr-
mals begegnen.

Héléne Monastier (1882-1976)

Am Anfang der religios-sozialen Bewe-
gung steht auch Héléne Monastier, «die
religiose Sozialistin, Quéikerin und Pazi-
fistin der ersten Stunde», die mit Arthur
Maret, dem spiteren Syndic von Lausan-
ne, 1910 die erste Gruppe christlicher
Sozialist/innen in der welschen Schweiz
griilndete. Religiose Sozialisten und So-
zialistinnen aus der Deutschschweiz
erlebten «Soeur Héléne» insbesondere
in den Einsitzen des Internationalen Zi-
vildienstes, zu dessen Griinder/innen sie
zusammen mit Pierre Ceresole gehorte.
Markus Mattmiiller iberliefert uns, wie
die «willensstarke Frau mit den weissen
Haaren und dem Stock, den sie seit der
Lihmung eines Beins in ihrer Kindheit
brauchen musste, immer wieder auf den
Bauplitzen erschien, mit den Freiwilligen

274



auf dem Strohsack tibernachtete, durch
ihre strahlende Prisenz bei den Diskus-
sionen tiber den Frieden uiberzeugte und
sich um jeden einzelnen annahm» (NW
1982, 379).

Héléne Monastier war mehrere Jahre
Prasidentin der Fédération romande des
socialistes chrétiens (sicher 1908-1918)
und 1946-1952 Prasidentin des Inter-
nationalen Bundes Religioser Sozialis-
ten (IBRS), wie die Internationale Liga
Religioser Sozialistinnen und Sozialisten
(ILRS) damals hiess. Mitten im ersten
Weltkrieg hat sie auch einen historischen
Abriss der religios-sozialen Bewegung
in der Deutschschweiz geschrieben. Die
Neuen Wege konnten dieses berithrende
Dokument 1995 in deutscher Uberset-
zung veroffentlichen (NW 1995, 230ff.,
2.60ff.). Monastier ist hier beeindruckt
vom «tiefen Glauben» eines Leonhard
Ragaz. Wie dieser sieht sie die «Krise der
Gesellschaft» in einem «Produktionssys-
tem, das auf den freien Wettbewerb und
den Kampf ums Dasein griindet» und
damit «alle Werte verfalscht».

In einem —von L. Ragaz so genannten
— «Frauenheft» der Neuen Wege wird
auch ein sozialpolitischer Vortrag von
Monastier wiedergegeben, den sie bei
einer «Vereinigung junger Frauen aus
den gebildeten biirgerlichen Kreisen der
Westschweiz» gehalten hat (NW 1919,
329ff.). Unter dem Thema «Solidaritdt»
fuhrt sie den anwesenden «Damen» die
Note ihrer «unbekannten Schwestern»
vor Augen — von den schlecht bezahlten
Privatlehrerinnen uber die Verkaufe-
rinnen bis zu den Prostituierten. Der Vor-
trag ist voll von bewegenden Appellen:
«Wir, die Privilegierten, wir miissen unter
unseren Privilegien leiden, wir miissen sie
als einen bestdndigen Vorwurf empfinden
und missen versuchen, Verzeihung zu
erlangen. Wir miissen nach Gerechtigkeit
hungern, unser ganzes Leben muss nach
der Gerechtigkeit hin orientiert sein...
Machen wir es uns zur Pflicht, bis das
Lohnsystem iiberhaupt abgeschafft sein
wird, unseren Besoldeten wenigstens

menschenwiirdige Lohne zu bezahlen
und nicht auf ihre Kosten Ersparnisse
zu machen.»

Dora Staudinger-Foerster (1886-1964)
In Zirich gibt es seit dem 5. Oktober 2005
eine «Dora-Staudinger-Strasse». Wer sie
auf dem Internet sucht, bekommt zu le-
sen: «Dora Staudinger ... nahm in den
1920¢r Jahren als erste Frau im Vorstand
der Allgemeinen Baugenossenschaft Zii-
rich (ABZ) Einsitz und setzte sich stark
fiir das Genossenschaftswesen, fiir den
sozialen Wohnungsbau sowie fiir Frau-
enfragen ein. Sie war auch publizistisch
tatig und Mitglied der Partei der Arbeit

(PdA).» Dass sie auch religiose Sozialis-
tin war, ging hier vergessen. Und das ist
kein Zufall.

In den Neuen Wegen meldet sich Do-
ra Staudinger-Foerster erstmals 1913
zu Wort. «Eine Aufgabe der Frau» ist
ihr Artikel tiberschrieben (NW 1913,
3off.). Die Aufgabe, um die es geht, das
ist die «Konsumentengenossenschaft».
Es scheine zwar, schreibt die Autorin,
als sei die Genossenschaftsbewegung
eine Domine der Minner, die in den
Gremien das Sagen hitten. In Wahrheit
aber sei es die Frau, die vor allem die
Einkaufe titige, folglich sei die «Genos-

275

Dora Staudinger-
Foerster in jungen

Jahren.



senschaftsbewegung» vorwiegend «eine
Bewegung der Frauen». Fur Staudinger
geht aus dem «organisierten Konsum»
schliesslich die «organisierte Produk-
tion» hervor. «Durch die Genossen-
schaftsbackerei, durch die Schuhfabrik,
die Mithle biegen die organisierten Haus-
frauen allmihlich die Orientierung des
Wirtschaftslebens hiniiber nach der Seite
ihrer Interessen.»

Das wire ein sanftes Hintibergleiten
in eine andere Wirtschaftsordung, von
der selbst buirgerliche Frauen nichts zu
befurchten hatten, ist Dora Staudinger
tiberzeugt. Hocherfreut berichtet sie denn
auch tiber die Griindung eines Genossen-
schaftlichen Frauenbundes (NW 1922,
402f). In einem weiteren Vortrag sieht sie
in der Genossenschaftsbewegung einen
friedenspidagogischen Ansatz, denn der
militarische Krieg hat seine Wurzeln im
okonomischen, da «unser ganzes Wirt-
schaftsleben ein grosser Kriegsschauplatz
ist» (NW 1918, 308).

Dora Staudinger hat sich als bedeu-
tende Theoretikerin des Genossenschafts-
sozialismus einen Namen gemacht. Das
ist umso bemerkenswerter, als sie sich
all ithr Wissen als Autodidaktin ange-
eignet hatte. Von ihr stammt auch der
wirtschaftliche Teil des «sozialistischen
Programms» religioser Sozialistinnen
und Sozialisten von 1919.> Da steht
gleich am Anfang die Definition: «Sozi-
alistische Wirtschaftsordnung ist die ge-
nossenschaftliche Versorgung aller in ihr
lebenden Individuen durch die genossen-
schaftliche Arbeit ihrer Glieder.» Einem
etatistischen Sozialismus hilt die Verfas-
serin entgegen, Sozialismus konne «nicht
dekretiert werden», sondern miisse «als
geistige Macht hervorbrechen». Nebst
den Konsumgenossenschaften erwihnt
Dora Staudinger die Gewerkschaften,
die beide ihr finanzielles Potential nutzen
und sich — ebenfalls genossenschaftlich
organisierte — Produktionsbetriebe an-
gliedern sollen. Um aber zu verhindern,
dass diese Produktivgenossenschaften
dem «Profit» verfielen, schlagt sie ein

komplexes Ritesystem von der Gemein-
de- bis zur Landesebene vor.

Diese « Wirtschaftsdemokratie» konn-
te im Rahmen einer notwendig gewor-
denen «Revitalisierung» des Genossen-
schaftsgedankens in Zeiten des Neoli-
beralismus neue Aktualitat erlangen.
Dazu misste aber in den bestehenden
Genossenschaften selbst noch sehr viel
Arbeit geleistet werden — durchaus nach
dem Beispiel Dora Staudingers, die un-
zihlige «Kurse fiir genossenschaftliche
Arbeit» geleitet (z.B. NW 1922, 248ff.)
und immer wieder Berichte tiber die «Ar-
beit in der Genossenschaftsbewegung»
geschrieben hat (z.B. NW 1922, 360ff,
1923, 131ff.).

Die religiose Sozialistin hat sich auch
in die Reich-Gottes-Botschaft von Le-
onhard Ragaz vertieft und von 1919 bis
192§ immer wieder mit eigenen Betrach-
tungen die Hefte der Neuen Wege ein-
geleitet. «Dein Konig kommt in niedern
Hiillen...» heisst zum Beispiel Dora Stau-
dingers erste Betrachtung (NW 1919,
s18ff.). Die Verfasserin meint, «dass
das Gottesreich auf Krafte wartet, die
hier auf Erden <es an sich reissens, dass es
gewissermassen starke Magnete braucht,
um es hinunterzuziehen in das Reich der
irdischen Verhiltnisse. Glaubenskrifte,
Liebeskrifte ...»

Ab 1926 kommt Dora Staudinger in
den Neuen Wegen nicht mehr vor. In
diese Zeit fallt die Scheidung von ihrem
Mann Hermann Staudinger, der damals
Professor fir Chemie an der Universitat
Ziirich ist. Die Ehe soll an Doras Enga-
gement fiir den religiosen Sozialismus
gescheitert sein. Hermann Staudinger
folgt darauf einem Ruf nach Freiburg
im Breisgau, wo ihn 1933 der damalige
Rektor Martin Heidegger wegen pazi-
fistischer Gesinnung denunzieren wird.>
Zwanzig Jahre spiter wird Staudinger
den Nobelpreis in Chemie erhalten. Dora
aber geht den Weg, fiir den ihr die Stadt
Ziirich eine Strasse gewidmet hat. Erstin
ithrem spateren Lebensjahren hat sie sich
der Religios-sozialen Vereinigung wieder

276



angenahert und — nach Aufzeichnungen
ihrer jingsten Tochter Kldr Kaufmann
- 1953 einen Ferienkurs auf der Tannbo-
denalp besucht.

Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994)

Das Erbe von Dora Staudinger lebte in
der religios-sozialen Bewegung vor allem
durch ihre ilteste Tochter Eva Lezzi-Stau-
dinger weiter. Wie schon im zweiten Teil
dieser ReSo-Geschichte berichtet, war
Eva Lezzi gleichzeitig Mitglied beider
religios-sozialen Vereinigungen, um so
die Spaltung wenigstens fiir sich selbst
zu tiberwinden (NW 2006, 254). Sie war
aber auch bei den «Christen fiir den Sozi-

alismus» mit dabei, von denen sie sich ei-
ne «Verjiingung» des religiosen Sozialis-
mus und «so etwas wie eine Basisgemein-
de» erhoffte, wie sie mir in einem Brief
vom 16. Februar 1984 geschrieben hat.
Eva war zeitlebens auf der Suche nach
einer genossenschaftlichen Lebensform.
Als sie nach abgeschlossener Ausbildung
als Lehrerin im Erziehungsheim Albis-
brunn ihren spateren Ehemann Vincenzo
Massimo Lezzi kennen lernte, widmeten
die beiden ihre knappe Freizeit genossen-
schaftlichen Zukunftspldnen. Eva und
Massimo, nunmehr «Max» genannt, la-
sen schon morgens um § Uhr in Gustav
Landauers Werk «Beginnen!», um sich

auf eine gemeinschaftliche Lebensform
vorzubereiten.

Nur voriibergehend war es den bei-
den vergonnt, diese Lebensform mit
zwei anderen Ehepaaren, spiter noch
zusatzlich mit judischen Fluchtlingen,
zu verwirklichen. Das war in den frithen
1930er Jahren im « Werkbof» in Riischli-
kon, tiber den Eva Lezzi im Jubildumsheft
1981 berichtet hat (NW 1981, 3671f.).
Als der Pachtvertrag gekiindigt wurde,
fehlte das Geld fiir den Kauf einer Er-
satzliegenschaft in Wadenswil - trotz
einem Aufruf von Leonhard Ragaz.
«Noch lange bedriickte uns die Frage,
ob wir dadurch einem uns gestellten Auf-
trag untreu geworden seien», schreibt
Eva im erwihnten Artikel. «Schliesslich
mussten wir lernen, uns zu bescheiden
und ganz im Kleinen, sei es auch nur mit
dem Schreiben von Adressen oder dem
Verteilen von Flugblittern, der uns tra-
genden Hoffnung zu dienen.» In solcher
Bescheidung hat Eva eine immense Ar-
beit geleistet. Von 1981 bis zu ihrem 8o.
Geburtstag fiihrt sie die Administration
der Neuen Wege, und bis 1991 bleibt

“sie Mitglied der Redaktionskommissi-

on. Daneben redigiert sie den Rundbrief
«der neue bund» des Escherbundes, einer
weiteren Vereinigung in der Tradition des
religiosen Sozialismus.

Schon frither hatte Eva Lezzi als
Sekretdrin fiir eine vom Escherbund
gegrindete Unternehmung, die Schrei-
nergenossenschaft Hobel in Ziirich, ge-
arbeitet. Ihren Beruf als Lehrerin durfte
sie nicht ausuiben, weil sie durch die
Heirat Italienerin geworden war. Die
Einbiirgerungsgesuche stiessen immer
wieder auf Ablehnung, nicht zuletzt
wegen der religits-sozialen Gesinnung
der beiden Eheleute. Durch den Unfalltod
ihres Mannes 1956 wieder Schweizerin
geworden, konnte Eva eine Stelle an der
hauswirtschaftlichen Fortbildungsschule
Wipkingen antreten. Die Schilerinnen
der 68er-Generation waren begeistert
von ihrer Lehrerin, die erzahlte, dass sie
selber einmal in einer WG gelebt habe.

277

Eva Lezzi-Staudinger
Mitte der Soer Jabre.



Am Ferienkurs der
Religits-sozialen
Vereinigung 1948 in
Amden: links Marga-
rete Susman, zweite
von rechts Sophie
Zoller, bis 1970 lang-
jabrige Administrato-
rin der Neuen Wege,
rechts aussen Carmen
Weingartner-Studer.

Eva Lezzi war sich bewusst, dass wir
Jiingeren ihre Lebensradikalitat nicht tei-
len konnten. Eva sagte mir einmal - leicht
verdrgert —, sie sei bei uns und sie arbei-
te mit uns nicht wegen uns, sondern in
Treue zum Erbe ibrer Mutter.

Margarete Susman (1872-1966)

Der Beitrag, den die Dichterin, Malerin
und Philosophin Margarete Susman fiir
die religios-soziale Bewegung geleistet
hat, ist noch nicht erforscht. Er wird auch
in dem Portrit, das wir von Maja Wicki
in den Neuen Wegen (NW 1996, 222ff.)
veroffentlichen durften, nur beilaufig
erwihnt. Dieser unter dem Titel «Exil
als Chance — Irdischer Heimat verirrter
Schein» erschienene Beitrag vermittelt im
tibrigen aber ein eindriickliches Bild von
Leben und Denken Margarete Susmans
als Vorlduferin des Feminismus, als Ju-
din und ganz besonders als «Prophetin
unserer Zeit».

Margarete Susman selbst beschreibt
inihren Lebenserinnerungen (NW 1954,
426tf., 5441ft;1955, r51ff.) ihre Her-
kunft aus einer grossbiirgerlichen Familie
in Hamburg, ihren ersten Wegzug nach
Ziirich im Alter von zehn Jahren, das
Studium der Philosophie in Miinchen,
ihre «gute Ehe» mit dem Kunsthistoriker
Eduard von Bendemann, die jah durch
ein «leises, unerwartetes Wort» beendet
wurde. Wir lesen auch, dass von Bende-
manns «christliche Eltern glithend mei-
ne Taufe wiinschten». Das Christentum

war ihr stets nahe gewesen. «Und doch»,
schreibt sie, «ist bei aller tiefen Liebe zu
Christus das Zerreissen des Gewandes
des Hohenpriesters Kaiphas beim An-
blick des leibhaftigen Sohnes dessen, den
kein Auge erblicken darf, mir immer als
eine letzte Wahrheit geblieben.» Mar-
garete Susman schildert, wie sie einmal
kurz vor der Taufe stand, sich dann
aber noch am Vorabend beim Pfarrer
telegraphisch entschuldigte. «Ich konnte
aus einem nicht rein religiosen Grunde
nicht zum Christentum ubertreten; und
es hielt mich sicher auch ein wohl jedem
judischen Menschen bekanntes Gefiihl
einer nicht zu durchbrechenden Treue
zuriick» (NW 1954, 546).

Nach Hitlers Machtibernahme wuss-
te Margarete Susman, was drohte; sie
hatte das Unheil in den abgriindigen
Augen dieses «banalen Typen» gelesen
(NW 1955, 153f.). Da sie «dieses neue
Deutschland nicht begriff, nicht ertragen
konnte», emigrierte sie in der Silvester-
nacht 1933/34 in die Schweiz, in der sie
schon ihre ganze Schulzeit verbracht
hatte. Zu jener Zeit lernte sie den Ra-
gaz-Kreis kennen, von dem ihr Gustav
Landauer berichtet hatte. Durch einen
Vortrag des damaligen Aufbau-Redak-
tors Max Gerber «Wenn Hitler kdme»
sei ihr «die Schweiz wirklich zu einer
Heimat geworden», heisst es in ihren
Erinnerungen weiter. Es folgte eine tie-
fe Freundschaft mit Leonbard Ragaz:
«Meine Haltung zu Judentum und Chris-
tentum ist ihm von Anfang an nahe ge-
wesen und dann immer niher gekommen
—wie es mir auch die seine war. Und fast
begliickender und schéner als seine mir
so vertrauten Abende waren die Einzelge-
sprache mit thm» (NW 1955, 155).

Die Lyrikerin verdtfentlicht in den
Neuen Wegen eine Reihe von Gedich-
ten. Die Denkerin geht ihren jiidischen
Wurzeln nach, die sie — wie der befreun-
dete Martin Buber — in der Botschaft vom
Reich Gottes findet. Sie schreibt Essays
liber prophetische Gestalten der Bibel,
aber auch tber Nietzsche und Tolstoi.

278



Unter dem Ragaz-Zitat «Es darf keine
Verlorenen geben» verfasst Susman eine
Charakterstudie von Rosa Luxemburg,
um «noch einmal von diesem grossar-
tigen Leben Zeugnis abzulegen», das «im
personlichen wie im Geschichtlichen von
einer unerhorten Starke war» (NW1g59,
37ff.). Der scheinbare Widerspruch der
grossen Volksrednerin zu ihrer dusseren
Erscheinung ldsst «die winzige Gestalt
tiber einer riesigen Menschenmenge wie
eine zarte Flamme schweben». Obschon
erklirte Atheistin, sei «doch die Kraft
eines religiosen Messianismus das Griin-
dende ihres Daseins gewesen», heisst es
in diesem berithrenden Portrit.

Zu Margarete Susmans siebzigstem
Geburtstag schreibt L. Ragaz: »Mit
dieser Frau ... ist etwas zu uns gekom-
men, was wir so ganz besonders notig
hatten..: menschliche Grosse, Grosse der
Seele, und diese namentlich als Grosse
der Giite. Ihr gilt ganz besonders unsere
Dankbarkeit» (NW 1944, 528).* Ein
Jahr darauf wird die Freundin gebeten,
Leonhard Ragaz am Ferienkurs in Wesen
mit einer Dankesrede zu ehren (1945,
409ff.) Wie vorausgeahnter Abschied
hort sich an, dass der «Grundsinn» seines
Lebens ein «Kampf gegen den Tod und
alle Todesmichte» gewesen sei.

Margarete Susman ladsst sich 1951
auch in die Vorstande der ReligiGs-sozi-
alen Vereinigung und der «Freunde der
Neuen Wege» wihlen (NW 1951, 317).
1958 erinnert die 86-Jdhrige in einem
einleitenden Wort zur Jahrestagung der
Religios-sozialen Vereinigung an «die
Spaltungen unserer Gemeinschaft» und
sagt: «Ich bin iiber alles Personliche
hinweg der Gruppe treu geblicben, die
mir am treuesten das Erbe von Ragaz zu
verwalten schien» (NW 1958, 309). Es
gibt zahlreiche Dokumente, die zeigen,
wie sehr Susman unter dieser Spaltung
litt. Jahre zuvor hatte sie in den Neuen
Wegen geschrieben: «Als nach dem To-
de von Ragaz die Einheit des Kreises,
der vorher schon gefihrdet war, auf
eine schreckliche Weise zersprang, weil

keiner der ihm Nachfolgenden zugleich
religios und politisch war, wie es Ragaz
gewesen war, habe ich den ganzen Jam-
mer erlitten, den dies Zerspringen und
damit der Verlust der alten Freunde mit
sich brachte. Unendliches ging damit fiir
mich verloren» (NW 1955, 155). Es sei
doch «Aufgabe» des religiosen Sozialis-
mus, «nicht auf Spaltung, Verwirrung
und Vernichtung, sondern auf Einigung,
auf Kldrung in gemeinsamer Verantwor-
tung» auszugehen (NW 1951, 46). Die
treue Freundin hatte 1949 noch vor der
entscheidenden Auseinandersetzung die
richtigen Worte gefunden: «Eine radikale
Zersprengung zweier Gruppen, die, wenn
auch auf verschiedenem Wege, im letzten
Grunde dasselbe wollen, von derselben
Botschaft ausgegangen sind, kann die
Gegensitze zwischen ihnen nicht l6sen,
sondern nur noch mehr vertiefen und
damit zur Zersprengung des Ganzen
fuhren» (NW 1949, 489).

Gertrud Woker (1878-1968)

Eine der wichtigsten Friedensfrauen der
Schweiz war Gertrud Woker, die an der
Universitit Bern als erste Privatdozentin
fir Chemie im deutschen Sprachraum
lehrte. Bekannt wurde sie 1925 mit
dem Buch «Der kommende Gift- und
Brandkrieg und seine Auswirkungen ge-
geniiber der Zivilbevilkerung». Darin
ermahnte sie «im Namen der Wiirde der
Wissenschaft» die Gelehrten ihrer Zeit,
sie sollten sich nicht im Dienst militi-
rischer Machtmittel erniedrigen lassen
und nicht «ihre Wissenschaft fir destruk-
tive Zwecke preisgeben», wie Millicent
Furrer-Proud in ihrem Nachruf (NW
1968, 295ff.) zitiert. Bereits 1915 hat-
te Woker einen wichtigen Anstoss zur
Griindung der «Frauenliga fiir Frieden
und Freibeit» in Den Haag gegeben. Sie
zihlte zu den «Fihrenden Frauen Eu-
ropas», wie ein 1928 im Verlag Ernst
Reinhardt (Miinchen) erschienenes Buch
heisst. 1998 ist eine 440 Seiten starke
Biographie herausgekommen, die dieses
engagierte Leben nachzeichnet.’

279



Gertrud Woker

Erstmals in den Neuen Wegen pra-
sent ist Gertrud Woker mit dem Vortrag
« Wissenschaft und wissenschaftlicher
Krieg» (NW 1924, 255ff.). Auch an
Versammlungen der Religios-sozialen
Vereinigung tritt sie immer wieder mit
prazisen Analysen der Kriegsmaschinerie
in Erscheinung. In den 19 50er Jahren ver-
wabhrt sie sich gegen die Verbarmlosung
der Atomwaffen, als wiren diese nur die

Weiterentwicklung einer Sprengbombe.
Kompetent und eindringlich warnt sie
vor dem atomaren und dem biologischen
«fall-out» (NW 1960, 308), als Schwei-
zer Soldaten noch glaubten oder glau-
ben gemacht wurden, sie konnten sich
dagegen mit Zelt, Helm und Gasmaske
schiitzen. Thr Aufsatz «Die Gefihrdung
der Bevolkerung durch Atomexplosi-
onsversuche» (NW 1954, 310ff.) ist ein
einziger Aufschrei angesichts der dro-
henden Verseuchung von Luft, Wasser,
pflanzlichen und tierischen Nahrungs-
mitteln: «Wir verlangen Befreiung von
diesem Terror fir alle Zeiten.» Die Neu-
en Wege dokumentierten auch Wokers
Auseinandersetzung mit der «Erklarung
von 35 prominenten Sozialdemokraten
und Gewerkschaftern», die meinten, sich
fur die atomare Aufriistung der Schwei-
zer Armee aussprechen zu miissen (NW
1958, 206ff.).

Frith schon warnt Woker vor der
sog. friedlichen Nutzung der Kernen-
ergie, erstmals 1957 unter dem Titel

«Sind Reaktoren eine Volksgefahr?»
(NW 1957, 205ff.), wo sie den Neuen
Wegen vorwirft, der Propaganda von der
«friedlichen Anwendung der Atomen-
ergie» aufgesessen zu sein, dann wieder
aus Anlass der «Konferenz der Vereinten
Nationen zur Anwendung der Atomen-
ergie zu friedlichen Zwecken» im Sep-
tember 1958 (NW 1958, 279ff.). Woker
sieht noch weitere Gefahren fiir unsere
natirlichen Lebensgrundlagen: vom (ver-
bleiten) Benzin bis zu gifthaltigen Rei-
nigungsmitteln, Farb- und Kunststoffen
(NW 1964, 5ff.). Sie nimmt mit der Dar-
stellung der sich hiufenden Risiken ein
Phidnomen vorweg, das sehr viel spiter
Ulrich Beck in seinem Buch «Risikoge-
sellschaft» analysieren wird.

Unter der NS-Herrschaft sind die
Schriften Gertrud Wokers verbrannt
worden, im Kalten Krieg wurden sie tot-
geschwiegen. Die antikommunistische
Paranoia tobte, als die gelehrte Friedens-
frau 1962 am Moskauer Weltkongress
fiir Frieden und Abriistung teilnahm und
diesen als ein «Ereignis von historischer
Bedeutung» wiirdigte (NW 1962, 261).
Wenig spiter erkldrte sie den «milita-
risch-industriellen Komplex» zur un-
sichtbaren Macht, die das Lebensrecht
der Volker bedrohe (NW 1963, 41ff.). In
einer Zeit «unterdriickter oder diffamier-
ter Geistesfreiheit», wie es in einem wei-
teren Nachruf von Emmy Moor (Offent-
licher Dienst, 27.09.1968) heisst, konnte
Gertrud Woker ihre riistungskritischen
Texte fast nur noch in den Neuen Wegen
veroffentlichen. Zuletzt noch hatte sie
gegen die Giftgaseinsdtze der US-Trup-
pen in Vietnam geschrieben (NW 1963,
134ff.). Als dort die chemische Krieg-
fithrung eskalierte, brach die 88-Jihrige
zusammen.

Wie uns Millicent Furrer-Proud in ih-
rem Nachruf auf die Freundin tiberliefert
(NW 1968, 295ff.), hatte diese «in ihren
letzten Lebenstagen die <Neuen Wege
immer neben ihrem Bett liegen, obschon
sie zuletzt nur noch die grossen Buchsta-
ben der Titel des Heftes lesen konnte».

280



Carmen Weingartner-Studer (1908-87)
«Im Wahrheitsdienst miissen wir oft
scharf sein; wenn er aber aus der Liebe
kommt, ist er das Rettende» —mit diesen
Worten hat Carmen Weingartner-Studer
die Aufgabe der Neuen Wege umschrie-
ben (NW 1955, 424f.). Sie ist die bis heu-
te einzige Redaktorin unserer Zeitschrift
(1951-1956). Mitredaktor, auch wenn
er so nicht im Impressum stand, war Al-
bert Béhler (der 1977 mit mir zusammen
noch einmal die Redaktion iibernehmen
sollte). Er berichtet in seinem Nachruf
auf die Freundin (NW 1987, 93ff.), wie
diese «von aussen», aus einem der Mu-
sik verbundenen Leben gekommen sei.
Sie war mit Felix Weingartner verhei-
ratet, dessen Dirigentenkurse sie einst
besucht hatte, und feierte als Konzert-
und Operndirigentin in verschiedenen
Stadten der Schweiz, aber auch in Wien
und Budapest, beachtliche Erfolge.

Als 1941 die militdrische Vorzensur
tiber die Neuen Wege verhdngt wurde,
solidarisierte sich Carmens Vater, der
ehemalige SP-Bundesrichter Fritz Studer,
mit Leonhard Ragaz. Vater und Tochter
suchten ihn zusammen in seiner Studier-
stube auf. Carmen Weingartner war von
dieser Begegnung so sehr beeindrucke,
dass sie sich bald einmal in den Dienst der
religios-sozialen «Sache» stellte. 1950
ibernahm sie — bislang einmalig — das
Doppelprisidium der ReligiGs-sozialen
Vereinigung und der «Freunde der Neuen
Wege». Albert Bohler erinnert sich, wie
nach dem Riicktritt von Bruno Balscheit
1951 Carmen Weingartner «zusammen
mit Margarete Susman und mir die Re-
daktion der <Neuen Wege »» tibernahm.
Carmen Weingartner aber habe «in die-
sen Jahren der Wirrnis, der Kriege und
des atomaren Wahnsinns» die «Haupt-
last» getragen.

Carmen Weingartners Arbeit in den
Neuen Wegen ist so vielseitig, wie es
ihr Werdegang nahe legt. 1945 verof-
fentlicht sie erste Gedichte, spiter auch
Betrachtungen wie «Verflachung und
Vertiefung» (NW 1945, 344ff.) oder

«Gott, Mensch, Mitmensch» (NW 1948
398ff.); hinzu kommen kulturelle Essays
iber Rembrandts «Verleugnung Petri»
(NW 1954, 289ff.) oder tiber «Bach und
Mozart» (NW 1956, 188ff.). Als politi-
sche Redaktorin schreibt sie an gegen A-
Bomben-Versuche, die z.B. japanischen
Fischern das Leben kosten: «Die Men-
schen verteidigen etwas Faules, wenn es
mit teuflischen Mitteln verteidigt werden
muss, und wir sind nie und nimmer frei,
wenn wir unter dem Zwang des Schlag-
wortes stehen: Lieber Krieg, also totale
Vernichtung von Mensch und Tier und
Geist und Seele und Kultur und Sitte,
lieber einen Faustschlag in Christi Ange-
sicht (und diesmal wissen sie, was sie tun!)
als Kommunismus» (NW 1954, 174).

«Es gibt fir uns ... absolut keinen
Kompromiss in der Haltung gegeniiber
Krieg, Riistung und Wiederbewaffnung
Deutschlands», sagt Carmen Weingart-
ner-Studer als Prasidentin der Religios-
sozialen Vereinigung zum Schluss des
Ferienkurses 1952. Sie sagte es als ein
bitteres Wort zur Spaltung, die «viel
Herzblut gekostet» habe (1952, 383ff.).
1956 ist es fast wieder soweit. Carmen
Weingartner-Studer und Albert Bohler
erkliren im November-/Dezemberheft,
die Redaktion habe sich entschlossen,
«auf die Mitarbeit Dr. Hugo Kramers ...
zu verzichten». Er vertrete nicht nur «ei-
ne bestimmte politische Linie», sondern
verfolge sie «bis zur verhiangnisvollen
Einseitigkeit» (NW 1956, 573). Ein
vom 5. Februar 1957 (!) datiertes Nach-
wort (fiir das November-/Dezemberheft
1956!) gibt den Riicktritt der Redaktion
bekannt. Kramer hatte die Einberufung
einer a.o0. Mitgliederversammlung ver-
langt, die ithm einmal mehr das Vertrau-
en aussprach. Albert Bohler schreibt in
seinem Nachruf: «Alle waren sich zwar
in der Ablehnung des Antikommunismus
einig. Aber wir empfanden die Verpflich-
tung zu einer kritischen Auseinanderset-
zung mit dem Weltkommunismus starker
als andere.»

Carmen Weingartner-Studer beteiligt

281



sich spiter noch an einer Denkschrift
«Um was es geht? — Eine Stellungnah-
me zum Atomkrieg und zu seiner Vorbe-
reitung» (1958). Beruflich arbeitet sie an
der Basler Universitatsbibliothek, wo sie
zugleich die grosse musikalische Hinter-
lassenschaft Felix Weingartners betreut.
«Das war eine iiberschwere Last, an der
ihr Geist und ihre Krifte sich verzehrten»,
heisst es im Nachruf von Albert Béhler.

Millicent Furrer-Proud (1891-1977),
Berthe Wicke (1905-1996) und

Helen Kremos (1905-1996)

Was Hansheiri Ziirrer 1995 zum 9o. Ge-
burtstag der beiden Freundinnen Berthe
Wicke und Helen Kremos schreibt, gilt
auch fir Millicent Furrer-Proud, der
1977 verstorbenen Frau von Paul Fur-
rer, dem Redaktor der Neuen Wege 1957
bis 1977: Alle drei haben «wesentlich
dazu beigetragen, dass die Kette der Er-
scheinungsjahre der Neuen Wege nicht
abriss, als Ende 1956 Carmen Wein-
gartner von der Redaktion zuriicktrat
und die Weiterexistenz der Zeitschrift
gefihrdet war»(NW 1995, 194). Berthe
Wicke tibernahm die Verantwortung fiir
die theologischen Beitrige, wihrend die
Redaktion Paul Furrer iibertragen wur-
de. Helen Kremos und Millicent Furrer-
Proud aber waren stindige und bestin-
dige Mitarbeiterinnen.

Von Millicent Furrer-Proud wurde
in dieser Bewegungs-Geschichte schon
einmal erwahnt, dass sie sich einem Aus-
schlussverfahren in der SP unterziehen
musste, weil sie bei ihrer Friedensarbeit
keine Berithrungsingste kannte (NW
2006, 204). Sie war mit Gertrud Woker
befreundet und hat immer wieder iiber
die gemeinsame Friedensarbeit berichtet,
sei es im Rahmen der IFFF oder an den
Kongressen «Verantwortung der Frau
im Atomzeitalter» 1959 in Paris und
1960 in Salzburg mit jeweils 100 Teil-
nehmerinnen aus Ost und West. In ihrem
Nachruf fiir die Freundin erinnert sich
Millicent Furrer-Proud auch an die Zu-
sammenarbeit in einer [IFFF-Kommission

gegen wissenschaftliche Kriegfithrung,
die Gertrud Woker 1924 in Washington
gegriindet hatte (NW 1968, 295ff.).

In den Neuen Wegen befasst sich die
gebiirtige Englanderin kritisch mit den
Labourregierungen der Nachkriegszeit.
Vor allem aber setzt sie sich mit Proble-
men der Dritten Welt auseinander, mit
Afrika, Asien und insbesondere China.
Fiir die Emanzipation und die Rechte die-
ser Volker eintreten heisst fiir Millicent,
sich «fiir das Wertvollste an der Tradi-
tion des Westens» einzusetzen (1959,
88). Helen Kremos berichtet in ihrem
Nachruf auf Millicent Furrer-Proud von
einem schwarzen Flichtling aus Siidafri-
ka, der bei Furrers voriibergehend Auf-
nahme fand und es nicht fassen konnte,
dass seine Gastgeberin ihm seine Kleider
wusch und flickte (NW 1977, 256f.).

Berthe Wicke und Helen Kremos hat-
ten vieles gemeinsam: Sie waren beide
gleich alt und starben beide 9r1-jdhrig
im selben Jahr. Beider Vater waren in
die Schweiz eingewandert, Berthes Vater
aus Deutschland, Helens Vater aus Grie-
chenland. Sie waren beide in Luzern auf-
gewachsen, hatten Romanistik studiert
und arbeiteten in Ziirich an derselben
Schule als Sprachlehrerinnen. Mehr als
50 Jahre hatten sie ihr Leben miteinan-
der als Wohn- und Arbeitsgemeinschaft
geteilt. Auch zu den Veranstaltungen der
Religits-sozialen Vereinigung erschienen
sie meistens gemeinsam. Den Kreis um
Leonhard Ragaz hatten sie schon in den
Vorkriegsjahren kennen gelernt. Die
Empfehlung kam von Ignazio Silone, der
damals als antifaschistischer Flichtling
in Ziirich lebte.

Als Berthe Wicke die Verantwortung
fir den theologischen Teil der Zeitschrift
tibernahm, war auch Helen Kremos zur
Mitarbeit bereit. Gemeinsam horten sie
Predigten, die sich zur Wiedergabe in den
Neuen Wegen eignen konnten. So sei es
moglich gewesen, «die <Neuen Wege
jeden Monat mit einer <Betrachtung> zu
beginnen», berichtet Berthe Wicke im
Jubildumsheft 1981 (NW 1981, 380f.).

282



Nicht ohne Stolz verweist sie auf theo-
logische Personlichkeiten, die in unserer
Zeitschrift vorgestellt wurden, «noch
bevor sie allgemein bekannt waren».
Vertreten sind hier die prophetischen
Stimmen des Waldenser Pastors Tullio
Vinay, des brasilianischen Erzbischofs
Dom Hélder Camara (dessen Ziircher
Rede in NW 1971, 235ff., wiedergege-
ben wird) oder des Prager Theologen J.L.
Hromddka (dessen erschiitternder Brief
an den sowjetischen Botschafter in Prag
zur «Besetzung der Tschechoslowakei»
in NW 1968, 277f. dokumentiert ist).
Wicke befasste sich seit den frithen 6oer
Jahren intensiv mit Teilbard de Chardin
und Dietrich Bonhoeffer. Wichtig war ihr
die Gemeinschaft von Taizé, die erstmals
im Februarheft 1959 vorgestellt wurde.
Ausserdem besprach Berthe Wicke theo-
logische Neuerscheinungen von Paul Til-
lich, Helmut Gollwitzer, Dorothee Solle,
J.M. Lochman und Jiirgen Moltmann.

Den ersten Artikel als Mitglied der
Redaktionskommission schreibt Berthe
Wicke tuiber die Gewaltlosigkeit Dani-
lo Dolcis in Sizilien (NW 1957, 11ff.).
Dann gedenkt sie Simone Weils, weil
diese «zu uns gehort und Anspruch da-
rauf hat, dass die Neuen Wege> ihre Bot-
schaft weiter tragen» (NW 1958, 24 5ff.).
Wie der Club of Rome seine «Grenzen
des Wachstums» veroffentlicht, sehen die
Neuen Wege darin Geist vom eigenen
Geist (NW 1972, 218ff.) — auch im
Blick auf «ein einfacheres Leben» (N'W
1972, 265). In einem offenen Brief an
Pierre Graber, den damaligen Schweizer
Aussenminister, fragt Wicke aber auch,
«warum der Bundesrat den Militir-
putsch in Chile nicht verurteilt» (NW
1973, 2941f.).

Probleme der Dritten Welt sind das
gemeinsame Anliegen der beiden Freun-
dinnen. Von Helen Kremos gezeichnete
Beitrdage befassen sich mit dem afrika-
nischen Kontinent, mit Vietnam, mit dem
kurdischen Volk oder mit «Chiles Weg
zum Sozialismus» (1972, 297ff.). Unmiss-
verstandlich lautet das Verdikt der Neuen

Wege iiber das Apartheidregime: «Hande
weg von einem Land, dessen Reichtum
und Glanz auf solch schreiendem Un-
recht beruht» (NW 1964, 150).
Gerechtigkeit fur die Dritte Welt wurde
nicht nur in der Zeitschrift abgehandelt.
Berthe Wicke machte mit ihrer «Spiritua-
litdt des Teilens» ernst. Sie hat ihr Mehr-
familienhaus an der Ziircher Florastrasse
in eine Stiftung eingebracht, deren Er-

trage seit 1979 Entwicklungsprojekten
in der Dritten Welt zugute kommen.
Wie Hansheiri Ziirrer in seinem Nach-
ruf schreibt (NW 1996, 272f.), traf an
der Abdankung fiir Berthe Wicke auch
ein Brief von Vre Karrer und weiteren
zehn Genossenschafter/innen aus Merka
(Somalia) ein, in dem es hiess: «Danke
vielmals, Frau Dr. Berthe Wicke, fiir die
Hilfe, die wir von Ihnen fiir die Schule und
das Ambulatorium erhielten. Wir waren
ohne Hoffnung. Aber sie gaben uns gute

Hoffnung fiir die Zukunft in Somalia.»
[ ]

! Vgl. Mein Weg, Band I, Ziirich 1952, 210.
2In: Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leon-
hard Ragaz, Dora Staudinger, Ein sozialistisches
Programm, Olten 1919, 97-111.

3 Zum «Fall Hermann Staudinger» vgl. Hugo Ott,
Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biogra-
phie, Frankfurt am Main 1988, 201ff.

*Ragaz hatte Susman mit Jahrgang 1872 offenbar
zwei Jahre jiinger gemacht.

5 Gerit von Leitner, Wollen wir unsere Hin-
de in Unschuld waschen? Gertrud Woker und
die Internationale Frauenliga, Berlin 1998.

283

Helen Kremos und
Berthe Wicke (von
links), beide um 1985.



	Eine "Wolke von Zeuginnen" : zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (3. Teil) : Clara Ragaz-Nadig (1874-1957) ; Hélène Monastier (1882-1976) ; Dora Staudinger-Foerster (1886-1964) ; Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994) ; Margarete Susman (1872-1966) ; Gertrud Woker (1878-1968) ; Carmen Weingartner-Studer (1908-87) ; Millicent Furrer-Proud (1891-1977), Berthe Wicke (1905-1996) und Helen Kremos (1905-1996)

