
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 9

Artikel: Eine "Wolke von Zeuginnen" : zur Geschichte der religiös-sozialen
Bewegung in der Schweiz (3. Teil) : Clara Ragaz-Nadig (1874-1957) ;
Hélène Monastier (1882-1976) ; Dora Staudinger-Foerster (1886-1964)
; Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994) ; Margarete Susm...

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Eine «Wolke von
Zeuginnen»
Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der
Schweiz (3. Teil)

Die Ökumene des Reiches Gottes, von der im zweiten Teil
unserer Geschichte der religiös-sozialen Bewegung die Rede

war, ist nicht nur eirte befreiende Perspektive für politisch
engagierte Mitglieder verschiedener Glaubensgemeinschaften,

sie weist auch über alle sog. Religion hinaus. Darum
gehörte und gehört der Sozialismus zu dieser Ökumene, aber
auch der Marxismus, insofern er der messianischen Erwartung

auf eine neue Zeit und eine neue Gesellschaft entspricht.
Dasselbe gilt von den sozialen Bewegungen, insbesondere

von der Frauen- und Friedensbewegung, die Gegenstand
dieses und eines noch folgenden vierten Teils unserer kleinen
Geschichte der religiös-sozialen Bewegung der Schweiz sein
soll. Ich beginne mit Frauen-Porträts, die zeigen, dass der
religiöse Sozialismus neben seiner - bekannteren - «Patris-
tik» auch eine besondere «Matristik» hat: glaubensstarke
und politisch engagierte Mütter, vom Frieden bewegte und
ihn bewegende Powerfrauen, eine « Wolke von Zeuginnen»
(nach Hebr. 12,1). Die - auf die Schweiz des 20. Jahrhunderts

beschränkte - Auswahl mag dem einen oder der anderen

unvollständig erscheinen. Sie soll ja auch nicht die
Personen in den Mittelpunkt stellen, sondern die «Sache», der
sie dienten. W. Sp.

Clara Ragaz-Nadig (1874-1957)
Im Sonderheft der Neuen Wege zum
40. Todestag von Clara Ragaz-Nadig
schreibt Tula Roy über die Arbeit an
ihrem Porträt für den Film «Eine andere
Geschichte»: «... mein Entschluss, den
berühmten Ehemann - von ihr liebevoll
<mein Leu> genannt - auf die Seite zu
schieben, wollte nicht gelingen, weil er
wie ein Stehaufmännchen immer wieder

auftauchte» (NW 1997,295). Selbst
der Kirchenrat des Kantons Zürich habe
das Filmprojekt nicht unterstützt; wenn
schon, habe es im Ablehnungsbescheid
geheissen, wäre Leonhard Ragaz
«interessanter» gewesen.

Clara Ragaz hatte weniger Zeit,
Artikel zu schreiben, deshalb hat sie auch

weniger dokumentierbare Spuren
hinterlassen als der «berühmte Ehemann».
Fakt ist, dass sie ihm in wichtigen
Entscheidungen voranging. Sie ist 1913 vor
ihm in die Sozialdemokratische Partei
eingetreten. Unter dem Eindruck von
Bertha von Suttners 1889 erschienenem
Roman «Die Waffen nieder!» ist Clara
Ragaz Pazifistin geworden, als ihr Mann
noch «Feldprediger» und «Militarist»1
war. Auch in der Ablehnung militärischer
Sanktionen des Völkerbundes ging sie

weiter als Leonhard Ragaz, der solche
«Polizeiaktionen» zur Durchsetzung des

Völkerrechts für notwendig hielt.
Clara Nadig, die sprachgewandte

Absolventin des Lehrerinnenseminars Aarau,

kehrte nach längeren Aufenthalten als

Hauslehrerin in England und Frankreich
1894 in ihre Heimatstadt Chur zurück.
Mit Leonhard Ragaz, dem Pfarrer an der

dortigen St. Martinskirche, kommt Clara
als Sonntagsschullehrerin in Kontakt.
Ihren nicht einfachen Weg an die Seite -und

später an der Seite - des «engagierten,
revolutionären Kämpfers» hat Helen Kremos

im erwähnten Sonderheft feinfühlig
beschrieben (NW 1997, 28off.).

«Als eine der wenigen ihrer Zeit
erkannte sie die Interdependenz zwischen
der sozialen Frage, der Frauenfrage und
dem grossen Weltproblem <Krieg und

272



Frieden>», sagt Isabelle Wohlgemuth in
ihrem «Gartenhof»-Vortrag über Clara
Ragaz-Nadig (NW 1992,226f£). Der soziale

Teil dieses Engagements beginnt mit der

Übersiedlung nach Basel 1902, ein Jahr
nach der Eheschliessung. Clara Ragaz
beteiligt sich an der Gründung des

«Schweizerischen Bundes abstinenter Frauen»
und leitet den gemeinnützigen Frauenverein

der Stadt. 1907 übernimmt sie das

Sekretariat der « Union für Frauenbestrebungen»,

die sich als «fortschrittlicher
Flügel der Frauenbewegung» versteht
und dezidiert für das Frauenstimmrecht
sowie die Erweiterung der beruflichen
Möglichkeiten der Frauen eintritt.

Politischer ist die Arbeit in Zürich,
wo Leonhard Ragaz 1908 Professor für
systematische und praktische Theologie
wird. Clara Ragaz tritt dem Zentralvorstand

der «Sozialen Käuferliga» (SKL)
bei. Die Soziale Käuferliga habe «sich
die Erziehung des Konsumenten zum
sozialen Einkaufen zur Aufgabe gestellt»,
berichtet Clara, damit dieser sich auch

um die «Arbeits- und Lohnverhältnisse»
der Produzierenden kümmere (NW
19n, 19iff.). Anstoss zur Gründung der
SKL hat Emma Pieczynska-Reichenbach
(1854-1927) 1906 an der Jahresversammlung

des «Bundes schweizerischer
Frauenvereine» mit ihrem Referat «Die
soziale Verantwortung der Frau als
Konsumentin» gegeben. Ebenfalls auf
Vorschlag dieser Pionierin der Sozialarbeit
organisiert Clara Ragaz 1908 eine
Heimarbeiterausstellung mit einem anschliessenden

Heimarbeiterschutzkongress in
Zürich - beides mit durchschlagendem
Erfolg. «Die Geschäftsleute billigten die

Einführung des Ladenschlusses um 19.30
Uhr, bezahlte Ferien, Sitzmöglichkeiten
bei der Arbeit und eine Nachmittagserfrischung»,

berichtet Helen Kremos und
meint, zu diesem Ergebnis habe «die
sachverständige, ruhige und gewinnende
Art von Clara Ragaz beigetragen» (NW
1997,285).

Durch diese Aktivitäten lernt sie auch
die Arbeiterbewegung besser kennen.

Wohlgemuth zitiert zwei Briefe an Emma

Pieczynska, in denen Clara Ragaz
der Freundin anvertraut, «wie sehr ihr
Herz bei den Arbeitern» ist und «dass

die Gedanken des Sozialismus den
Gedanken des Christentums am nächsten

verwandt, ja aus ihm hervorgegangen
sind und dass wir ebenso sicher auf ihre
Verwirklichung hoffen dürfen als auf die

Verwirklichung der christlichen Gedanken»

(NW 1992, 227).
In der Person von Clara Ragaz kommen

Friedensbewegung und Frauenbewegung

zusammen. Das geht schon aus
ihrem wohl bekanntesten Vortrag «Die
Frau und der Friede» 1915 an der Ge-

*^y

dì* Ä«

neralversammlung des Schweizerischen
Verbandes für Frauenstimmrecht hervor
(NW 1915, 24off.). Da wird mitten im
Ersten Weltkrieg über «die Frau»
gesagt: «Dass sie, schwach und politisch
rechtlos, mangelhaft orientiert und
organisiert, wie sie ist, in die mächtigen
Speichen des Weltgeschehens nicht
einzugreifen vermochte, das ist ihr gewiss
nicht zu verargen; aber dass sie diesem

Weltgeschehen gegenüber eine andere

Stellung eingenommen hat, das ist tief
betrübend.» Clara Ragaz verweist zwar
auf eine Reihe von Frauen, «oft gerade

einfachen Frauen», deren Stimme
«der Frau alle Ehre machen», weil sie

«eine Verurteilung des Krieges statt des

Gegners fordern». Aber: «Die Mehrzahl

Clara Ragaz-Nadig
ca. 1930 und 1936.

273



der führenden Frauen und die breiten
Massen der Frauen der kriegführenden
Länder machen mit oder haben wenigstens

mitgemacht in Kriegsbegeisterung,
in Bewunderung der Kriegstechnik und
Kriegsorganisation, in Hass und
Verachtung gegenüber dem Gegner.» Diese
Frauen hätten zwar auch «Grossartiges
geleistet an Hilfsarbeit, an Pflegedienst,
an Opferbereitschaft» - «aber sie haben
es geleistet für den Krieg, nicht gegen den

Krieg» (NW 1915, 241L).
Als Friedensfrau arbeitet Clara Ragaz

für die Internationale Frauenliga für
Frieden und Freiheit (IFFF), die 1915 in
Den Haag noch unter der Bezeichnung
«Internationales Frauenkomitee für
dauernden Frieden» gegründet wurde.
Erste Präsidentin ist Jane Addams aus
Chicago, die 1931 mit dem Friedensnobelpreis

ausgezeichnet wird. Die IFFF
bekommt bald nach ihrer Gründung
Zuwachs durch einen Schweizer Zweig
unter dem Namen «Komitee für einen
dauernden Frieden». Clara Ragaz wird
dessen Präsidentin und bleibt es während
dreier Jahrzehnte. 1919 wird sie in die
internationale Exekutive gewählt. Als
Jane Addams 1929 zurücktritt, treten
an ihre Stelle drei Vizepräsidentinnen,
unter ihnen Clara Ragaz.

Vielleicht die schönste Charakterisierung

dieser Frau verdanken wir dem
Nachruf von Berthe Wicke und Helen
Kremos (NW 1957, 228ff.): «Wer sie

persönlich gekannt hat, bekam auf
irgendeine Weise ihre wohltuende Hand
zu spüren. Wie war sie doch grosszügig!

Sie akzeptierte stillschweigend oder
mit einer humorvollen Bemerkung die
Schwächen der anderen. Vor ihr lösten
sich unentwirrbar scheinende Fäden,
erhitzte Gemüter beruhigten sich, Mensch
und Ding um sie nahmen auf
selbstverständliche Weise ihren zugehörigen Platz

ein; dabei ging ihrer Ordnungsliebe jede
Pedanterie ab.» Ja: «Sie gehörte zu den

Menschen, vor denen das Böse entwaffnet

haltmachen muss.»
Nach der Spaltung der religiös-so¬

zialen Bewegung folgt Clara Ragaz
ihrer Tochter Christine Ragaz und Paul
Trautvetter in die Neue religiös-soziale
Vereinigung. Wie es im Bericht von der

Jahresversammlung 1948 heisst, hat sich

Clara Ragaz «in einer kurzen Erklärung
dagegen verwahrt, dass immer wieder
der Name ihres Mannes zur Rechtfertigung

von Dingen missbraucht werde, die
dieser bestimmt ablehnen und verurteilen
würde», und «dass Pfr. Trautvetter
seinen Kampf im Geiste eines Leonhard Ragaz

führt» (NW 1948,277). Im Nachruf
von Berthe Wicke und Helen Kremos auf
«Frau Clara Ragaz» (NW1957, 228ff.)
steht aber auch, dass sie ähnliche
Auseinandersetzungen in der Friedensbewegung
(anders?) ausgetragen habe: «Auch im
schweizerischen Zweig der Internationalen

Frauenliga für Frieden und Freiheit,
die sie 1915 im Haag mitbegründete, ist
es wohl direkt oder indirekt ihr Einfluss

gewesen, dass er nicht von der
Spaltkrankheit befallen wurde...»

Als einer der bedeutendsten
Persönlichkeiten in der Frauen- und
Friedensbewegung werden wir Clara Ragaz in
diesem historischen Abriss noch mehrmals

begegnen.

Hélène Monastier (1882-1976)
Am Anfang der religiös-sozialen Bewegung

steht auch Hélène Monastier, «die

religiöse Sozialistin, Quäkerin und
Pazifistin der ersten Stunde», die mit Arthur
Maret, dem späteren Syndic von Lausanne,

1910 die erste Gruppe christlicher
Sozialistlinnen in der welschen Schweiz

gründete. Religiöse Sozialisten und
Sozialistinnen aus der Deutschschweiz
erlebten «Soeur Hélène» insbesondere
in den Einsätzen des Internationalen
Zivildienstes, zu dessen Gründer/innen sie

zusammen mit Pierre Ceresole gehörte.
Markus Mattmüller überliefert uns, wie
die «willensstarke Frau mit den weissen
Haaren und dem Stock, den sie seit der

Lähmung eines Beins in ihrer Kindheit
brauchen müsste, immer wieder auf den

Bauplätzen erschien, mit den Freiwilligen

274



auf dem Strohsack übernachtete, durch
ihre strahlende Präsenz bei den Diskussionen

über den Frieden überzeugte und
sich um jeden einzelnen annahm» (NW
1982,379).

Hélène Monastier war mehrere Jahre
Präsidentin der Fédération romande des

socialistes chrétiens (sicher 1908-1918)
und 1946-1952 Präsidentin des

Internationalen Bundes Religiöser Sozialisten

(IBRS), wie die Internationale Liga
Religiöser Sozialistinnen und Sozialisten

(ILRS) damals hiess. Mitten im ersten
Weltkrieg hat sie auch einen historischen
Abriss der religiös-sozialen Bewegung
in der Deutschschweiz geschrieben. Die
Neuen Wege konnten dieses berührende
Dokument 1995 in deutscher Übersetzung

veröffentlichen (NW 1995, 23off.,
26off.). Monastier ist hier beeindruckt
vom «tiefen Glauben» eines Leonhard
Ragaz. Wie dieser sieht sie die «Krise der
Gesellschaft» in einem «Produktionssystem,

das auf den freien Wettbewerb und
den Kampf ums Dasein gründet» und
damit «alle Werte verfälscht».

In einem - von L. Ragaz so genannten
- «Frauenheft» der Neuen Wege wird
auch ein sozialpolitischer Vortrag von
Monastier wiedergegeben, den sie bei
einer «Vereinigung junger Frauen aus
den gebildeten bürgerlichen Kreisen der
Westschweiz» gehalten hat (NW 1919,
3 29ff.). Unter dem Thema «Solidarität»
führt sie den anwesenden «Damen» die

Nöte ihrer «unbekannten Schwestern»

vor Augen - von den schlecht bezahlten
Privatlehrerinnen über die Verkäuferinnen

bis zu den Prostituierten. Der Vortrag

ist voll von bewegenden Appellen:
«Wir, die Privilegierten, wir müssen unter
unseren Privilegien leiden, wir müssen sie

als einen beständigen Vorwurf empfinden
und müssen versuchen, Verzeihung zu
erlangen. Wir müssen nach Gerechtigkeit
hungern, unser ganzes Leben muss nach
der Gerechtigkeit hin orientiert sein...
Machen wir es uns zur Pflicht, bis das

Lohnsystem überhaupt abgeschafft sein

wird, unseren Besoldeten wenigstens

menschenwürdige Löhne zu bezahlen
und nicht auf ihre Kosten Ersparnisse
zu machen.»

Dora Staudinger-Foerster (1886-1964)
In Zürich gibt es seit dem 5. Oktober 2005
eine «Dora-Staudinger-Strasse». Wer sie

auf dem Internet sucht, bekommt zu
lesen: «Dora Staudinger nahm in den

1920er Jahren als erste Frau im Vorstand
der Allgemeinen Baugenossenschaft
Zürich (ABZ) Einsitz und setzte sich stark
für das Genossenschaftswesen, für den

sozialen Wohnungsbau sowie für
Frauenfragen ein. Sie war auch publizistisch
tätig und Mitglied der Partei der Arbeit

(PdA).» Dass sie auch religiöse Sozialistin

war, ging hier vergessen. Und das ist
kein Zufall.

In den Neuen Wegen meldet sich Dora

Staudinger-Foerster erstmals 1913
zu Wort. «Eine Aufgabe der Frau» ist
ihr Artikel überschrieben (NW 1913,
3off.). Die Aufgabe, um die es geht, das

ist die «Konsumentengenossenschaft».
Es scheine zwar, schreibt die Autorin,
als sei die Genossenschaftsbewegung
eine Domäne der Männer, die in den
Gremien das Sagen hätten. In Wahrheit
aber sei es die Frau, die vor allem die
Einkäufe tätige, folglich sei die «Genos-

Dora Staudinger-
Foerster
Jahren.
Foerster in jungen

275



senschaftsbewegung» vorwiegend «eine

Bewegung der Frauen». Für Staudinger
geht aus dem «organisierten Konsum»
schliesslich die «organisierte Produktion»

hervor. «Durch die
Genossenschaftsbäckerei, durch die Schuhfabrik,
die Mühle biegen die organisierten
Hausfrauen allmählich die Orientierung des

Wirtschaftslebens hinüber nach der Seite

ihrer Interessen.»
Das wäre ein sanftes Hinübergleiten

in eine andere Wirtschaftsordung, von
der selbst bürgerliche Frauen nichts zu
befürchten hätten, ist Dora Staudinger
überzeugt. Hocherfreut berichtet sie denn
auch über die Gründung eines
Genossenschaftlichen Frauenbundes (NW 1922,
402f). In einem weiteren Vortrag sieht sie

in der Genossenschaftsbewegung einen

friedenspädagogischen Ansatz, denn der
militärische Krieg hat seine Wurzeln im
ökonomischen, da «unser ganzes
Wirtschaftsleben ein grosser Kriegsschauplatz
ist» (NW 1918,308).

Dora Staudinger hat sich als bedeutende

Theoretikerin des Genossenschaftssozialismus

einen Namen gemacht. Das
ist umso bemerkenswerter, als sie sich
all ihr Wissen als Autodidaktin
angeeignet hatte. Von ihr stammt auch der
wirtschaftliche Teil des «sozialistischen

Programms» religiöser Sozialistinnen
und Sozialisten von 1919.2 Da steht
gleich am Anfang die Definition:
«Sozialistische Wirtschaftsordnung ist die
genossenschaftliche Versorgung aller in ihr
lebenden Individuen durch die
genossenschaftliche Arbeit ihrer Glieder.» Einem
etatistischen Sozialismus hält die Verfasserin

entgegen, Sozialismus könne «nicht
dekretiert werden», sondern müsse «als

geistige Macht hervorbrechen». Nebst
den Konsumgenossenschaften erwähnt
Dora Staudinger die Gewerkschaften,
die beide ihr finanzielles Potential nutzen
und sich - ebenfalls genossenschaftlich
organisierte - Produktionsbetriebe
angliedern sollen. Um aber zu verhindern,
dass diese Produktivgenossenschaften
dem «Profit» verfielen, schlägt sie ein

komplexes Rätesystem von der Gemeinde-

bis zur Landesebene vor.
Diese « Wirtschaftsdemokratie» könnte

im Rahmen einer notwendig gewordenen

«Revitalisierung» des

Genossenschaftsgedankens in Zeiten des
Neoliberalismus neue Aktualität erlangen.
Dazu müsste aber in den bestehenden
Genossenschaften selbst noch sehr viel
Arbeit geleistet werden - durchaus nach
dem Beispiel Dora Staudingers, die
unzählige «Kurse für genossenschaftliche
Arbeit» geleitet (z.B. NW 1922, 248ff.)
und immer wieder Berichte über die «Arbeit

in der Genossenschaftsbewegung»
geschrieben hat (z.B. NW 1922, 36off,
1923,131t!.).

Die religiöse Sozialistin hat sich auch
in die Reich-Gottes-Botschaft von
Leonhard Ragaz vertieft und von 1919 bis

1925 immer wieder mit eigenen Betrachtungen

die Hefte der Neuen Wege
eingeleitet. «Dein König kommt in niedern
Hüllen... » heisst zum Beispiel Dora
Staudingers erste Betrachtung (NW 1919,
5i8ff.). Die Verfasserin meint, «dass
das Gottesreich auf Kräfte wartet, die
hier auf Erden <es an sich reissen>, dass es

gewissermassen starke Magnete braucht,
um es hinunterzuziehen in das Reich der
irdischen Verhältnisse. Glaubenskräfte,
Liebeskräfte ...»

Ab 1926 kommt Dora Staudinger in
den Neuen Wegen nicht mehr vor. In
diese Zeit fällt die Scheidung von ihrem
Mann Hermann Staudinger, der damals
Professor für Chemie an der Universität
Zürich ist. Die Ehe soll an Doras
Engagement für den religiösen Sozialismus
gescheitert sein. Hermann Staudinger
folgt darauf einem Ruf nach Freiburg
im Breisgau, wo ihn 1933 der damalige
Rektor Martin Heidegger wegen
pazifistischer Gesinnung denunzieren wird.3

Zwanzig Jahre später wird Staudinger
den Nobelpreis in Chemie erhalten. Dora
aber geht den Weg, für den ihr die Stadt
Zürich eine Strasse gewidmet hat. Erst in
ihrem späteren Lebensjahren hat sie sich
der Religiös-sozialen Vereinigung wieder

276



angenähert und - nach Aufzeichnungen
ihrer jüngsten Tochter Klär Kaufmann

-1953 einen Ferienkurs auf der Tannbodenalp

besucht.

Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994)
Das Erbe von Dora Staudinger lebte in
der religiös-sozialen Bewegung vor allem
durch ihre älteste Tochter Eva Lezzi-Staudinger

weiter. Wie schon im zweiten Teil
dieser ReSo-Geschichte berichtet, war
Eva Lezzi gleichzeitig Mitglied beider
religiös-sozialen Vereinigungen, um so
die Spaltung wenigstens für sich selbst

zu überwinden (NW 2006,254). Sie war
aber auch bei den «Christen für den Sozi-

n

-s:

alismus» mit dabei, von denen sie sich eine

«Verjüngung» des religiösen Sozialismus

und «so etwas wie eine Basisgemeinde»

erhoffte, wie sie mir in einem Brief
vom 16. Februar 1984 geschrieben hat.
Eva war zeitlebens auf der Suche nach
einer genossenschaftlichen Lebensform.
Als sie nach abgeschlossener Ausbildung
als Lehrerin im Erziehungsheim
Albisbrunn ihren späteren Ehemann Vincenzo
Massimo Lezzi kennen lernte, widmeten
die beiden ihre knappe Freizeit
genossenschaftlichen Zukunftsplänen. Eva und

Massimo, nunmehr «Max» genannt,
lasen schon morgens um 5 Uhr in Gustav
Landauers Werk «Beginnen!», um sich

auf eine gemeinschaftliche Lebensform
vorzubereiten.

Nur vorübergehend war es den
beiden vergönnt, diese Lebensform mit
zwei anderen Ehepaaren, später noch
zusätzlich mit jüdischen Flüchtlingen,
zu verwirklichen. Das war in den frühen

1930er Jahren im «Werkhof» in Rüschlikon,

über den Eva Lezzi im Jubiläumsheft
1981 berichtet hat (NW 1981, 367^.).
Als der Pachtvertrag gekündigt wurde,
fehlte das Geld für den Kauf einer
Ersatzliegenschaft in Wädenswil - trotz
einem Aufruf von Leonhard Ragaz.
«Noch lange bedrückte uns die Frage,
ob wir dadurch einem uns gestellten Auftrag

untreu geworden seien», schreibt
Eva im erwähnten Artikel. «Schliesslich

müssten wir lernen, uns zu bescheiden
und ganz im Kleinen, sei es auch nur mit
dem Schreiben von Adressen oder dem
Verteilen von Flugblättern, der uns
tragenden Hoffnung zu dienen.» In solcher

Bescheidung hat Eva eine immense
Arbeit geleistet. Von 1981 bis zu ihrem 80.

Geburtstag führt sie die Administration
der Neuen Wege, und bis 1991 bleibt
sie Mitglied der Redaktionskommission.

Daneben redigiert sie den Rundbrief
«der neue bund» des Escherbundes, einer
weiteren Vereinigung in der Tradition des

religiösen Sozialismus.
Schon früher hatte Eva Lezzi als

Sekretärin für eine vom Escherbund
gegründete Unternehmung, die
Schreinergenossenschaft Hobel in Zürich,
gearbeitet. Ihren Beruf als Lehrerin durfte
sie nicht ausüben, weil sie durch die
Heirat Italienerin geworden war. Die
Einbürgerungsgesuche stiessen immer
wieder auf Ablehnung, nicht zuletzt

wegen der religiös-sozialen Gesinnung
der beiden Eheleute. Durch den Unfalltod
ihres Mannes 1956 wieder Schweizerin

geworden, konnte Eva eine Stelle an der
hauswirtschaftlichen Fortbildungsschule
Wipkingen antreten. Die Schülerinnen
der 68er-Generation waren begeistert
von ihrer Lehrerin, die erzählte, dass sie

selber einmal in einer WG gelebt habe.

Eva Lezzi-Staudinger
Mitte der 80er Jahre.

277



Eva Lezzi war sich bewusst, dass wir
Jüngeren ihre Lebensradikalität nicht teilen

konnten. Eva sagte mir einmal - leicht

verärgert -, sie sei bei uns und sie arbeite

mit uns nicht wegen uns, sondern in
Treue zum Erbe ihrer Mutter.

Margarete Susman (1872-1966)
Der Beitrag, den die Dichterin, Malerin
und Philosophin Margarete Susman für
die religiös-soziale Bewegung geleistet
hat, ist noch nicht erforscht. Er wird auch
in dem Porträt, das wir von Maja Wicki
in den Neuen Wegen (NW 1996, zziti.)
veröffentlichen durften, nur beiläufig
erwähnt. Dieser unter dem Titel «Exil
als Chance - Irdischer Heimat verirrter
Schein» erschienene Beitrag vermittelt im
übrigen aber ein eindrückliches Bild von
Leben und Denken Margarete Susmans
als Vorläuferin des Feminismus, als
Jüdin und ganz besonders als «Prophetin
unserer Zeit».

m
m &

s*

Am Ferienkurs der
Religiös-sozialen
Vereinigung 1948 in
Amden: links Margarete

Susman, zweite
von rechts Sophie
Zoller, bis 1970
langjährige Administratorin

der Neuen Wege,
rechts aussen Carmen
Weingartner-Studer.

Margarete Susman selbst beschreibt
in ihren Lebenserinnerungen (NW 1954,
4z6tt., 544ff.;i955, 151 ff.) ihre
Herkunft aus einer grossbürgerlichen Familie
in Hamburg, ihren ersten Wegzug nach
Zürich im Alter von zehn Jahren, das

Studium der Philosophie in München,
ihre «gute Ehe» mit dem Kunsthistoriker
Eduard von Bendemann, die jäh durch
ein «leises, unerwartetes Wort» beendet
wurde. Wir lesen auch, dass von Bende-

manns «christliche Eltern glühend meine

Taufe wünschten». Das Christentum

war ihr stets nahe gewesen. «Und doch»,
schreibt sie, «ist bei aller tiefen Liebe zu
Christus das Zerreissen des Gewandes
des Hohenpriesters Kaiphas beim
Anblick des leibhaftigen Sohnes dessen, den
kein Auge erblicken darf, mir immer als

eine letzte Wahrheit geblieben.»
Margarete Susman schildert, wie sie einmal
kurz vor der Taufe stand, sich dann
aber noch am Vorabend beim Pfarrer
telegraphisch entschuldigte. «Ich konnte
aus einem nicht rein religiösen Grunde
nicht zum Christentum übertreten; und
es hielt mich sicher auch ein wohl jedem
jüdischen Menschen bekanntes Gefühl
einer nicht zu durchbrechenden Treue
zurück» (NW 1954, 546).

Nach Hitlers Machtübernahme wusste

Margarete Susman, was drohte; sie

hatte das Unheil in den abgründigen
Augen dieses «banalen Typen» gelesen

(NW 1955, 153f.). Da sie «dieses neue
Deutschland nicht begriff, nicht ertragen
konnte», emigrierte sie in der Silvesternacht

1933/34 in die Schweiz, in der sie

schon ihre ganze Schulzeit verbracht
hatte. Zu jener Zeit lernte sie den Ra-

gaz-Kreis kennen, von dem ihr Gustav
Landauer berichtet hatte. Durch einen

Vortrag des damaligen Aufbau-Redaktors

Max Gerber «Wenn Hitler käme»
sei ihr «die Schweiz wirklich zu einer
Heimat geworden», heisst es in ihren
Erinnerungen weiter. Es folgte eine tiefe

Freundschaft mit Leonhard Ragaz:
«Meine Haltung zu Judentum und
Christentum ist ihm von Anfang an nahe

gewesen und dann immer näher gekommen

- wie es mir auch die seine war. Und fast
beglückender und schöner als seine mir
so vertrauten Abende waren die Einzelgespräche

mit ihm» (NW 1955,155).
Die Lyrikerin veröffentlicht in den

Neuen Wegen eine Reihe von Gedichten.

Die Denkerin geht ihren jüdischen
Wurzeln nach, die sie - wie der befreundete

Martin Buber- in der Botschaft vom
Reich Gottes findet. Sie schreibt Essays
über prophetische Gestalten der Bibel,
aber auch über Nietzsche und Tolstoi.

278



Unter dem Ragaz-Zitat «Es darf keine
Verlorenen geben» verfasst Susman eine

Charakterstudie von Rosa Luxemburg,
um «noch einmal von diesem grossartigen

Leben Zeugnis abzulegen», das «im

persönlichen wie im Geschichtlichen von
einer unerhörten Stärke war» (NW1959,
37ff.). Der scheinbare Widerspruch der

grossen Volksrednerin zu ihrer äusseren

Erscheinung lässt «die winzige Gestalt
über einer riesigen Menschenmenge wie
eine zarte Flamme schweben». Obschon
erklärte Atheistin, sei «doch die Kraft
eines religiösen Messianismus das Gründende

ihres Daseins gewesen», heisst es

in diesem berührenden Porträt.
Zu Margarete Susmans siebzigstem

Geburtstag schreibt L. Ragaz: »Mit
dieser Frau ist etwas zu uns gekommen,

was wir so ganz besonders nötig
hatten..: menschliche Grösse, Grösse der

Seele, und diese namentlich als Grösse
der Güte. Ihr gilt ganz besonders unsere
Dankbarkeit» (NW 1944, 528). 4 Ein
Jahr darauf wird die Freundin gebeten,
Leonhard Ragaz am Ferienkurs in Wesen

mit einer Dankesrede zu ehren (1945,
409ff.) Wie vorausgeahnter Abschied
hört sich an, dass der «Grundsinn» seines

Lebens ein «Kampf gegen den Tod und
alle Todesmächte» gewesen sei.

Margarete Susman lässt sich 1951
auch in die Vorstände der Religiös-sozialen

Vereinigung und der «Freunde der

Neuen Wege» wählen (NW 1951, 317).
1958 erinnert die 86-Jährige in einem
einleitenden Wort zur Jahrestagung der

Religiös-sozialen Vereinigung an «die

Spaltungen unserer Gemeinschaft» und

sagt: «Ich bin über alles Persönliche

hinweg der Gruppe treu geblieben, die

mir am treuesten das Erbe von Ragaz zu
verwalten schien» (NW 1958, 309). Es

gibt zahlreiche Dokumente, die zeigen,
wie sehr Susman unter dieser Spaltung
litt. Jahre zuvor hatte sie in den Neuen

Wegen geschrieben: «Als nach dem Tode

von Ragaz die Einheit des Kreises,
der vorher schon gefährdet war, auf
eine schreckliche Weise zersprang, weil

keiner der ihm Nachfolgenden zugleich
religiös und politisch war, wie es Ragaz

gewesen war, habe ich den ganzen Jammer

erlitten, den dies Zerspringen und
damit der Verlust der alten Freunde mit
sich brachte. Unendliches ging damit für
mich verloren» (NW 1955, 155). Es sei

doch «Aufgabe» des religiösen Sozialismus,

«nicht auf Spaltung, Verwirrung
und Vernichtung, sondern auf Einigung,
auf Klärung in gemeinsamer Verantwortung»

auszugehen (NW 1951, 46). Die
treue Freundin hatte 1949 noch vor der
entscheidenden Auseinandersetzung die

richtigen Worte gefunden: «Eine radikale

Zersprengung zweier Gruppen, die, wenn
auch auf verschiedenem Wege, im letzten
Grunde dasselbe wollen, von derselben
Botschaft ausgegangen sind, kann die

Gegensätze zwischen ihnen nicht lösen,
sondern nur noch mehr vertiefen und
damit zur Zersprengung des Ganzen
führen» (NW 1949, 489).

Gertrud Woker (1878-1968)
Eine der wichtigsten Friedensfrauen der
Schweiz war Gertrud Woker, die an der

Universität Bern als erste Privatdozentin
für Chemie im deutschen Sprachraum
lehrte. Bekannt wurde sie 1925 mit
dem Buch «Der kommende Gift- und
Brandkrieg und seine Auswirkungen
gegenüber der Zivilbevölkerung». Darin
ermahnte sie «im Namen der Würde der
Wissenschaft» die Gelehrten ihrer Zeit,
sie sollten sich nicht im Dienst
militärischer Machtmittel erniedrigen lassen

und nicht «ihre Wissenschaft für destruktive

Zwecke preisgeben», wie Millicent
Furrer-Proud in ihrem Nachruf (NW
1968, 295ff.) zitiert. Bereits 1915 hatte

Woker einen wichtigen Anstoss zur
Gründung der «Frauenliga für Frieden
und Freiheit» in Den Haag gegeben. Sie

zählte zu den «Führenden Frauen

Europas», wie ein 1928 im Verlag Ernst
Reinhardt (München) erschienenes Buch
heisst. 1998 ist eine 440 Seiten starke

Biographie herausgekommen, die dieses

engagierte Leben nachzeichnet.5

279



Gertrud Woker

Erstmals in den Neuen Wegen präsent

ist Gertrud Woker mit dem Vortrag
«Wissenschaft und wissenschaftlicher
Krieg» (NW 1924, 2.55ff.). Auch an
Versammlungen der Religiös-sozialen
Vereinigung tritt sie immer wieder mit
präzisen Analysen der Kriegsmaschinerie
in Erscheinung. In den 1950er Jahren
verwahrt sie sich gegen die Verharmlosung
der Atomwaffen, als wären diese nur die

.'....

y yyy
¦:¦:>:,

¦yy--y.*#* I

Weiterentwicklung einer Sprengbombe.
Kompetent und eindringlich warnt sie

vor dem atomaren und dem biologischen
«fall-out» (NW i960, 308), als Schweizer

Soldaten noch glaubten oder glauben

gemacht wurden, sie könnten sich
dagegen mit Zelt, Helm und Gasmaske
schützen. Ihr Aufsatz «Die Gefährdung
der Bevölkerung durch Atomexplosionsversuche»

(NW 1954, 3ioff.) ist ein

einziger Aufschrei angesichts der
drohenden Verseuchung von Luft, Wasser,

pflanzlichen und tierischen Nahrungsmitteln:

«Wir verlangen Befreiung von
diesem Terror für alle Zeiten.» Die Neuen

Wege dokumentierten auch Wokers
Auseinandersetzung mit der «Erklärung
von 35 prominenten Sozialdemokraten
und Gewerkschaftern», die meinten, sich
für die atomare Aufrüstung der Schweizer

Armee aussprechen zu müssen (NW
1958, 206ff.).

Früh schon warnt Woker vor der

sog. friedlichen Nutzung der Kernenergie,

erstmals 1957 unter dem Titel

«Sind Reaktoren eine Volksgefahr?»
(NW 1957, 205ff.), wo sie den Neuen
Wegen vorwirft, der Propaganda von der
«friedlichen Anwendung der Atomenergie»

aufgesessen zu sein, dann wieder
aus Anlass der «Konferenz der Vereinten
Nationen zur Anwendung der Atomenergie

zu friedlichen Zwecken» im
September 1958 (NW 1958,279ff.). Woker
sieht noch weitere Gefahren für unsere
natürlichen Lebensgrundlagen: vom
(verbleiten) Benzin bis zu gifthaltigen
Reinigungsmitteln, Färb- und Kunststoffen
(NW 1964,5ff.). Sie nimmt mit der
Darstellung der sich häufenden Risiken ein
Phänomen vorweg, das sehr viel später
Ulrich Beck in seinem Buch «Risikogesellschaft»

analysieren wird.
Unter der NS-Herrschaft sind die

Schriften Gertrud Wokers verbrannt
worden, im Kalten Krieg wurden sie

totgeschwiegen. Die antikommunistische
Paranoia tobte, als die gelehrte Friedensfrau

1962 am Moskauer Weltkongress
für Frieden und Abrüstung teilnahm und
diesen als ein «Ereignis von historischer
Bedeutung» würdigte (NW 1962, 261).
Wenig später erklärte sie den
«militärisch-industriellen Komplex» zur
unsichtbaren Macht, die das Lebensrecht
der Völker bedrohe (NW 1963,4iff.). In
einer Zeit «unterdrückter oder diffamierter

Geistesfreiheit», wie es in einem
weiteren Nachruf von Emmy Moor (Öffentlicher

Dienst, 27.09.1968) heisst, konnte
Gertrud Woker ihre rüstungskritischen
Texte fast nur noch in den Neuen Wegen
veröffentlichen. Zuletzt noch hatte sie

gegen die Giftgaseinsätze der US-Truppen

in Vietnam geschrieben (NW 1965,
i34ff.). Als dort die chemische
Kriegführung eskalierte, brach die 8 8-Jährige
zusammen.

Wie uns Millicent Furrer-Proud in
ihrem Nachruf auf die Freundin überliefert
(NW 1968,295ff.), hatte diese «in ihren
letzten Lebenstagen die (Neuen Wege>

immer neben ihrem Bett liegen, obschon
sie zuletzt nur noch die grossen Buchstaben

der Titel des Heftes lesen konnte».

280



Carmen Weingartner-Studer (1908-87)
«Im Wahrheitsdienst müssen wir oft
scharf sein; wenn er aber aus der Liebe

kommt, ist er das Rettende» - mit diesen

Worten hat Carmen Weingartner-Studer
die Aufgabe der Neuen Wege umschrieben

(NW 1955,424L). Sie ist die bis heute

einzige Redaktorin unserer Zeitschrift
(1951-1956). Mitredaktor, auch wenn
er so nicht im Impressum stand, war
Albert Böhler (der 1977 mit mir zusammen
noch einmal die Redaktion übernehmen
sollte). Er berichtet in seinem Nachruf
auf die Freundin (NW 1987, 93ff.), wie
diese «von aussen», aus einem der Musik

verbundenen Leben gekommen sei.

Sie war mit Felix Weingartner verheiratet,

dessen Dirigentenkurse sie einst
besucht hatte, und feierte als Konzert-
und Operndirigentin in verschiedenen
Städten der Schweiz, aber auch in Wien
und Budapest, beachtliche Erfolge.

Als 1941 die militärische Vorzensur
über die Neuen Wege verhängt wurde,
solidarisierte sich Carmens Vater, der
ehemalige SP-Bundesrichter Fritz Studer,

mit Leonhard Ragaz. Vater und Tochter
suchten ihn zusammen in seiner Studierstube

auf. Carmen Weingartner war von
dieser Begegnung so sehr beeindruckt,
dass sie sich bald einmal in den Dienst der

religiös-sozialen «Sache» stellte. 1950
übernahm sie - bislang einmalig - das

Doppelpräsidium der Religiös-sozialen
Vereinigung und der «Freunde der Neuen

Wege». Albert Böhler erinnert sich, wie
nach dem Rücktritt von Bruno Balscheit

1951 Carmen Weingartner «zusammen
mit Margarete Susman und mir die
Redaktion der <Neuen Wege >» übernahm.
Carmen Weingartner aber habe «in diesen

Jahren der Wirrnis, der Kriege und
des atomaren Wahnsinns» die «Hauptlast»

getragen.
Carmen Weingartners Arbeit in den

Neuen Wegen ist so vielseitig, wie es

ihr Werdegang nahe legt. 1945
veröffentlicht sie erste Gedichte, später auch

Betrachtungen wie «Verflachung und
Vertiefung» (NW 1945, 344ff.) oder

«Gott, Mensch, Mitmensch» (NW 1948
398ff.); hinzu kommen kulturelle Essays
über Rembrandts «Verleugnung Petri»

(NW 1954, 289ff.) oder über «Bach und
Mozart» (NW 1956, i88ff.). Als politische

Redaktorin schreibt sie an gegen A-
Bomben-Versuche, die z.B. japanischen
Fischern das Leben kosten: «Die
Menschen verteidigen etwas Faules, wenn es

mit teuflischen Mitteln verteidigt werden

muss, und wir sind nie und nimmer frei,
wenn wir unter dem Zwang des Schlagwortes

stehen: Lieber Krieg, also totale
Vernichtung von Mensch und Tier und
Geist und Seele und Kultur und Sitte,
lieber einen Faustschlag in Christi Angesicht

(und diesmal wissen sie, was sie tun!)
als Kommunismus» (NW 1954,174).

«Es gibt für uns absolut keinen
Kompromiss in der Haltung gegenüber
Krieg, Rüstung und Wiederbewaffnung
Deutschlands», sagt Carmen
Weingartner-Studer als Präsidentin der Religiössozialen

Vereinigung zum Schluss des

Ferienkurses 1952. Sie sagte es als ein
bitteres Wort zur Spaltung, die «viel
Herzblut gekostet» habe (1952, 3 83ff.).
1956 ist es fast wieder soweit. Carmen
Weingartner-Studer und Albert Böhler
erklären im November-/Dezemberheft,
die Redaktion habe sich entschlossen,
«auf die Mitarbeit Dr. Hugo Kramers...
zu verzichten». Er vertrete nicht nur «eine

bestimmte politische Linie», sondern

verfolge sie «bis zur verhängnisvollen
Einseitigkeit» (NW 1956, 573). Ein
vom 5. Februar 1957 datiertes Nachwort

(für das November-/Dezemberheft
1956!) gibt den Rücktritt der Redaktion
bekannt. Kramer hatte die Einberufung
einer a.o. Mitgliederversammlung
verlangt, die ihm einmal mehr das Vertrauen

aussprach. Albert Böhler schreibt in
seinem Nachruf: «Alle waren sich zwar
in der Ablehnung des Antikommunismus
einig. Aber wir empfanden die Verpflichtung

zu einer kritischen Auseinandersetzung

mit dem Weltkommunismus stärker
als andere.»

Carmen Weingartner-Studer beteiligt

281



sich später noch an einer Denkschrift
«Um was es geht? - Eine Stellungnahme

zum Atomkrieg und zu seiner
Vorbereitung» (1958). Beruflich arbeitet sie an
der Basler Universitätsbibliothek, wo sie

zugleich die grosse musikalische
Hinterlassenschaft Felix Weingartners betreut.
«Das war eine überschwere Last, an der
ihr Geist und ihre Kräfte sich verzehrten »,
heisst es im Nachruf von Albert Böhler.

Millicent Furrer-Proud (1891-1977),
Berthe Wicke (1905-1996) und
Helen Kremos (1905-1996)
Was Hansheiri Zürrer 1995 zum 90.
Geburtstag der beiden Freundinnen Berthe
Wicke und Helen Kremos schreibt, gilt
auch für Millicent Furrer-Proud, der

1977 verstorbenen Frau von Paul Furrer,

dem Redaktor der Neuen Wege 1957
bis 1977: Alle drei haben «wesentlich
dazu beigetragen, dass die Kette der

Erscheinungsjahre der Neuen Wege nicht
abriss, als Ende 1956 Carmen
Weingartner von der Redaktion zurücktrat
und die Weiterexistenz der Zeitschrift
gefährdet war»(NW 1995,194). Berthe
Wicke übernahm die Verantwortung für
die theologischen Beiträge, während die
Redaktion Paul Furrer übertragen wurde.

Helen Kremos und Millicent Furrer-
Proud aber waren ständige und beständige

Mitarbeiterinnen.
Von Millicent Furrer-Proud wurde

in dieser Bewegungs-Geschichte schon
einmal erwähnt, dass sie sich einem
Ausschlussverfahren in der SP unterziehen

müsste, weil sie bei ihrer Friedensarbeit
keine Berührungsängste kannte (NW
2006, 204). Sie war mit Gertrud Woker
befreundet und hat immer wieder über
die gemeinsame Friedensarbeit berichtet,
sei es im Rahmen der IFFF oder an den

Kongressen «Verantwortung der Frau
im Atomzeitalter» 1959 in Paris und
i960 in Salzburg mit jeweils 100
Teilnehmerinnen aus Ost und West. In ihrem
Nachruf für die Freundin erinnert sich
Millicent Furrer-Proud auch an die
Zusammenarbeit in einer IFFF-Kommission

gegen wissenschaftliche Kriegführung,
die Gertrud Woker 1924 in Washington
gegründet hatte (NW 1968, 295ff.).

In den Neuen Wegen befasst sich die

gebürtige Engländerin kritisch mit den

Labourregierungen der Nachkriegszeit.
Vor allem aber setzt sie sich mit Problemen

der Dritten Welt auseinander, mit
Afrika, Asien und insbesondere China.
Für die Emanzipation und die Rechte dieser

Völker eintreten heisst für Millicent,
sich «für das Wertvollste an der Tradition

des Westens» einzusetzen (1959,
88). Helen Kremos berichtet in ihrem
Nachruf auf Millicent Furrer-Proud von
einem schwarzen Flüchtling aus Südafrika,

der bei Furrers vorübergehend
Aufnahme fand und es nicht fassen konnte,
dass seine Gastgeberin ihm seine Kleider
wusch und flickte (NW 1977, 256L).

Berthe Wicke und Helen Kremos hatten

vieles gemeinsam: Sie waren beide

gleich alt und starben beide 91-jährig
im selben Jahr. Beider Väter waren in
die Schweiz eingewandert, Berthes Vater
aus Deutschland, Helens Vater aus
Griechenland. Sie waren beide in Luzern
aufgewachsen, hatten Romanistik studiert
und arbeiteten in Zürich an derselben
Schule als Sprachlehrerinnen. Mehr als

50 Jahre hatten sie ihr Leben miteinander

als Wohn- und Arbeitsgemeinschaft
geteilt. Auch zu den Veranstaltungen der

Religiös-sozialen Vereinigung erschienen
sie meistens gemeinsam. Den Kreis um
Leonhard Ragaz hatten sie schon in den

Vorkriegsjahren kennen gelernt. Die
Empfehlung kam von Ignazio Silone, der
damals als antifaschistischer Flüchtling
in Zürich lebte.

Als Berthe Wicke die Verantwortung
für den theologischen Teil der Zeitschrift
übernahm, war auch Helen Kremos zur
Mitarbeit bereit. Gemeinsam hörten sie

Predigten, die sich zur Wiedergabe in den

Neuen Wegen eignen könnten. So sei es

möglich gewesen, «die <Neuen Wege>

jeden Monat mit einer <Betrachtung> zu
beginnen», berichtet Berthe Wicke im
Jubiläumsheft 1981 (NW 1981, 38of.).

282



Nicht ohne Stolz verweist sie auf
theologische Persönlichkeiten, die in unserer
Zeitschrift vorgestellt wurden, «noch
bevor sie allgemein bekannt waren».
Vertreten sind hier die prophetischen
Stimmen des Waldenser Pastors Tullio
Vinay, des brasilianischen Erzbischofs
Dom Hélder Cämara (dessen Zürcher
Rede in NW 1971, 235ff., wiedergegeben

wird) oder des Prager Theologen/.L.
Hromadka (dessen erschütternder Brief
an den sowjetischen Botschafter in Prag
zur «Besetzung der Tschechoslowakei»
in NW 1968, 277L dokumentiert ist).
Wicke befasste sich seit den frühen 60er
Jahren intensiv mit Teilhard de Chardin
und Dietrich Bonhoeffer. Wichtig war ihr
die Gemeinschaft von Taizé, die erstmals
im Februarheft 1959 vorgestellt wurde.
Ausserdem besprach Berthe Wicke
theologische Neuerscheinungen von Paul
Tillich, Helmut Gollwitzer, Dorothée Solle,

J.M. Lochman und Jürgen Moltmann.
Den ersten Artikel als Mitglied der

Redaktionskommission schreibt Berthe
Wicke über die Gewaltlosigkeit Danilo

Dolcis in Sizilien (NW 1957, 11 ff.).
Dann gedenkt sie Simone Weils, weil
diese «zu uns gehört und Anspruch
darauf hat, dass die <Neuen Wege> ihre
Botschaft weiter tragen» (NW i958,245ff.).
Wie der Club of Rome seine «Grenzen
des Wachstums» veröffentlicht, sehen die

Neuen Wege darin Geist vom eigenen
Geist (NW 1972, 2i8ff.) - auch im
Blick auf «ein einfacheres Leben» (NW
1972, 265). In einem offenen Brief an
Pierre Graber, den damaligen Schweizer

Aussenminister, fragt Wicke aber auch,

«warum der Bundesrat den Militärputsch

in Chile nicht verurteilt» (NW
1973, 294ff.).

Probleme der Dritten Welt sind das

gemeinsame Anliegen der beiden
Freundinnen. Von Helen Kremos gezeichnete
Beiträge befassen sich mit dem
afrikanischen Kontinent, mit Vietnam, mit dem
kurdischen Volk oder mit «Chiles Weg
zum Sozialismus»(1972,297ff.). Unmiss-
verständlich lautet das Verdikt der Neuen

Wege über das Apartheidregime: «Hände

weg von einem Land, dessen Reichtum
und Glanz auf solch schreiendem
Unrecht beruht» (NW 1964,150).

Gerechtigkeit für die Dritte Welt wurde
nicht nur in der Zeitschrift abgehandelt.
Berthe Wicke machte mit ihrer «Spiritualität

des Teilens» ernst. Sie hat ihr
Mehrfamilienhaus an der Zürcher Florastrasse
in eine Stiftung eingebracht, deren Er-

«fc "*"

J
träge seit 1979 Entwicklungsprojekten
in der Dritten Welt zugute kommen.
Wie Hansheiri Zürrer in seinem Nachruf

schreibt (NW 1996, 272f.), traf an
der Abdankung für Berthe Wicke auch
ein Brief von Vre Karrer und weiteren
zehn Genossenschafter/innen aus Merka
(Somalia) ein, in dem es hiess: «Danke
vielmals, Frau Dr. Berthe Wicke, für die

Hilfe, die wir von Ihnen für die Schule und
das Ambulatorium erhielten. Wir waren
ohne Hoffnung. Aber sie gaben uns gute
Hoffnung für die Zukunft in Somalia.»

1 Vgl. Mein Weg, Band I, Zürich 1952, 210.
2 In: Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leonhard

Ragaz, Dora Staudinger, Ein sozialistisches

Programm, Olten 1919, 97-111.
3 Zum «Fall Hermann Staudinger» vgl. Hugo Ott,
Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie,

Frankfurt am Main 1988, 20iff.
4 Ragaz hatte Susman mit Jahrgang 1872 offenbar
zwei Jahre jünger gemacht.
5 Gerit von Leitner, Wollen wir unsere Hände

in Unschuld waschen? Gertrud Woker und
die Internationale Frauenliga, Berlin 1998.

Helen Kremos und
Berthe Wicke (von
links), beide um 1983.

283


	Eine "Wolke von Zeuginnen" : zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (3. Teil) : Clara Ragaz-Nadig (1874-1957) ; Hélène Monastier (1882-1976) ; Dora Staudinger-Foerster (1886-1964) ; Eva Lezzi-Staudinger (1907-1994) ; Margarete Susman (1872-1966) ; Gertrud Woker (1878-1968) ; Carmen Weingartner-Studer (1908-87) ; Millicent Furrer-Proud (1891-1977), Berthe Wicke (1905-1996) und Helen Kremos (1905-1996)

