Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 9

Artikel: NW-Gesprach von Willy Spieler mit Urs Eigenmann : "Ich bin Priester
geworden, weil ich etwas bewegen wollte"

Autor: Spieler, Willy / Eigenmann, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprich von Willy Spieler mit Urs Eigenmann

«lch bin Priester
geworden, weil ich etwas
bewegen wollte»

Urs Eigenmann wurde 1946 in Bern geboren. Er hat in
Luzern und Miinster/W Theologie und Philosophie studiert,
war nach der Priesterweibe 1973 zuerst Vikar in Basel und
1977-1982 Assistent an der Uni Fribourg. Seine mebr als 700
Seiten starke Dissertation trdgt den Titel «Politische Praxis
des Glaubens» und den Untertitel «Dom Hélder Camaras

Weg zum Anwalt der Armen und seine Reden an die Reichen».

1984-1996 war Urs Eigenmann Pfarrer in Neuenhof und
Killwangen. Heute lebt er in Luzern, ist priesterlicher Mitar-
beiter in der Pfarrei Gerliswil und unterwegs als « Wander-
theologe», wie er sich selbst bezeichnet. Von seinen zahlrei-
chen Publikationen die wohl bedeutendste ist 1998 erschie-
nen und heisst «Das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
fiir die Erde>. Die andere Vision vom Leben». Darin zeigt
Urs Eigenmann die grosse Ubereinstimmung der Theologie
der Befreiung mit dem religiosen Sozialismus eines Leonhard
Ragaz auf, mit dem er sich seit den 9oer Jahren immer inten-
siver beschdftigt bat. Urs Eigenmann war auch Mitglied des
Vorstandes der Religios-Sozialistischen Vereinigung und hat
fiir sie zablreiche Ferienkurse mitorganisiert und geleitet. Das
folgende Gesprich méchte den Werdegang Urs Eigenmanns
zum religiosen Sozialisten, seine Optionen und Zukunftsent-
wiirfe fiir Kirche und Gesellschaft, aber auch fiir den reli-
giosen Sozialisimus aufzeigen. Unser Freund versteht sich als
jenem Teil der 68er-Generation zugehérig, «dessen Marsch
durch die Institutionen noch nicht in der Toscana geendet
hat». Red.

Die Spiritualisierung des Reiches
Gottes in der katholischen Theologie
Willy Spieler: Urs Eigenmann, der sech-
zigste Geburtstag, den Du am 24. Sep-
tember feierst, hat schon am 18. Juni
stattgefunden. Das Geburtstagsgesprich
in den Neuen Wegen gibt mir die willkom-
mene Gelegenheit, mit Dir zusammen
Deinem aussergewéhnlichen Werdegang
zum religisen Sozialisten nachzugehen.
Von allen katholischen Schweizer The-
ologen, die dem religiosen Sozialismus
nahe stehen, hast Du Dich am meisten
mit der Reich-Gottes-Verkiindigung von
Leonbard Ragaz identifiziert. Wie bist
Du dazu gekommen?

Urs Eigenmann: Als ich nach vier Jah-
ren pastoraler Tatigkeit in Basel fur
ein Dissertationsprojekt nach Freiburg
ging, beschaftigte mich das Thema der
sozialen oder politischen Predigt. In die-
sem Zusammenhang stiess ich auf die
als Buch erschienene Dissertation «Zur
religids-sozialen Predigtpraxis und homi-
letischen Theorie bei Leonbard Ragaz»
von Ulrich von den Steinen. Das war die
erste Begegnung mit Ragaz und seiner
Reich-Gottes-Theologie.

WS: Das Buch bat einen wunderschionen
Haupttitel. ..
UE: Ja, «Agitation fiir das Reich Gottes».
Der Titel sollte zeigen, dass Ragaz das
Reich Gottes nicht nur fir wichtig hielt,
sondern auch mit Power dafiir agierte.
Nachdem ich Dom Hélder Camaras
Leben und Reden als Dissertationsthema
gewihlt hatte, entdeckte ich eine grosse
Ubereinstimmung zwischen der Theolo-
gie der Befreiung und der Reich-Gottes-
Theologie von Leonhard Ragaz.

WS: Wie Ragaz siebst Du im «Reich
Gottes» den «fundamentalen Schliissel-
begriff» der christlichen Botschaft und
ihrer Praxis. Aber Du schreibst, dieser
Schliisselbegriff sei Dir in Deinem The-
ologiestudium kawm begegnet. Wie ist
das méglich?

UE: Reich Gottes kam in Vorlesungen

262



tiber das Neue Testament und die
Christologie zwar vor, aber nicht als
zentrales Thema und wenn tiberhaupt,
dann in einer «end-eschatologisierten»,
wir konnten sagen, «jenseitshiretischen»
Weise. Reich Gottes war die alleinige Tat
Gottes am Ende der Tage. Ich erinnere
mich, wie wir im Seminar uns die Kopfe
heiss geredet haben, was denn das Reich
Gottes fiir uns hier und heute soll, wenn
es doch am Ende der Zeiten gleichsam au-
tomatisch als Tat Gottes kommen werde.
Ein damals berithmter Neutestamentler,
Rudolf Schnackenburg, hatte ein Buch
tiber «Gottes Herrschaft und Reich»
geschrieben und darin das Reich Gottes
auf eine rein religios-spirituelle Grosse
reduziert. Wie einer, der professionell die
Bibel erforschte, zentrale Dimensionen
des Reich-Gottes-Zeugnisses derart aus-
blenden konnte, ist unglaublich.

WS: Immerhin hatte auch das Konzil
das Reich Gottes als politisch relevante
Grésse wieder entdeckt.
UE: Ja, aber das ist heute in der euro-
paischen Theologie nicht prasent, ob-
wohl es in beiden Konstitutionen nicht
zu iiberlesen ist: Das Konzil versteht die
Kirche wesentlich von dem in Jesus ange-
kommenen Reich Gottes her. Im Dienst
am Reich Gottes sieht es ihre zentrale
Sendung. In der von Gott geschenkten
Vollendung des Reiches Gottes erkennt
es die letzte Bestimmung der Kirche.
Ich habe nach dem Konzil von 1966
bis 1972 Theologie studiert und habe
in Miinster vor allem die Transzenden-
taltheologie des Konzilstheologen Karl
Rahner kennen gelernt. Hier aber spielte
das Reich Gottes iiberhaupt keine Rolle.
Ubrigens auch nicht in der Politischen
Theologie von Johann Baptist Metz.
Besonders interessiert hatte mich von
Anfang an der historische Jesus. In die-
sem Zusammenhang stiess ich auf die
Arbeiten von Joachim Jeremias, einem
bedeutenden Vertreter der historisch-
kritischen Bibelauslegung. Er hat als
Summe seiner Forschung ein Buch mit

dem Titel «Neutestamentliche Theolo-
gie» geschrieben. Als junger Vikar habe
ich kaum eine Predigt gehalten, ohne
vorgangig dieses Buch zu konsultieren.
Jeremias war kein systematischer Theo-
loge, sondern ein Bibliker, der im Reich
Gottes das zentrale Anliegen Jesu sah.
Frei von jeder Spiritualisierung hat Je-
remias Jesu Rede vom Reich Gottes als
Verheissung fiir die Armen in ihrer Par-
teilichkeit erkannt.

Die Option fiir Arme, Gefangene und
Blinde

WS: «Reich Gottes» ist als Begriff schwer
vermittelbar. Auch der Messias Jesus hat

Bilder und Gleichnisse verwendet, um
uns zu sagen, was Reich Gottes meint.
Konnten wir nicht genauso gut « Welt
Gottes» sagens
UE: Durchaus — soweit es eine Welt ist,
die sich an der Lebenslogik des Reiches
Gottes orientiert, eine Welt also, die
sich nicht in sich selber abschliesst und
vergotzt.

Ich unterscheide im Verstindnis des
Reiches Gottes drei Dimensionen: Ers-
tens und mit Franz . Hinkelammert die

263

«Ich entdeckte eine
grosse Ubereinstim-
mung zwischen der
Theologie der Befrei-
ung und der Reich-
Gottes-Theologie von
Leonhard Ragaz»
(Urs Eigenmann im
NW-Gesprich am 8.
August 2006 in
seiner Wohnung in
Luzern).



transzendentale Dimension, d.h. das
Reich Gottes selbst stellt die Bedingung
der Moglichkeit dar, uns darauf einzulas-
sen; zweitens die historische Dimension,
nach welcher die Reich-Gottes-Praxis
und -Botschaft Jesu konkrete Hinweise
fur die Gestaltung der Welt enthalt und
drittens die eschatologische Dimension,
wonach das Reich Gottes in der letzten
Konsequenz seiner Vollendung nicht
Tat des Menschen, sondern Geschenk
Gottes ist.

WS: Bedeutet die transzendentale Di-
mension, dass Reich Gottes schon da
sein muss, damit wir uns itberbaupt auf
das Reich Gottes einlassen kénnen?

UE: Bei der Lektire von Ragaz’ «Die
Botschaft vom Reiche Gottes» habe ich
1996 eine dichte Erfahrung gemacht.
Beim Abschnitt tiber das Doppelgleich-
nis, wo Jesus das Reich Gottes einerseits
mit einem kostbaren Schatz im Acker
vergleicht und anderseits mit einem
Handler, der fiir eine kostbare Perle alles
hergibt, ging mir plotzlich ein Licht auf:
Es gibt eine Ubereinstimmung zwischen
dem, wovon ich im Innersten erfullt bin,
also zwischen meiner Vision fiir mich
und die Welt und dem Reich-Gottes-
Zeugnis Jesu. Der Vergleich mit einem
Schatz im Acker oder mit einer kostbaren
Perle bedeutet, dass das Reich Gottes uns
ganz erfiillt. Was es inhaltlich ist, das
einen oder eine erfillt, wird dann deut-
lich in Jesu Verkiindigung und Praxis des
Reiches Gottes. Aber das Zusammenfal-
len zwischen dem, was mich innerlich er-
fullt, und dem, was ich hier als Botschaft
vorfinde, hat mich tiberrascht. Das Reich
Gottes erschien mir wie ein inneres Licht
oder ein Feuer, das mich ermutigt, mich
auf den Weg der Nachfolge zu machen.

WS: Dem Schliisselbegriff Reich Gottes
entspricht eine zentrale Option. Du hast
einmal von einer dreifachen Option Jesu
fiir Arme, Gefangene und Blinde gespro-
chen. Was ist die politische Bedeutung
dieser dreifachen Option?

UE: Die Grundlage dieser dreifachen
Option ist die programmatische Zusam-
menfassung des Anliegens Jesu, das er in
seinem ersten Offentlichen Auftreten in
der Synagoge von Nazareth formuliert:
«Der Geist des Herrn ruht auf mir, weil
er mich gesalbt hat, Armen das Evan-
gelium zu verkiindigen. Er hat mich ge-
sandt, Gefangenen Freiheit und Blinden
das Augenlicht zu verkiindigen.» Spater
habe ich festgestellt, dass es eine funda-
mentale Ubereinstimmung gibt zwischen
dieser Option fiir die Armen, Gefangenen
und Blinden und der Gesellschaftsforma-
tionstheorie des franzosischen Marxisten
Louis Althusser.

Althusser, der aus der katholischen
Tradition kam, der auch die Katho-
lische Aktion in Lyon gegriindet hatte,
versteht die Gesellschaft als ein komplex
strukturiertes Ganzes von Okonomie,
Politik und Ideologie. Diese drei Be-
reiche bearbeiten die Probleme, die eine
Gesellschaft 16sen muss: das physische
Uberleben ihrer Mitglieder, die Regelung
ithres Zusammenlebens und die Erkli-
rung, worin ein sinnvolles Leben besteht.
Die dreifache Option besteht im Engage-
ment fir diejenigen, die innerhalb dieser
Strukturen die Benachteiligten sind: die
okonomisch Armen, die Gefangenen, die
unter politischer Herrschaft leiden, und
die Blinden, die ideologisch bzw. religios
bevormundet sind.

Reich-Gottes-Vertraglichkeitspriifung
fiir gesellschaftliche Verhaltnisse

WS: Von Dir stammt der Begriff der
«Reich-Gottes-Vertriglichkeitspriifung».
Was verstebst Du darunter?

UE: Wenn es eine Europavertraglichkeits-
prifung, eine Umweltvertraglichkeits-
prifung usw. gibt, dann miisste es, wenn
denn das Reich Gottes das zentrale An-
liegen Jesu war, auch eine Reich-Gottes-
Vertriglichkeitspriifung fir gesellschaft-
liche Verhiltnisse geben. Ich habe nach
einer Denkkategorie gesucht, die uns
zwingt, nach dem Verhaltnis von Reich
Gottes und Gesellschaft zu fragen. Sie

264



sollte zugleich ein qualitatives Kriterium
zur Beurteilung der Gesellschaft im Licht
eben dieses Reiches Gottes enthalten.

Wenn ich frage, wie weit wir vom
Reich Gottes entfernt sind oder was wir
noch tun mussen, damit das Reich Gottes
mehr Wirklichkeit wird, dann laufen wir
Gefahr zu meinen, wir konnten das Reich
Gottes eines Tages aus eigener Kraft er-
reichen. Wenn ich dagegen frage, ob
die bestehenden Verhaltnisse uberhaupt
kompatibel mit dem Reich Gottes sind,
dann ist das einerseits zwar nur eine ne-
gative Abgrenzung, sie nimmt anderseits
aber ernst, dass das Reich Gottes nicht
ein in sich geschlossenes Modell ist, das
es zu verwirklichen gilt, sondern dass es
Perspektiven, Leitlinien, Optionen ent-
halt, an denen ich mich orientieren kann,
um die Verhiltnisse heute zu beurteilen
und zu gestalten.

WS: Geben diese Perspektiven, Leitlinien,
Optionen iiber das binaus, was wir als
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schopfung (GES), gewissermassen
als die Grundwerte des Reiches Gottes
benennens

UE: Es handelt sich um eine radikale
Option fiir diese Werte. Fiir Jesus geht
es bei der Gerechtigkeit nicht um eine
Verbesserung, sondern um eine Umkeh-
rung unserer Verhdltnisse. Wenn er den
Armen, und zwar den Bettelarmen, das
Reich Gottes verheisst, dann sind Ver-
hiltnisse, in denen es diese Bettelarmen
gibt, mit dem Reich Gottes nicht verein-
bar. Dann bedeutet die radikale Umkehr,
dass die Letzten die Ersten, die Ersten die
Letzten sein werden. Der GFS-Prozess
ist ein historisches Projekt innerhalb des
utopischen Horizontes des Reiches Got-
tes als Vollendung der Geschichte.

WS: Wir miissen ja auch eine politische
Sprache finden, die jenen vermittelbar ist,
die nicht religids sind. Wenn wir ihnen
gegeniiber im Namen des Reiches Gottes
Politik betreiben, werden wir fundamen-
talistisch.

UE: Mit der Rede vom Reich Gottes be-
wegen wir uns in einem Sprachspiel, das
eine biblische Grundlage hat, aber heute
so nicht eins zu eins vermittelt werden
kann. Es gibt ja auch die Meinung, die
das Wort vom Reich Gottes vermeiden
will, weil es an das Dritte Reich erinnern
konnte. Ich bin jedoch mit Jor Sobrino
und Max Seckler der Meinung, dass wir
Reich Gottes sagen miissen, damit gerade
deutlich wird, dass es um etwas radikal
Anderes geht als bei den herrschenden
Reichen der Welt.

Das Wort von der «Gottesherrschaft»
wire dagegen problematisch, weil es als
eine Kategorie der Gewalt missverstan-
den werden konnte.

Gegenuber Christinnen und Christen
gebrauche ich den Begriff des Reiches
Gottes, um zu zeigen, was mit ihm alles
verbunden ist. Aber gegeniiber Leuten,
die nicht kirchlich sozialisiert sind, wiir-
de ich diesen Begriff nicht verwenden.
Auch bei Jesus geht es um die Sache, um
die Praxis, im Sinne von Matthius 25
darum, den Hungernden zu essen, den
Diirstenden zu trinken zu geben.

33 «Worte zum Sonntag» und ein
wapokalyptischer Fluch»

WS: Als Sprecher des « Wortes zum Sonn-
tag» am Fernsehen DRS in den Jahren
1986 bis 1991 hast Du fiir Deine kon-
krete Art der Verkiindigung nicht nur
Zustimmung, sondern auch Beschimp-
fungen, ja Morddrobungen erhalten.
Das um die Mattscheibe vereinigte Pan-
toffelvolk bhat Dir vor allem die Kritik
am ersten Irakkrieg des dlteren Bush
iibel genommen. Mit dem Ragaz-Zitat
«Gott duldet solche Gréssen nicht» und
einem «apokalyptischen Fluch» hast Du
die Macht verurteilt, die ibren Willen der
Welt aufzwingen will. Dein Buch «Nicht
im Driiben fischen. Worte zum Sonntag»
(Edition Exodus 1992) enthdlt die von
Dir gesprochenen Texte und dokumen-
tiert Zuschauerreaktionen.

UE: Diese sechs Jahre, in denen ich 33
Sendungen gemacht habe, waren eine

265



spannende Zeit. Ich habe fast kein heis-
ses Eisen ausgelassen, u.a. iiber die In-
strumentalisierung der Religion in der
Werbung gesprochen und eben auch iiber
den Golfkrieg. Anlass gab ein Inserat
der EDP, auf dem nach dem Ausbruch
dieses unseligen Kriegs in grossen Lettern
stand: «Danke USA». Jetzt reicht’s, habe
ich mir gesagt. Statt eines religidsen Dan-
kes hielt ich eher einen apokalyptischen
Fluch fiir angebracht.

Darauf sind zwei Kongzessionsbe-
schwerden eingegangen, die aber von der
damaligen Unabhingigen Beschwerdeins-
tanz abgelehnt wurden. Sie hielt Analo-
gien zwischen der Pax Americana und der
Pax Romana fiir zuldssig, zumal sie in
den USA selbst in Anspruch genommen
werden. Es war und ist also alles andere
als eine Fremdzuschreibung ...

WS: ... wie auch der positiv besetzte Be-
griff «Empire» in den Thinktanks der
beiden Bush zeigt ...

UE: Es gab aber einigen Knatsch im Leut-
schenbach, der zustindige Redaktor war
mit meinem Wort zum Sonntag zwar ein-
verstanden, andere aber haben mir vor-
geworfen, ich wiirde dieses Sendegefiss
gefihrden. Das Wort zum Sonntag war
und ist jedoch keine elektronische Kan-
zel, sondern eine Kommentarsendung,
die dazu auffordert, aktuelle Ereignisse
in Gesellschaft und Politik aus christli-
cher Sicht zu beurteilen.

Erinnerung an einen Vorgdnger:
Georg Sebastian Huber

WS: « Vom Christentum zum Reiche Got-
tes» hiess ein Buch, das in den 1930er
Jahren erschienen ist und prompt auf den
romischen Index der verbotenen Biicher
kam. Verfasser war der Priester Georg
Sebastian Huber, dem der Bischof von
St. Gallen sogar verbot, in der religits-
sozialen Bewegung zu verkebren. Hubers
These, dass die Kirche nicht Selbstzweck
und schon gar nicht das Reich Gottes
selber sei, galt damals als haretisch. In
Deinem Buch «Das Reich Gottes und

seine Gerechtigkeit fiir die Erde» gibt es
ein Kapitel «Kirche und Reich Gottes»,
das exakt diese These entwickelt und
begriindet. Wie reagiert die Amtskirche
heute auf diese ibre «Relativierung»?
UE: Ich habe dieses Buch gelesen und
weiss auch, was Georg Sebastian Huber
von seinem Bischof und den romischen
Zensurinstanzen erdulden musste. Mir
ist solche Kritik von der sog. Amtskir-
che erspart geblieben. Im Gegenteil, der
frihere Bischof von Basel, Otto Wiist,
den ich seit meinem zehnten Lebensjahr
kannte, als er 1956 als Vikar nach Bern
kam, war mir stets freundschaftlich
verbunden. Nach seinem gesundheits-
bedingten Riicktritt vom Bischofsamt
habe ich ihm mein Buch zugestellt. Er hat
mir darauf einen Brief geschrieben, aus
dem ich zitiere: «Mit Interesse habe ich
angefangen, es zu lesen. Beim ersten Ka-
pitel ist mir aufgegangen, wie das Reich
Gottes tatsachlich das hochste Anliegen
der Verkiindigung Jesu ist. In unserer
traditionellen Theologie habe ich dies
nie so deutlich spiren kénnen.»

Es war auch Otto Wist, der das im
Rahmen der diézesanen Dekanenkon-
ferenz entwickelte Arbeitsinstrument
fiir pastorales Handeln im Bistum Basel
mit grossem Interesse verfolgt und am
Schluss unterschrieben hat. Es folgte dem
bekannten Dreischritt von Sehen — Ur-
teilen — Handeln der Befreiungstheologie
und stand unter dem Titel «Suchet zuerst
das Reich Goites und seine Gerechtig-
keit!»

Noch hohere Instanzen haben sich
bis jetzt nicht um mich gekiimmert. Ich
habe den Vorteil, nicht berithmt zu sein,
also lisst man mich in Ruhe. Einmal al-
lerdings, als mein Buch «Hochgebete.
Texte zum Teilen von Brot und Wein»
herausgekommen war, hat die Nuntiatur
in Bern den ersten Band in fiinf Exemp-
laren bestellt. Wohl nicht zum Selbstge-
brauch. Aber es ist keine Post bei mir
eingetroffen, weder von Ratzinger noch
von sonst irgendwem im Vatikan.

266



WS: Also gibt es doch noch Fortschritte
in der katholischen Kirche, wenn man
Deine Position mit der Repression gegen-
ither Georg Sebastian Huber vergleicht,
der nicht nur indiziert, sondern in die
Flumserberge zwangsversetzt und mit
einem Publikationsverbot bedacht wur-
de. Du bist nach Bruder Georg Sebastian
der erste und bislang einzige katholische
Priester, der dhnlich stark in der religi-
Os-sozialistischen Bewegung verwurzelt
ist. Eigentlich ist Georg Sebastian Huber
durch Deine Arbeit fiir die gemeinsame
Sache ein ganz klein wenig rebabilitiert
worden.

UE: Das kann man so sagen.

Eine nicht ganz harmlose Theologie
und ihre Hintertreibung

WS: Du hittest gern eine akademische
Laufbahn eingeschlagen. Es wurden Dir
Kandidaten vorgezogen, die Dich nicht
an wissenschaftlicher Qualifikation,
wobl aber an «Orthodoxie» iibertrafen.
Wie lebst Du mit dieser Krinkung, wenn
es denn eine ist?

UE: Die Krankung halt sich in Grenzen.
Ich habe ja nicht im Blick auf eine akade-
mische Karriere promoviert. Nach mei-
nen vier Jahren als Vikar in Basel machte
ich eine Reflexionspause. Diese fiel in
eine Zeit, in der eine spannende wissen-
schaftstheoretische Diskussion in der

katholischen Theologie im Gange war.
1976 erschien die Dissertation von Hel-
mut Peukert, die eine Grundlagendiskus-
sion innerhalb der Fundamentaltheologie
ausloste. Zur selben Zeit kamen immer
wichtigere Werke der Befreiungstheolo-
gie heraus. Ich lernte den Befreiungstheo-
logen Enrigue Dussel personlich kennen,
als er in Fribourg Gastvorlesungen hielt
und Ehrendoktor der dortigen Univer-
sitit wurde — gegen den ausdricklichen
Willen des Vatikans.

Bei Dussel hatte ich ein theologisches
Schliisselerlebnis. In seiner Vorlesung
{iber den Exodus ist mir aufgegangen, wie
in der Bibel die historischen Verhiltnisse

und die Erfahrungen des Mose in Agyp-
ten danach in Midian, also ausserhalb
des vom Pharao beherrschten Agypten,
religios-theologisch gedeutet werden.
Denn Jahwe sagt hier dem Mose, er ha-
be das Elend seines Volkes gesehen und
wolle es aus Agypten herausfithren. Das
war der Anfang meines erkenntnistheo-
retischen Bruchs mit einer idealistischen
Konzeption von Theologie, die so tut,
als ob das theologische Reden von Gott
nichts zu tun hitte mit der Welt.

WS: Es geht um die Ubersetzung der Ex-

odus-Erfahrung in je neue Kontexte.
UE: Dussels Grundkategorie ist ja die

267

«Ich gehore zu dem
Teil der 68er-Genera-
tion, dessen Marsch
durch die Institutio-
nen noch nicht in der
Toscana geendet hat.»



Welt, die sich im negativen johannei-
schen Sinne als Totalitdt versteht, aus-
serhalb der es nichts gibt und die die
Verhiltnisse, die sie in sich produziert
— namlich Abhingigkeiten, damals fiir
die versklavten Hebrier/innen, heute fiir
die Armen in Lateinamerika — absolut
setzt ...

WS: ... heute im Sinne des totalen
Marktes im Neoliberalismus.

UE: Das ist das Idolatrische, Vergotzende
dieses Systems.

Mit den gewonnenen Erkenntnissen
blieb ich nicht an der Universitit, son-
dern ging in die Pastoral. Ich war Pfarrer
in zwei Pfarreien, auch Dekan wihrend
acht Jahren. In dieser Zeit habe ich al-
lerdings festgestellt, dass Leute auf theo-
logische Lebrstiible gelangten, denen ich
durchaus das Wasser reichen konnte. Ich
habe mich dann auch dreimal beworben,
einmal in Fribourg und zweimal in Lu-
zern. Das wurde von Personen, die es
nicht verdienen, genannt zu werden, sys-
tematisch hintertrieben. Einmal landete
ich immerhin auf dem zweiten Platz.

Es wire auch nicht das Paradies auf
Erden gewesen, wihrend 30 Jahren Vor-
lesungen zu halten, abgesehen von all
den mithsamen Mechanismen an diesen
Fakultiten und den Querelen mit ande-
ren Kollegen. Auf der anderen Seite hat
das, was geschrieben wird, nicht dasselbe
Gewicht, wenn es nicht von einem Lehr-
stuhlinhaber kommt. Das ist ja auch das
Problem von Ragaz geworden, als er von
seiner Professur zurtcktrat.

Vor etwa vier Jahren habe ich dann
gleichwohl die Anfrage erhalten, ob ich
einen Lebrauftrag an der theologischen
Fakultit Luzern im Rahmen des Dritten
Bildungsweges tibernehmen wiirde. Ich
sagte zu und wurde von der Fakultit
problemlos gewihlt. So kann ich mei-
ne nicht ganz harmlose Theologie doch
noch priifungsrelevant vermitteln.

WS: Ragaz hat allerdings dank seinem
Riicktritt auch eine andere Sprache ge-

funden, die niher bei den Leuten war.
Durch seine Art zu reden und zu schrei-
ben hat er vermutlich mehr Basis erreicht,
als wenn er im theologisch-professoralen
Milieu brilliert hitte.

UE: Das ist so. Aber in meinem pasto-
ralen Engagement und im Umgang mit
Studierenden, die bereits iiber Praxiser-
fahrung verfugen, bin ich dieser Basis ja
auch nicht fern.

WS: Du bist iiberbaupt bei den Leuten,
wie Dein grosses Engagement in der Reli-
gids-Sozialistischen Vereinigung zeigt.

Wider die Vergotzung der Sichtbarkeit
WS: Ganz auf der Linie der religics-so-
zialen Reich-Gottes-Theologie liegt das
von Dir mitinitiierte Projekt « Agape fei-
ern. Grundlagen und Modelle» (Edition
Exodus 2002). Es sollte den Pfarreien
neue Impulse der Gottesdienstgestaltung
geben. Welche Aufnabme hat es gefun-
den?

UE: Zunichst einmal hat es sich recht
gut verkauft. Wichtiger noch aber sind
die Pfarreien und Gemeinden, die die-
se altkirchliche Liturgie aufgenommen
haben. Sie hat den Vorteil, dass sie ei-
nerseits in der Form nicht eindeutig
festgelegt ist, was grosse Gestaltungs-
moglichkeiten offen ldsst, und dass sie
anderseits nicht an den Vorsitz durch eine
ordinierte Person gebunden ist. Die Li-
turgie gibt priesterlosen Gemeinden und
auch 6kumenischen Zusammenkiinften
die Moglichkeit, den Mahlcharakter des
Zusammenseins im Namen Jesu real zu
erfahren. Wir sind in diesem Sommer im
Rahmen eines 6kumenischen Projekts
auf dem Jakobsweg von Morges nach
Genf marschiert und haben in Bosset, der
Aussenstation des Weltkirchenrates fir
theologische Fragen der Okumene, mit
Brot, Fisch und Wein eine sehr eindriick-
liche Agapefeier durchgefiihrt,

In der Pfarrei Gerliswil kommen wir
zu einer solchen Agapefeier zweimal
im Jahr, am Hohen Donnerstag und an
Pfingsten, zusammen. Ich koche dann

268



auch. Am Hohen Donnerstag beteiligen
sich die Erstkommunikant/innen mit ih-
ren Familien, insgesamt iiber 200 Leu-
te. Man hat nicht einfach eine stilisierte
Hostie, sondern es wird in Erinnerung an
Jesus wirklich gegessen und getrunken.

WS: Wie reagiert die Amtskirche auf
diese Agapefeiern?

UE: Es gab insgesamt zwei Gespriche mit
dem amtierenden Dibzesanbischof von
Basel, sie dauerten je drei Stunden. Er
hat uns vorgeworfen, wir wollten durch
die Agape die Eucharistie ersetzen. Das
ist barer Unsinn. In der Urgemeinde gibt
es auch beides, die Eucharistiefeier und
das Agapemahl als zwei nebeneinander
hergehende Traditionen. Wir schlagen
Agapefeiern im Anschluss an einen
Wortgottesdienst oder im Anschluss an
eine Eucharistiefeier vor. Also nichts von
Agape als Ersatz fiir die Feier der Eu-
charistie. Wenn natiirlich die Politik der
Amtskirche dazu fihrt, dass es weniger
Priester gibt, weil sie das Priesteramt
auf zolibatire Minner reduziert, dann
weichen die Leute in Ermangelung einer
Eucharistiefeier auf Wortgottesdienste
und Agapefeiern aus. Aber das ist das
Problem der Amtskirche.

WS: Hand aufs Herz, die theologische
Relevanz dieses Agapemabhls ist doch der-
jenigen der Eucharistiefeier mindestens
ebenbiirtig.

UE: Natiirlich. Es ist zwar keine Feier
im Sinne des katholischen Kirchenrechts,
aber letztlich gilt: «Wo zwei oder drei in
meinem Namen sich versammeln, da bin
ich mitten unter thnen» (Mt. 18,20). Das
ist genau das Problem, dass heute das
Romisch-Katholische, das Kirchenrecht-
liche, Institutionelle das Bestimmende fiir
alles sein will, was biblische Lektiire, Tra-
dition usw. ist. Es ldsst sich nicht in Fra-
ge stellen, nicht einmal durch das Reich
Gottes. Es wird erst noch in einer Weise
totalisiert, die der franzosische Jesuit
Joseph Moingt als «Vergotzung der Sicht-
barkeit» kritisiert hat. Die theologische

Uniformierung, die seit einigen Jahren un-
ter massgeblichem Einfluss von Ratzinger
betrieben wird, ist in der Geschichte der
Kirche ohne Beispiel. Sie ist eigentlich
haretisch; denn mit der Festlegung des
Kanons, d.h. des verbindlichen Umfangs
der biblischen Schriften, ist eben auch
die Pluralitat der Theologien etwa der
Synoptiker, des Johannes, des Paulus, der
Apokalypse usw. kanonisiert worden.

Der Weg der Kirche in die Irrelevanz
WS: In Deinem kleinen und gebaltvollen
Buch «Am Rand die Mitte suchen. Un-
terwegs zu einer diakonischen Gemein-
dekirche der Basis» (Edition Exodus
1990) zitierst Du Karl Rabner: «Einen
Menschen von morgen fiir den Glauben
zu gewinnen ist fiir die Kirche wichtiger,
als zwei von gestern im Glauben zu be-
wahren...» Wo sind sie, die « Menschen
von morgen» in der Kirche?

UE: Hier bei uns sehe ich sie kaum. Trotz-
dem hat Rahner Recht. Vielleicht kommt
es auch bei uns zu einer Entwicklung,
wie sie in Frankreich sich abzeichnet, wo
immer mehr Leute, die nicht kirchlich
sozialisiert wurden, als Erwachsene die
biblische Botschaft entdecken und sich
taufen lassen. Es muss aber wohl noch
mehr von diesem mittelstindisch-biirger-
lich gepragten Christentum absterben,
damit iiberhaupt etwas Neues entstehen
kann. Geschichtlich gesehen ist eine Er-
neuerung der Kirche kaum je aus den
bestehenden Verhiltnissen heraus ent-
standen. Es ging nicht ohne Neugriin-
dungen, neue Orden zum Beispiel.

WS: Wie sieht es mit den Menschen von
morgen beim theologischen Nachwuchs
aus, den Du ja aus nichster Nihe beob-
achten kannst?

UE: Man merkt gleich, fiir wen das
Reich Gottes die zentrale Kategorie der
biblischen Botschaft und ihrer Verkiin-
digung ist. Das kann man nicht lehren,
man kann nur darauf hinweisen. Es gibt
Studierende, die bei mir Arbeiten tiber
diese zentrale Kategorie schreiben, z.B.

269



die Programme der FDP und der Griinen
einer Reich-Gottes-Vertriglichkeitsprii-
fung unterziehen. Die meisten Priester-
amtskandidaten, wenn auch nicht alle,
suchen eine Berufsrolle und sind eher
klerikal gepragt.

WS: Du hast in einer Zeit der kongzilia-
ren Erneuerung Theologie studiert und
hast Dir vermutlich die Entwicklung der
Kirche anders vorgestellt. Bist Du sehr
enttauschi?

UE: Ja, es gibt diese Enttduschung, auch
eine gewisse Wut. Das wurde mir beson-
ders deutlich, als ich eingeladen wurde,
mich am dreibandigen Buchprojekt von
Mariano Delgado und Gotthard Fuchs
«Die Kirchenkritik der Mystiker» zu be-
teiligen. Ich habe den Artikel tiber Dom
Heélder Camara geschrieben. Dabei bin
ich noch einmal seiner Sicht der Kirche
nachgegangen und habe sie in Zusam-
menhang gebracht mit seiner mystischen
Christusverbundenheit. Da ist mir wie-
der deutlich geworden, was er gedacht
und gelebt und was auch mich inspiriert
hat. Es ist so ziemlich das Gegenteil von
dem, was im real existierenden Katholi-
zismus von heute ablauft.

WS: Selbst in Recife, der Diozese Dom
Hélders.

UE: Vor allem dort. Die Kurie hat Cima-
ra durch einen unbedeutenden Kirchen-
rechtler ersetzt. In Wien haben sie Kar-
dinal Konig zuerst durch Krenn ersetzen
wollen und dann durch Groer ersetzt.
Das sind sowohl Dummbheiten als auch
Frechheiten.

Es gibt heute in der oberen Kirchen-
leitung bis hin zum Kardinalskollegium
keine vergleichbaren Personlichkeiten,
wie es sie zur Zeit des Konzils bis in
die 80er Jahre noch gegeben hat. Gerne
mochte ich Gber diese Nivellierung einen
Artikel schreiben, der in Anlehnung an
Antonio Rosminis «funf Wunden» von
«funf Geschwiiren» der Kirche handeln
wiirde. Eines der tibelsten Geschwiire ist
das, was Albert Gorres 1966 in seiner

«Pathologie des katholischen Christen-
tums» in dem von Rahner herausgege-
benen Handbuch der Pastoraltheologie
als «Loyalismus» bezeichnet hat, Zur
[llustration: Es gibt im Bistum Basel eine
Checkliste vom 10. Juli 2003 «Anfor-
derungsprofil fiir die Ubernahme eines
Amtes als Dekan/Co-Dekan...» Unter
«Bereich spirituelle Kompetenz» steht
als erstes: «Loyalitdt gegeniiber dem Bi-
schof und dem Bistum, die getragen ist
durch die Verwurzelung im dreifaltigen
Gott.»

Wenn ich mich bei Vortragen und
Kursen in Deutschland vorstellen muss,
sage ich zuweilen: Ich gehore zu dem
Teil der 68er-Generation, dessen Marsch
durch die Institutionen noch nicht in der
Toscana geendet hat. Ja, wird sind Pries-
ter geworden, weil wir etwas bewegen
wollten. Aber der Backlash begann schon
1968 mit Humane Vitae. Schon wihrend
des Konzils hiess es: Das Konzil geht,
die Kurie bleibt. Es ist auch den seithe-
rigen Papsten nicht gelungen, die Kurie
zu reformieren, wenn sie es tiberhaupt
je wollten. Das hilt noch 20 bis 30 Jah-
re an: die Ausschaltung von kritischen
Theologen, die Fernhaltung glaubwiir-
diger Personlichkeiten vom Bischofsamt
oder gar ihre Entfernung wie im Fall von
Jacques Gaillot. Aber das ist der Weg
in die gesellschaftliche Irrelevanz. Im
schlimmsten Fall wird die Kirche Steig-
biigelhalterin der biirgerlichen Gesell-
schaft und lidt damit aus der Perspektive
des Reiches Gottes eine grosse Schuld
auf sich. Weite Bereiche dessen, was in
der Kirche geschieht, misste man unter
dem Gesichtspunkt des Reiches Gottes
dem Anti-Reich zuordnen.

Vor Gott hat Bestand, was dem Leben
dient

WS: Wir konnten auch selbstkritisch wei-
ter fragen: Wo sind die «Menschen von
morgen» im religiosen Sozialismus? Du
selbst hast fiir die Religiés-Sozialistische
Vereinigung einen enormen Einsatz ge-
leistet, als Mitglied des Vorstandes, als

270



Leiter von Ferienkursen und zuletzt noch
in der Vorbereitung des [1.RS-Kongresses
in Luzern. Wie wiirden wir, die Resos
und die Neuen Wege, eine Reich-Gottes-
Vertriglichkeitspriifung bestehens

UE: Ich gehe von einer Doppelstrategie
aus. Unsere erste Aufgabe ist es, die
Verhaltnisse zu analysieren. Sie haben
eine Logik, die aufgedeckt werden kann,
sodass wir wissen, was warum wie ab-
lauft. Wir bestreiten den Anspruch dieses
neoliberalen Aberglaubens, dass es al-
len Menschen besser gehe, wenn sie sich
den Marktmechanismen unterordneten.
Durch diese Analyse verandert sich die
Welt noch nicht, aber es wire der erste

Akt des Gottesglaubens, den Aberglau-
ben an diese Mechanismen aufzugeben.
Der Gegensatz zum Gottesglauben ist ja
nicht der Atheismus, sondern der Gét-
zendienst.

Das zweite ist, dass man in den beste-
henden Verhiltnissen — die ja nie so total
beherrscht werden konnen, wie das der
Neoliberalismus sich theoretisch vorstellt
—nach Nischen, nach Breschen, nach Al-
ternativen sucht und sich mit Gruppen
verbiindet, die ebenfalls Wege aus die-
sem System suchen. Das Reich Gottes ist
nicht daran gebunden, dass es als solches
etikettiert wird, worauf es ankommt, ist
die befreiende Praxis. Sie vollzieht sich
in NGOs wie Attac, Greenpeace oder
Erklarung von Bern.

Die Neuen Wege erfillen die erste
Aufgabe, sie leisten das Analytische wie

wenige Zeitschriften. Zum zweiten Teil
dieser Doppelstrategie gibt es wertvolle
Ansitze unter den religiosen Sozialis-
tinnen und Sozialisten, von Vre Karrers
Arbeit in Somalia bis zum Projekt einer
gemeinsamen Alterswobngruppe. Die
Chaos-Theorie zeigt, wie ganz Kleines
ganz Grosses auslosen kann. Der Volks-
mund spricht vom Tropfen, der das Fass
zum Uberlaufen bringt. Es gibt keinen
Totalentwurf, sondern nur Schritte in
die richtige Richtung, zusammen mit
andern. Vor Gott hat alles Bestand, was
dem Leben dient.

WS: Du bezeichnest Dich als « Wander-
theologen». Wohin wandert der Theolo-
ge und religiose Sozialist Urs Eigenmann
in den ndichsten Jahren?

UE: Zunichst einmal geht es auf die
Pensionierung zu. Das heisst auch Aus-
einandersetzung mit der Beschranktheit
des menschlichen Lebens. Ich méchte in
meiner pastoralen Arbeit noch einiges
verwirklichen. Auf der Ebene der Pfarrei
machen wir Bewusstseinsbildung, indem
wir uns mit der «Clean-Clothes-Cam-
paign» auseinandersetzen. In Predigten,
Erwachsenenbildung und Elternabenden
versuche ich, meine Theologie einzubrin-
gen. Wenn ich eine Theologie der Eu-
charistie entwickle, die eine Vision fiir
die Welt enthilt, dann merken die Leute,
dass religiose Rede und Veranderung der
Verhiltnisse zusammen gehéren. Dann
habe ich weiterhin meinen Lehrauftrag
in Pastoraltheologie. Hinzu kommt ein
Buchprojekt tiber die Sakramentenpas-
toral im Dienst am Reich Gottes, wie
ich sie in meinen Vorlesungen entwick-
le. Dann werde ich wohl auch weiterhin
theopoetische Texte schreiben, Mit einer
Anstellung von nur noch 6o Prozent habe
ich zudem Zeit, Musik zu machen. Mit
Portativ, Maultrommeln und Kantele bin
ich auch schon an Konzerten aufgetreten.
Gerne denke ich dabei an das Wort von
Ernst Bloch, die Musik sei die utopischste
aller Kiinste. Das hatte dann ja auch et-
was mit dem Reich Gottes zu tun. @

271

«Religiose Rede und
Veranderung der Ver-
hiltnisse gehoren
zusammen» (Bilder:
W. Spieler).



	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Urs Eigenmann : "Ich bin Priester geworden, weil ich etwas bewegen wollte"

