
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 9

Artikel: NW-Gespräch von Willy Spieler mit Urs Eigenmann : "Ich bin Priester
geworden, weil ich etwas bewegen wollte"

Autor: Spieler, Willy / Eigenmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Willy Spieler mit Urs Eigenmann

«Ich bin Priester
geworden, weil ich etwas
bewegen wollte»

Urs Eigenmann wurde 1946 in Bern geboren. Er hat in
Luzern und Münster/W Theologie und Philosophie studiert,
war nach der Priesterweihe 1973 zuerst Vikar in Basel und
1977-1982 Assistent an der Uni Fribourg. Seine mehr als 700
Seiten starke Dissertation trägt den Titel «Politische Praxis
des Glaubens» und den Untertitel «Dom Hélder Câmaras
Weg zum Anwalt der Armen und seine Reden an die Reichen».

1984-1996 war Urs Eigenmann Pfarrer in Neuenhof und
Killwangen. Heute lebt er in Luzern, ist priesterlicher Mitarbeiter

in der Pfarrei Gerliswil und unterwegs als «

Wandertheologe», wie er sich selbst bezeichnet. Von seinen zahlreichen

Publikationen die wohl bedeutendste ist 1998 erschienen

und heisst «(Das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
für die Erde). Die andere Vision vom Leben». Darin zeigt
Urs Eigenmann die grosse Übereinstimmung der Theologie
der Befreiung mit dem religiösen Sozialismus eines Leonhard
Ragaz auf, mit dem er sich seit den 90er Jahren immer intensiver

beschäftigt hat. Urs Eigenmann war auch Mitglied des

Vorstandes der Religiös-Sozialistischen Vereinigung und hat
für sie zahlreiche Ferienkurse mitorganisiert und geleitet. Das
folgende Gespräch möchte den Werdegang Urs Eigenmanns
zum religiösen Sozialisten, seine Optionen und Zukunftsentwürfe

für Kirche und Gesellschaft, aber auch für den
religiösen Sozialismus aufzeigen. Unser Freund versteht sich als

jenem Teil der 68er-Generation zugehörig, «dessen Marsch
durch die Institutionen noch nicht in der Toscana geendet
hat». Red.

Die Spiritualisierung des Reiches
Gottes in der katholischen Theologie
Willy Spieler: Urs Eigenmann, der
sechzigste Geburtstag, den Du am 24.
September feierst, hat schon am 18. Juni
stattgefunden. Das Geburtstagsgespräch
in den Neuen Wegen gibt mir die willkommene

Gelegenheit, mit Dir zusammen
Deinem aussergewöhnlichen Werdegang
zum religiösen Sozialisten nachzugehen.
Von allen katholischen Schweizer
Theologen, die dem religiösen Sozialismus
nahe stehen, hast Du Dich am meisten
mit der Reich-Gottes-Verkündigung von
Leonhard Ragaz identifiziert. Wie bist
Du dazu gekommen?
Urs Eigenmann: Als ich nach vier Jahren

pastoraler Tätigkeit in Basel für
ein Dissertationsprojekt nach Freiburg
ging, beschäftigte mich das Thema der
sozialen oder politischen Predigt. In
diesem Zusammenhang stiess ich auf die
als Buch erschienene Dissertation «Zur
religiös-sozialen Predigtpraxis und
homiletischen Theorie bei Leonhard Ragaz»
von Ulrich von den Steinen. Das war die
erste Begegnung mit Ragaz und seiner
Reich-Gottes-Theologie.

WS: Das Buch hat einen wunderschönen
Haupttitel...
UE: Ja, «Agitation für das Reich Gottes».
Der Titel sollte zeigen, dass Ragaz das
Reich Gottes nicht nur für wichtig hielt,
sondern auch mit Power dafür agierte.

Nachdem ich Dom Hélder Câmaras
Leben und Reden als Dissertationsthema
gewählt hatte, entdeckte ich eine grosse
Übereinstimmung zwischen der Theologie

der Befreiung und der Reich-Gottes-
Theologie von Leonhard Ragaz.

WS: Wie Ragaz siehst Du im «Reich
Gottes» den «fundamentalen Schlüsselbegriff»

der christlichen Botschaft und
ihrer Praxis. Aber Du schreibst, dieser
Schlüsselbegriff sei Dir in Deinem
Theologiestudium kaum begegnet. Wie ist
das möglich?
UE: Reich Gottes kam in Vorlesungen

262



über das Neue Testament und die
Christologie zwar vor, aber nicht als
zentrales Thema und wenn überhaupt,
dann in einer «end-eschatologisierten»,
wir könnten sagen, «jenseitshäretischen»
Weise. Reich Gottes war die alleinige Tat
Gottes am Ende der Tage. Ich erinnere
mich, wie wir im Seminar uns die Köpfe
heiss geredet haben, was denn das Reich
Gottes für uns hier und heute soll, wenn
es doch am Ende der Zeiten gleichsam
automatisch als Tat Gottes kommen werde.
Ein damals berühmter Neutestamentier,
Rudolf Schnackenburg, hatte ein Buch
über «Gottes Herrschaft und Reich»
geschrieben und darin das Reich Gottes
auf eine rein religiös-spirituelle Grösse
reduziert. Wie einer, der professionell die

Bibel erforschte, zentrale Dimensionen
des Reich-Gottes-Zeugnisses derart
ausblenden konnte, ist unglaublich.

WS: Immerhin hatte auch das Konzil
das Reich Gottes als politisch relevante
Grösse wieder entdeckt.
UE: Ja, aber das ist heute in der
europäischen Theologie nicht präsent,
obwohl es in beiden Konstitutionen nicht
zu überlesen ist: Das Konzil versteht die
Kirche wesentlich von dem in Jesus
angekommenen Reich Gottes her. Im Dienst
am Reich Gottes sieht es ihre zentrale
Sendung. In der von Gott geschenkten
Vollendung des Reiches Gottes erkennt
es die letzte Bestimmung der Kirche.

Ich habe nach dem Konzil von 1966
bis 1972 Theologie studiert und habe
in Münster vor allem die Transzendentaltheologie

des Konzilstheologen Karl
Rahner kennen gelernt. Hier aber spielte
das Reich Gottes überhaupt keine Rolle.
Übrigens auch nicht in der Politischen
Theologie von Johann Baptist Metz.

Besonders interessiert hatte mich von
Anfang an der historische Jesus. In
diesem Zusammenhang stiess ich auf die
Arbeiten von Joachim Jeremias, einem
bedeutenden Vertreter der historischkritischen

Bibelauslegung. Er hat als
Summe seiner Forschung ein Buch mit

dem Titel «Neutestamentliche Theologie»

geschrieben. Als junger Vikar habe
ich kaum eine Predigt gehalten, ohne

vorgängig dieses Buch zu konsultieren.
Jeremias war kein systematischer Theologe,

sondern ein Bibliker, der im Reich
Gottes das zentrale Anliegen Jesu sah.

Frei von jeder Spiritualisierung hat
Jeremias Jesu Rede vom Reich Gottes als

Verheissung für die Armen in ihrer
Parteilichkeit erkannt.

Die Option für Arme, Gefangene und
Blinde
WS: «Reich Gottes» ist als Begriffschwer
vermittelbar. Auch der Messias Jesus hat

iiiiiiiihiiii

w

m

v

Bilder und Gleichnisse verwendet, um
uns zu sagen, was Reich Gottes meint.
Könnten wir nicht genauso gut « Welt
Gottes» sagen?
UE: Durchaus - soweit es eine Welt ist,
die sich an der Lebenslogik des Reiches

Gottes orientiert, eine Welt also, die
sich nicht in sich selber abschliesst und

vergötzt.
Ich unterscheide im Verständnis des

Reiches Gottes drei Dimensionen:
Erstens und mit Franz J. Hinkelammert die

«Ich entdeckte eine

grosse Übereinstimmung

zwischen der
Theologie der Befreiung

und der Reich-
Gottes-Theologie von
Leonhard Ragaz»
(Urs Eigenmann im
NW-Gespräch am 8.

August 2006 in
seiner Wohnung in
Luzern).

263



transzendentale Dimension, d.h. das
Reich Gottes selbst stellt die Bedingung
der Möglichkeit dar, uns darauf einzulassen;

zweitens die historische Dimension,
nach welcher die Reich-Gottes-Praxis
und -Botschaft Jesu konkrete Hinweise
für die Gestaltung der Welt enthält und
drittens die eschatologische Dimension,
wonach das Reich Gottes in der letzten

Konsequenz seiner Vollendung nicht
Tat des Menschen, sondern Geschenk
Gottes ist.

WS: Bedeutet die transzendentale
Dimension, dass Reich Gottes schon da
sein muss, damit wir uns überhaupt auf
das Reich Gottes einlassen können?
UE: Bei der Lektüre von Ragaz' «Die
Botschaft vom Reiche Gottes» habe ich
1996 eine dichte Erfahrung gemacht.
Beim Abschnitt über das Doppelgleichnis,

wo Jesus das Reich Gottes einerseits
mit einem kostbaren Schatz im Acker
vergleicht und anderseits mit einem
Händler, der für eine kostbare Perle alles

hergibt, ging mir plötzlich ein Licht auf:
Es gibt eine Übereinstimmung zwischen
dem, wovon ich im Innersten erfüllt bin,
also zwischen meiner Vision für mich
und die Welt und dem Reich-Gottes-
Zeugnis Jesu. Der Vergleich mit einem
Schatz im Acker oder mit einer kostbaren
Perle bedeutet, dass das Reich Gottes uns

ganz erfüllt. Was es inhaltlich ist, das

einen oder eine erfüllt, wird dann deutlich

in Jesu Verkündigung und Praxis des

Reiches Gottes. Aber das Zusammenfallen

zwischen dem, was mich innerlich
erfüllt, und dem, was ich hier als Botschaft
vorfinde, hat mich überrascht. Das Reich
Gottes erschien mir wie ein inneres Licht
oder ein Feuer, das mich ermutigt, mich
auf den Weg der Nachfolge zu machen.

WS: Dem Schlüsselbegriff Reich Gottes
entspricht eine zentrale Option. Du hast
einmal von einer dreifachen Option Jesu

für Arme, Gefangene und Blinde gesprochen.

Was ist die politische Bedeutung
dieser dreifachen Option?

UE: Die Grundlage dieser dreifachen
Option ist die programmatische
Zusammenfassung des Anliegens Jesu, das er in
seinem ersten öffentlichen Auftreten in
der Synagoge von Nazareth formuliert:
«Der Geist des Herrn ruht auf mir, weil
er mich gesalbt hat, Armen das
Evangelium zu verkündigen. Er hat mich
gesandt, Gefangenen Freiheit und Blinden
das Augenlicht zu verkündigen.» Später
habe ich festgestellt, dass es eine
fundamentale Übereinstimmung gibt zwischen
dieser Option für die Armen, Gefangenen
und Blinden und der Gesellschaftsformationstheorie

des französischen Marxisten
Louis Althusser.

Althusser, der aus der katholischen
Tradition kam, der auch die Katholische

Aktion in Lyon gegründet hatte,
versteht die Gesellschaft als ein komplex
strukturiertes Ganzes von Ökonomie,
Politik und Ideologie. Diese drei
Bereiche bearbeiten die Probleme, die eine
Gesellschaft lösen muss: das physische
Überleben ihrer Mitglieder, die Regelung
ihres Zusammenlebens und die Erklärung,

worin ein sinnvolles Leben besteht.
Die dreifache Option besteht im Engagement

für diejenigen, die innerhalb dieser
Strukturen die Benachteiligten sind: die
ökonomisch Armen, die Gefangenen, die

unter politischer Herrschaft leiden, und
die Blinden, die ideologisch bzw. religiös
bevormundet sind.

Reich-Gottes-Verträglichkeitsprüfung
für gesellschaftliche Verhältnisse
WS: Von Dir stammt der Begriff der
«Reich-Gottes- Verträglichkeitsprüfung».
Was verstehst Du darunter?
UE: Wenn es eine Europaverträglichkeitsprüfung,

eine Umweltverträglichkeitsprüfung

usw. gibt, dann müsste es, wenn
denn das Reich Gottes das zentrale
Anliegen Jesu war, auch eine Reich-Gottes-
Verträglichkeitsprüfung für gesellschaftliche

Verhältnisse geben. Ich habe nach
einer Denkkategorie gesucht, die uns
zwingt, nach dem Verhältnis von Reich
Gottes und Gesellschaft zu fragen. Sie

264



sollte zugleich ein qualitatives Kriterium
zur Beurteilung der Gesellschaft im Licht
eben dieses Reiches Gottes enthalten.

Wenn ich frage, wie weit wir vom
Reich Gottes entfernt sind oder was wir
noch tun müssen, damit das Reich Gottes
mehr Wirklichkeit wird, dann laufen wir
Gefahr zu meinen, wir könnten das Reich
Gottes eines Tages aus eigener Kraft
erreichen. Wenn ich dagegen frage, ob
die bestehenden Verhältnisse überhaupt
kompatibel mit dem Reich Gottes sind,
dann ist das einerseits zwar nur eine
negative Abgrenzung, sie nimmt anderseits
aber ernst, dass das Reich Gottes nicht
ein in sich geschlossenes Modell ist, das

es zu verwirklichen gilt, sondern dass es

Perspektiven, Leitlinien, Optionen
enthält, an denen ich mich orientieren kann,
um die Verhältnisse heute zu beurteilen
und zu gestalten.

WS: Gehen diese Perspektiven, Leitlinien,
Optionen über das hinaus, was wir als

Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung (GFS), gewissermassen
als die Grundwerte des Reiches Gottes
benennen?
UE: Es handelt sich um eine radikale
Option für diese Werte. Für Jesus geht
es bei der Gerechtigkeit nicht um eine

Verbesserung, sondern um eine Umkehrung

unserer Verhältnisse. Wenn er den

Armen, und zwar den Bettelarmen, das

Reich Gottes verheisst, dann sind
Verhältnisse, in denen es diese Bettelarmen
gibt, mit dem Reich Gottes nicht vereinbar.

Dann bedeutet die radikale Umkehr,
dass die Letzten die Ersten, die Ersten die
Letzten sein werden. Der GFS-Prozess
ist ein historisches Projekt innerhalb des

utopischen Horizontes des Reiches Gottes

als Vollendung der Geschichte.

WS: Wir müssen ja auch eine politische
Sprache finden, die jenen vermittelbar ist,
die nicht religiös sind. Wenn wir ihnen
gegenüber im Namen des Reiches Gottes
Politik betreiben, werden wir fundamentalistisch.

UE: Mit der Rede vom Reich Gottes

bewegen wir uns in einem Sprachspiel, das

eine biblische Grundlage hat, aber heute

so nicht eins zu eins vermittelt werden
kann. Es gibt ja auch die Meinung, die
das Wort vom Reich Gottes vermeiden

will, weil es an das Dritte Reich erinnern
könnte. Ich bin jedoch mit Jon Sobrino
und Max Seckler der Meinung, dass wir
Reich Gottes sagen müssen, damit gerade
deutlich wird, dass es um etwas radikal
Anderes geht als bei den herrschenden
Reichen der Welt.

Das Wort von der « Gottesherrschaft»
wäre dagegen problematisch, weil es als

eine Kategorie der Gewalt missverstanden

werden könnte.
Gegenüber Christinnen und Christen

gebrauche ich den Begriff des Reiches

Gottes, um zu zeigen, was mit ihm alles
verbunden ist. Aber gegenüber Leuten,
die nicht kirchlich sozialisiert sind, würde

ich diesen Begriff nicht verwenden.
Auch bei Jesus geht es um die Sache, um
die Praxis, im Sinne von Matthäus 25
darum, den Hungernden zu essen, den
Dürstenden zu trinken zu geben.

33 «Worte zum Sonntag» und ein

«apokalyptischer Fluch»
WS: Als Sprecher des « Wortes zum Sonntag»

am Fernsehen DRS in den Jahren
1986 bis 1991 hast Du für Deine
konkrete Art der Verkündigung nicht nur
Zustimmung, sondern auch Beschimpfungen,

ja Morddrohungen erhalten.
Das um die Mattscheibe vereinigte
Pantoffelvolk hat Dir vor allem die Kritik
am ersten Irakkrieg des älteren Bush
übel genommen. Mit dem Ragaz-Zitat
«Gott duldet solche Grössen nicht» und
einem «apokalyptischen Fluch» hast Du
die Macht verurteilt, die ihren Willen der
Welt aufzwingen will. Dein Buch «Nicht
im Drüben fischen. Worte zum Sonntag»
(Edition Exodus 1992) enthält die von
Dir gesprochenen Texte und dokumentiert

Zuschauerreaktionen.
UE: Diese sechs Jahre, in denen ich 33
Sendungen gemacht habe, waren eine

265



spannende Zeit. Ich habe fast kein heis-

ses Eisen ausgelassen, u.a. über die

Instrumentalisierung der Religion in der

Werbung gesprochen und eben auch über
den Golfkrieg. Anlass gab ein Inserat
der FDP, auf dem nach dem Ausbruch
dieses unseligen Kriegs in grossen Lettern
stand: «Danke USA». Jetzt reicht's, habe
ich mir gesagt. Statt eines religiösen Dankes

hielt ich eher einen apokalyptischen
Fluch für angebracht.

Darauf sind zwei Konzessionsbeschwerden

eingegangen, die aber von der

damaligen Unabhängigen Beschwerdeinstanz

abgelehnt wurden. Sie hielt Analogien

zwischen der Pax Americana und der

Pax Romana für zulässig, zumal sie in
den USA selbst in Anspruch genommen
werden. Es war und ist also alles andere
als eine Fremdzuschreibung

WS:... wie auch der positiv besetzte

Begriff «Empire» in den Thinktanks der
beiden Bush zeigt...
UE: Es gab aber einigen Knatsch im Leut-
schenbach, der zuständige Redaktor war
mit meinem Wort zum Sonntag zwar
einverstanden, andere aber haben mir
vorgeworfen, ich würde dieses Sendegefäss

gefährden. Das Wort zum Sonntag war
und ist jedoch keine elektronische Kanzel,

sondern eine Kommentarsendung,
die dazu auffordert, aktuelle Ereignisse
in Gesellschaft und Politik aus christlicher

Sicht zu beurteilen.

Erinnerung an einen Vorgänger:
Georg Sebastian Huber
WS: «Vom Christentum zum Reiche Gottes»

hiess ein Buch, das in den 1930er
Jahren erschienen ist und prompt aufden

römischen Index der verbotenen Bücher
kam. Verfasser war der Priester Georg
Sebastian Huber, dem der Bischof von
St. Gallen sogar verbot, in der religiössozialen

Bewegung zu verkehren. Hubers
These, dass die Kirche nicht Selbstzweck
und schon gar nicht das Reich Gottes
selber sei, galt damals als häretisch. In
Deinem Buch «Das Reich Gottes und

seine Gerechtigkeit für die Erde» gibt es

ein Kapitel «Kirche und Reich Gottes»,
das exakt diese These entwickelt und
begründet. Wie reagiert die Amtskirche
heute auf diese ihre «Relativierung»?
UE: Ich habe dieses Buch gelesen und
weiss auch, was Georg Sebastian Huber
von seinem Bischof und den römischen
Zensurinstanzen erdulden müsste. Mir
ist solche Kritik von der sog. Amtskirche

erspart geblieben. Im Gegenteil, der
frühere Bischof von Basel, Otto Wüst,
den ich seit meinem zehnten Lebensjahr
kannte, als er 1956 als Vikar nach Bern

kam, war mir stets freundschaftlich
verbunden. Nach seinem gesundheitsbedingten

Rücktritt vom Bischofsamt
habe ich ihm mein Buch zugestellt. Er hat
mir darauf einen Brief geschrieben, aus
dem ich zitiere: «Mit Interesse habe ich

angefangen, es zu lesen. Beim ersten
Kapitel ist mir aufgegangen, wie das Reich
Gottes tatsächlich das höchste Anliegen
der Verkündigung Jesu ist. In unserer
traditionellen Theologie habe ich dies

nie so deutlich spüren können.»
Es war auch Otto Wüst, der das im

Rahmen der diözesanen Dekanenkonferenz

entwickelte Arbeitsinstrument
für pastorales Handeln im Bistum Basel

mit grossem Interesse verfolgt und am
Schluss unterschrieben hat. Es folgte dem
bekannten Dreischritt von Sehen -
Urteilen - Handeln der Befreiungstheologie
und stand unter dem Titel «Suchet zuerst
das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit!»

Noch höhere Instanzen haben sich
bis jetzt nicht um mich gekümmert. Ich
habe den Vorteil, nicht berühmt zu sein,
also lässt man mich in Ruhe. Einmal
allerdings, als mein Buch «Hochgebete.
Texte zum Teilen von Brot und Wein»

herausgekommen war, hat die Nuntiatur
in Bern den ersten Band in fünf Exemplaren

bestellt. Wohl nicht zum Selbstgebrauch.

Aber es ist keine Post bei mir
eingetroffen, weder von Ratzinger noch

von sonst irgendwem im Vatikan.

266



WS: Also gibt es doch noch Fortschritte
in der katholischen Kirche, wenn man
Deine Position mit der Repression gegenüber

Georg Sebastian Huber vergleicht,
der nicht nur indiziert, sondern in die

Flumserberge zwangsversetzt und mit
einem Publikationsverbot bedacht wurde.

Du bist nach Bruder Georg Sebastian

der erste und bislang einzige katholische
Priester, der ähnlich stark in der
religiös-sozialistischen Bewegung verwurzelt
ist. Eigentlich ist Georg Sebastian Huber
durch Deine Arbeit für die gemeinsame
Sache ein ganz klein wenig rehabilitiert
worden.
UE: Das kann man so sagen.

katholischen Theologie im Gange war.
1976 erschien die Dissertation von Helmut

Peukert, die eine Grundlagendiskussion

innerhalb der Fundamentaltheologie
auslöste. Zur selben Zeit kamen immer
wichtigere Werke der Befreiungstheologie

heraus. Ich lernte den Befreiungstheologen

Enrique Dussel persönlich kennen,
als er in Fribourg Gastvorlesungen hielt
und Ehrendoktor der dortigen Universität

wurde - gegen den ausdrücklichen
Willen des Vatikans.

Bei Dussel hatte ich ein theologisches
Schlüsselerlebnis. In seiner Vorlesung
über den Exodus ist mir aufgegangen, wie
in der Bibel die historischen Verhältnisse

js»

¦Mien m
«V*

ss

II ^

Eine nicht ganz harmlose Theologie
und ihre Hintertreibung
WS: Du hättest gern eine akademische

Laufbahn eingeschlagen. Es wurden Dir
Kandidaten vorgezogen, die Dich nicht
an wissenschaftlicher Qualifikation,
wohl aber an «Orthodoxie» übertrafen.
Wie lebst Du mit dieser Kränkung, wenn
es denn eine ist?
UE: Die Kränkung hält sich in Grenzen.
Ich habe ja nicht im Blick auf eine
akademische Karriere promoviert. Nach meinen

vier Jahren als Vikar in Basel machte
ich eine Reflexionspause. Diese fiel in
eine Zeit, in der eine spannende
wissenschaftstheoretische Diskussion in der

und die Erfahrungen des Mose in Ägypten

danach in Midian, also ausserhalb
des vom Pharao beherrschten Ägypten,
religiös-theologisch gedeutet werden.
Denn Jahwe sagt hier dem Mose, er habe

das Elend seines Volkes gesehen und
wolle es aus Ägypten herausführen. Das

war der Anfang meines erkenntnistheoretischen

Bruchs mit einer idealistischen

Konzeption von Theologie, die so tut,
als ob das theologische Reden von Gott
nichts zu tun hätte mit der Welt.

WS: Es geht um die Übersetzung der

Exodus-Erfahrung in je neue Kontexte.
UE: Dussels Grundkategorie ist ja die

«Ich gehöre zu dem
Teil der 68er-Genera-
tion, dessen Marsch
durch die Institutionen

noch nicht in der
Toscana geendet hat. »

267



Welt, die sich im negativen johannei-
schen Sinne als Totalität versteht,
ausserhalb der es nichts gibt und die die
Verhältnisse, die sie in sich produziert
- nämlich Abhängigkeiten, damals für
die versklavten Hebräer/innen, heute für
die Armen in Lateinamerika - absolut
setzt

WS: heute im Sinne des totalen
Marktes im Neoliberalismus.
UE: Das ist das Idolatrische, Vergötzende
dieses Systems.

Mit den gewonnenen Erkenntnissen
blieb ich nicht an der Universität,
sondern ging in die Pastoral. Ich war Pfarrer
in zwei Pfarreien, auch Dekan während
acht Jahren. In dieser Zeit habe ich
allerdings festgestellt, dass Leute auf
theologische Lehrstühle gelangten, denen ich
durchaus das Wasser reichen konnte. Ich
habe mich dann auch dreimal beworben,
einmal in Fribourg und zweimal in
Luzern. Das wurde von Personen, die es

nicht verdienen, genannt zu werden,
systematisch hintertrieben. Einmal landete
ich immerhin auf dem zweiten Platz.

Es wäre auch nicht das Paradies auf
Erden gewesen, während 3 o Jahren
Vorlesungen zu halten, abgesehen von all
den mühsamen Mechanismen an diesen
Fakultäten und den Querelen mit anderen

Kollegen. Auf der anderen Seite hat
das, was geschrieben wird, nicht dasselbe

Gewicht, wenn es nicht von einem
Lehrstuhlinhaber kommt. Das ist ja auch das
Problem von Ragaz geworden, als er von
seiner Professur zurücktrat.

Vor etwa vier Jahren habe ich dann
gleichwohl die Anfrage erhalten, ob ich
einen Lehrauftrag an der theologischen
Fakultät Luzern im Rahmen des Dritten
Bildungsweges übernehmen würde. Ich

sagte zu und wurde von der Fakultät
problemlos gewählt. So kann ich meine

nicht ganz harmlose Theologie doch
noch prüfungsrelevant vermitteln.

WS: Ragaz hat allerdings dank seinem
Rücktritt auch eine andere Sprache ge¬

funden, die näher bei den Leuten war.
Durch seine Art zu reden und zu schreiben

hat er vermutlich mehr Basis erreicht,
als wenn er im theologisch-professoralen
Milieu brilliert hätte.
UE: Das ist so. Aber in meinem pastoralen

Engagement und im Umgang mit
Studierenden, die bereits über Praxiserfahrung

verfügen, bin ich dieser Basis ja
auch nicht fern.

WS: Du bist überhaupt bei den Leuten,
wie Dein grosses Engagement in der
Religiös-Sozialistischen Vereinigung zeigt.

Wider die Vergötzung der Sichtbarkeit
WS: Ganz auf der Linie der religiös-sozialen

Reich-Gottes-Theologie Hegt das

von Dir mitinitiierte Projekt «Agape
feiern. Grundlagen und Modelle» (Edition
Exodus 2002). Es sollte den Pfarreien
neue Impulse der Gottesdienstgestaltung
geben. Welche Aufnahme hat es gefunden?

UE: Zunächst einmal hat es sich recht

gut verkauft. Wichtiger noch aber sind
die Pfarreien und Gemeinden, die diese

altkirchliche Liturgie aufgenommen
haben. Sie hat den Vorteil, dass sie

einerseits in der Form nicht eindeutig
festgelegt ist, was grosse
Gestaltungsmöglichkeiten offen lässt, und dass sie

anderseits nicht an den Vorsitz durch eine
ordinierte Person gebunden ist. Die
Liturgie gibt priesterlosen Gemeinden und
auch ökumenischen Zusammenkünften
die Möglichkeit, den Mahlcharakter des

Zusammenseins im Namen Jesu real zu
erfahren. Wir sind in diesem Sommer im
Rahmen eines ökumenischen Projekts
auf dem Jakobsweg von Morges nach
Genf marschiert und haben in Bosset, der
Aussenstation des Weltkirchenrates für
theologische Fragen der Ökumene, mit
Brot, Fisch und Wein eine sehr eindrückliche

Agapefeier durchgeführt.
In der Pfarrei Gerliswil kommen wir

zu einer solchen Agapefeier zweimal
im Jahr, am Hohen Donnerstag und an
Pfingsten, zusammen. Ich koche dann

268



auch. Am Hohen Donnerstag beteiligen
sich die Erstkommunikant/innen mit
ihren Familien, insgesamt über 200 Leute.

Man hat nicht einfach eine stilisierte
Hostie, sondern es wird in Erinnerung an
Jesus wirklich gegessen und getrunken.

WS: Wie reagiert die Amtskirche auf
diese Agapefeiern?
UE: Es gab insgesamt zwei Gespräche mit
dem amtierenden Diözesanbischof von
Basel, sie dauerten je drei Stunden. Er
hat uns vorgeworfen, wir wollten durch
die Agape die Eucharistie ersetzen. Das
ist barer Unsinn. In der Urgemeinde gibt
es auch beides, die Eucharistiefeier und
das Agapemahl als zwei nebeneinander
hergehende Traditionen. Wir schlagen
Agapefeiern im Anschluss an einen
Wortgottesdienst oder im Anschluss an
eine Eucharistiefeier vor. Also nichts von
Agape als Ersatz für die Feier der
Eucharistie. Wenn natürlich die Politik der
Amtskirche dazu führt, dass es weniger
Priester gibt, weil sie das Priesteramt
auf zölibatäre Männer reduziert, dann
weichen die Leute in Ermangelung einer
Eucharistiefeier auf Wortgottesdienste
und Agapefeiern aus. Aber das ist das
Problem der Amtskirche.

WS: Hand aufs Herz, die theologische
Relevanz dieses Agapemahls ist doch
derjenigen der Eucharistiefeier mindestens
ebenbürtig.
UE: Natürlich. Es ist zwar keine Feier
im Sinne des katholischen Kirchenrechts,
aber letztlich gilt: «Wo zwei oder drei in
meinem Namen sich versammeln, da bin
ich mitten unter ihnen» (Mt. 18,20). Das
ist genau das Problem, dass heute das

Römisch-Katholische, das Kirchenrechtliche,

Institutionelle das Bestimmende für
alles sein will, was biblische Lektüre,
Tradition usw. ist. Es lässt sich nicht in Frage

stellen, nicht einmal durch das Reich
Gottes. Es wird erst noch in einer Weise

totalisiert, die der französische Jesuit
Joseph Moingt als «Vergötzung der
Sichtbarkeit» kritisiert hat. Die theologische

Uniformierung, die seit einigen Jahren unter

massgeblichem Einfluss von Ratzinger
betrieben wird, ist in der Geschichte der
Kirche ohne Beispiel. Sie ist eigentlich
häretisch; denn mit der Festlegung des

Kanons, d.h. des verbindlichen Umfangs
der biblischen Schriften, ist eben auch
die Pluralität der Theologien etwa der

Synoptiker, des Johannes, des Paulus, der

Apokalypse usw. kanonisiert worden.

Der Weg der Kirche in die Irrelevanz
WS: In Deinem kleinen und gehaltvollen
Buch «Am Rand die Mitte suchen.

Unterwegs zu einer diakonischen
Gemeindekirche der Basis» (Edition Exodus
1990) zitierst Du Karl Rahner: «Einen
Menschen von morgen für den Glauben

zu gewinnen ist für die Kirche wichtiger,
als zwei von gestern im Glauben zu
bewahren...» Wo sind sie, die «Menschen

von morgen» in der Kirche?
UE: Hier bei uns sehe ich sie kaum. Trotzdem

hat Rahner Recht. Vielleicht kommt
es auch bei uns zu einer Entwicklung,
wie sie in Frankreich sich abzeichnet, wo
immer mehr Leute, die nicht kirchlich
sozialisiert wurden, als Erwachsene die
biblische Botschaft entdecken und sich

taufen lassen. Es muss aber wohl noch
mehr von diesem mittelständisch-bürgerlich

geprägten Christentum absterben,
damit überhaupt etwas Neues entstehen
kann. Geschichtlich gesehen ist eine

Erneuerung der Kirche kaum je aus den
bestehenden Verhältnissen heraus
entstanden. Es ging nicht ohne Neugründungen,

neue Orden zum Beispiel.

WS: Wie sieht es mit den Menschen von
morgen beim theologischen Nachwuchs

aus, den Du ja aus nächster Nähe
beobachten kannst?
UE: Man merkt gleich, für wen das

Reich Gottes die zentrale Kategorie der
biblischen Botschaft und ihrer Verkündigung

ist. Das kann man nicht lehren,
man kann nur darauf hinweisen. Es gibt
Studierende, die bei mir Arbeiten über
diese zentrale Kategorie schreiben, z.B.

269



die Programme der FDP und der Grünen
einer Reich-Gottes-Verträglichkeitsprü-
fung unterziehen. Die meisten
Priesteramtskandidaten, wenn auch nicht alle,
suchen eine Berufsrolle und sind eher
klerikal geprägt.

WS: Du hast in einer Zeit der konziliaren

Erneuerung Theologie studiert und
hast Dir vermutlich die Entwicklung der
Kirche anders vorgestellt. Bist Du sehr
enttäuscht?
UE: Ja, es gibt diese Enttäuschung, auch
eine gewisse Wut. Das wurde mir besonders

deutlich, als ich eingeladen wurde,
mich am dreibändigen Buchprojekt von
Mariano Delgado und Gotthard Fuchs
«Die Kirchenkritik der Mystiker» zu
beteiligen. Ich habe den Artikel über Dom
Hélder Cämara geschrieben. Dabei bin
ich noch einmal seiner Sicht der Kirche
nachgegangen und habe sie in
Zusammenhang gebracht mit seiner mystischen
Christusverbundenheit. Da ist mir wieder

deutlich geworden, was er gedacht
und gelebt und was auch mich inspiriert
hat. Es ist so ziemlich das Gegenteil von
dem, was im real existierenden Katholizismus

von heute abläuft.

WS: Selbst in Recife, der Diözese Dom
Helders.
UE: Vor allem dort. Die Kurie hat Cämara

durch einen unbedeutenden Kirchenrechtler

ersetzt. In Wien haben sie
Kardinal König zuerst durch Krenn ersetzen
wollen und dann durch Groer ersetzt.
Das sind sowohl Dummheiten als auch
Frechheiten.

Es gibt heute in der oberen Kirchenleitung

bis hin zum Kardinalskollegium
keine vergleichbaren Persönlichkeiten,
wie es sie zur Zeit des Konzils bis in
die 80er Jahre noch gegeben hat. Gerne
möchte ich über diese Nivellierung einen
Artikel schreiben, der in Anlehnung an
Antonio Rosminis «fünf Wunden» von
«fünf Geschwüren» der Kirche handeln
würde. Eines der übelsten Geschwüre ist
das, was Albert Görres 1966 in seiner

«Pathologie des katholischen Christentums»

in dem von Rahner herausgegebenen

Handbuch der Pastoraltheologie
als «Loyalismus» bezeichnet hat. Zur
Illustration: Es gibt im Bistum Basel eine
Checkliste vom 10. Juli 2003
«Anforderungsprofil für die Übernahme eines

Amtes als Dekan/Co-Dekan...» Unter
«Bereich spirituelle Kompetenz» steht
als erstes: «Loyalität gegenüber dem
Bischof und dem Bistum, die getragen ist
durch die Verwurzelung im dreifaltigen
Gott.»

Wenn ich mich bei Vorträgen und
Kursen in Deutschland vorstellen muss,
sage ich zuweilen: Ich gehöre zu dem
Teil der 68er-Generation, dessen Marsch
durch die Institutionen noch nicht in der
Toscana geendet hat. Ja, wird sind Priester

geworden, weil wir etwas bewegen
wollten. Aber der Backlash begann schon

1968 mit Humane Vitae. Schon während
des Konzils hiess es: Das Konzil geht,
die Kurie bleibt. Es ist auch den seitherigen

Päpsten nicht gelungen, die Kurie
zu reformieren, wenn sie es überhaupt
je wollten. Das hält noch 20 bis 30 Jahre

an: die Ausschaltung von kritischen
Theologen, die Fernhaltung glaubwürdiger

Persönlichkeiten vom Bischofsamt
oder gar ihre Entfernung wie im Fall von
Jacques Gaillot. Aber das ist der Weg
in die gesellschaftliche Irrelevanz. Im
schlimmsten Fall wird die Kirche
Steigbügelhalterin der bürgerlichen Gesellschaft

und lädt damit aus der Perspektive
des Reiches Gottes eine grosse Schuld
auf sich. Weite Bereiche dessen, was in
der Kirche geschieht, müsste man unter
dem Gesichtspunkt des Reiches Gottes
dem Anti-Reich zuordnen.

Vor Gott hat Bestand, was dem Leben

dient
WS: Wir könnten auch selbstkritisch weiter

fragen: Wo sind die «Menschen von
morgen» im religiösen Sozialismus? Du
selbst hast für die Religiös-Sozialistische
Vereinigung einen enormen Einsatz
geleistet, als Mitglied des Vorstandes, als

270



Leiter von Ferienkursen und zuletzt noch
in der Vorbereitung des ILRS-Kongresses
in Luzern. Wie würden wir, die Resos
und die Neuen Wege, eine Reich-Gottes-
Verträglichkeitsprüfung bestehen?

UE: Ich gehe von einer Doppelstrategie
aus. Unsere erste Aufgabe ist es, die
Verhältnisse zu analysieren. Sie haben
eine Logik, die aufgedeckt werden kann,
sodass wir wissen, was warum wie
abläuft. Wir bestreiten den Anspruch dieses

neoliberalen Aberglaubens, dass es

allen Menschen besser gehe, wenn sie sich
den Marktmechanismen unterordneten.
Durch diese Analyse verändert sich die
Welt noch nicht, aber es wäre der erste

«
\m*&-

Akt des Gottesglaubens, den Aberglauben

an diese Mechanismen aufzugeben.
Der Gegensatz zum Gottesglauben ist ja
nicht der Atheismus, sondern der
Götzendienst.

Das zweite ist, dass man in den
bestehenden Verhältnissen - die ja nie so total
beherrscht werden können, wie das der
Neoliberalismus sich theoretisch vorstellt

- nach Nischen, nach Breschen, nach
Alternativen sucht und sich mit Gruppen
verbündet, die ebenfalls Wege aus
diesem System suchen. Das Reich Gottes ist
nicht daran gebunden, dass es als solches

etikettiert wird, worauf es ankommt, ist
die befreiende Praxis. Sie vollzieht sich
in NGOs wie Attac, Greenpeace oder
Erklärung von Bern.

Die Neuen Wege erfüllen die erste
Aufgabe, sie leisten das Analytische wie

wenige Zeitschriften. Zum zweiten Teil
dieser Doppelstrategie gibt es wertvolle
Ansätze unter den religiösen Sozialistinnen

und Sozialisten, von Vre Karrers
Arbeit in Somalia bis zum Projekt einer

gemeinsamen Alterswohngruppe. Die
Chaos-Theorie zeigt, wie ganz Kleines

ganz Grosses auslösen kann. Der Volksmund

spricht vom Tropfen, der das Fass

zum Überlaufen bringt. Es gibt keinen

Totalentwurf, sondern nur Schritte in
die richtige Richtung, zusammen mit
andern. Vor Gott hat alles Bestand, was
dem Leben dient.

WS: Du bezeichnest Dich als
«Wandertheologen». Wohin wandert der Theologe

und religiöse Sozialist Urs Eigenmann
in den nächsten Jahren?
UE: Zunächst einmal geht es auf die

Pensionierung zu. Das heisst auch
Auseinandersetzung mit der Beschränktheit
des menschlichen Lebens. Ich möchte in
meiner pastoralen Arbeit noch einiges
verwirklichen. Auf der Ebene der Pfarrei
machen wir Bewusstseinsbildung, indem
wir uns mit der «Clean-Clothes-Cam-
paign» auseinandersetzen. In Predigten,
Erwachsenenbildung und Elternabenden
versuche ich, meine Theologie einzubringen.

Wenn ich eine Theologie der
Eucharistie entwickle, die eine Vision für
die Welt enthält, dann merken die Leute,
dass religiöse Rede und Veränderung der
Verhältnisse zusammen gehören. Dann
habe ich weiterhin meinen Lehrauftrag
in Pastoraltheologie. Hinzu kommt ein

Buchprojekt über die Sakramentenpas-
toral im Dienst am Reich Gottes, wie
ich sie in meinen Vorlesungen entwickle.

Dann werde ich wohl auch weiterhin
theopoetische Texte schreiben. Mit einer
Anstellung von nur noch 60 Prozent habe
ich zudem Zeit, Musik zu machen. Mit
Portativ, Maultrommeln und Kantele bin
ich auch schon an Konzerten aufgetreten.
Gerne denke ich dabei an das Wort von
Ernst Bloch, die Musik sei die utopischste
aller Künste. Das hätte dann ja auch
etwas mit dem Reich Gottes zu tun. •

«Religiöse Rede und
Veränderung der
Verhältnisse gehören
zusammen» (Bilder:
W. Spieler).

271


	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Urs Eigenmann : "Ich bin Priester geworden, weil ich etwas bewegen wollte"

