
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (2. Teil)
: Erneuerung durch "pietistische 68er" in der BRD ; "Christen für den
Sozialismus" ; Babylonische Sprachverwirrung... ; ...und
Subversionsverdacht ; Begegnung mit der Neuen Religiös-...

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erneuerung durch «pietistische 68er»
in der BRD

Nach langen Zeiten der Stagnation ist
mit der 68er-Generation wieder ein neues
Interesse am religiösen Sozialismus
erwacht. In der Bundesrepublik Deutschland

entdeckte der Bochumer
Mathematikprofessor Günter Ewald mit einer
pietistisch geprägten - der Studentenmission

in Deutschland (SMD) nahe stehenden

- Gruppierung die Schriften von
Leonhard Ragaz. Markus Mattmüller
erzählt, welche Ermutigung für ihn von
diesem Kreis um den damaligen Rektor
der Ruhr-Universität ausging. Mattmüller

hatte 1968 den zweiten Band seiner

Ragaz-Biographie herausgebracht. Da
die jüngere Generation sich nicht mehr
für den religiösen Sozialismus zu interessieren

schien, stellte er sich ernsthaft die
Frage nach dem Sinn seines
Forschungsschwerpunktes.

Eines Tages nun erhielt Mattmüller
einen Brief, in dem Günter Ewald ihm
mitteilte, er wolle seine Rektoratsrede
über Ragaz' «pädagogische Revolution»
halten. In seinem historischen Abriss
«Religiöser Sozialismus einst und jetzt»
schreibt Mattmüller: «Die Tatsache, dass

im Bochumer Kohlenkeller ohne jede
persönliche Zwischenträgerschaft das

Wort des religiösen Sozialismus Gehör
gefunden hatte, und zudem unter ganz
jungen Menschen, war für mich gleichzeitig

eine Beschämung und eine Ermunterung

- eine Beschämung meines
Kleinglaubens und eine Ermunterung, gerade
in der Hoffnung, ohne die ja der religiöse

Sozialismus nicht existieren kann.»
Als diese Ermutigung gehört das offene
Zentrum «Kohlenkeller» zur Geschichte

der religiös-sozialen Bewegung in der
Schweiz. «Als Ältester der Jungen und
Jüngster der Alten im schweizerischen
religiösen Sozialismus» bedankte sich
Mattmüller für «die Impulse, die uns aus
Deutschland gekommen sind.»1

Im Jubiläumsheft «75 Jahre Neue Wege»

berichtet Günter Ewald von der
Bochumer Gruppe und ihrem Suchen nach

Willy Spieler

Zur Geschichte der
religiös-sozialen Bewegung
in der Schweiz (2. Teil)

Geprägt von der Theologie der Befreiung und erschüttert von
der blutigen Machtübernahme des Pinochet-Regimes in Chile,
erst recht vom Applaus, den dieser Staatsterrorismus von
einem christlich firmierenden Bürgertum hierzulande erhielt,
wurden 1975 in Zürich die «Christen für den Sozialismus»

(CfS) gegründet. Sie erwiesen sich als «Durchlauferhitzer» zur
Erneuerung des religiösen Sozialismus in der Schweiz. Diese
noch ungeschriebene Geschichte soll hier etwas ausführlicher
erinnert werden. Eine nochmals andere Erneuerung erfuhr der
religiöse Sozialismus zuvor in Deutschland unter dem Eindruck
der 68er-Bewegung.

CfS haben dem religiösen Sozialismus auch viel
«Linkskatholisches» vermittelt. Da wuchs zusammen, was zusammengehört.

Der religiöse Sozialismus wurde zwar von reformierten
Theologen begründet, verstand sich aber nie als konfessionelle
Sache. Katholische Christinnen und Christen waren stets
willkommen und kamen auch, sofern sie den Konflikt mit ihrer
Amtskirche nicht scheuten. Die religiös-soziale Ökumene des

Reiches Gottes war aber auch nicht an die christliche Religion
gebunden. Das zeigt der Beitrag des Judentums zum religiösen
Sozialismus in der ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts.

Da für den religiösen Sozialismus die Orthopraxie vor
irgendeiner Orthodoxie kam und kommt, war und ist Reich
Gottes überall gegenwärtig, wo Menschen untereinander und
in ihrem Verhältnis zur Schöpfung solidarisch sind. Ein dritter
Teil über den religiösen Sozialismus als Frauen-, Friedens- und
Ökologiebewegung folgt im nächsten Heft. W.Sp.

249



Günter Ewald,
emeritierter
Mathematikprofessor, in
seinem Arbeitszimmer

in Bochum.

einem «Konzept», das «Pietismus und
kritische Analyse unserer gesellschaftlichen

Wirklichkeit» verbinden würde.2
Diese Verbindung habe Ragaz' neu aufgelegtes

Buch « Von Christus zu Marx - von
Marx zu Christus» geschaffen. Ewald
wurde von den Studierenden im
Universitätsparlament als Rektor nominiert
und bekleidete dieses Amt 1973-1975-
Auf der Grundlage der «Pädagogischen
Revolution» schloss er einen
Kooperationsvertrag mit der Gewerkschaft IG
Metall und dokumentierte damit die von
Ragaz inspirierte neue Sicht der Hochschule

in der Gesellschaft. Ewald schrieb
in seinem Beitrag, die Revolutionierung

unserer Gesellschaft müsse vor allem eine

«pädagogische» sein. «Die Lernfabriken,
in denen wir an unser technokratisches

System angepasste Menschen
hervorbringen, müssen ebenso abgeschafft werden

wie die <Hochburgen der Reaktion>,

unsere Universitäten. Mitbestimmung
und Mitgestaltung müssen von Grund
auf eingeübt und praktiziert werden,
immer im Kontext einer überschaubaren
Basisgemeinschaft. »

Die Bochumer Gruppe bemühte sich

«um die Wiederbelebung des noch in
einem Schattendasein existierenden
Bundes der Religiösen Sozialisten
Deutschlands», wie Ewald berichtet.3
Vermittelt durch Markus Mattmüller,
sprang der Funke auch auf die Schweiz
über. Ewald, nunmehr Präsident des

BRSD, hielt an der Jubiläumsveranstaltung

73 Jahre Neue Wege, die unter
dem Titel «Religiöser Sozialismus und

Jugendbewegung» stand, das einleitende
Referat. Es hiess «Ragaz' pädagogische
Revolution - eine Botschaft für unsere
Zeit» (NW 1982, 6ff.). Seither gab es

auch mehr oder weniger enge
Kooperationen zwischen den Neuen Wegen
und ihrer Schwesterzeitschrift «Christin
und Sozialistin I Christ und Sozialist».
Sie reichten bis hin zu Fusionsplänen,
die jedoch an der Identität der beiden
Zeitschriften schon zweimal scheiterten.

1984 hatten deutsche Resos in Darmstadt

sogar ein «Leonhard-Ragaz-Institut»

gegründet (NW 1985, 373L), das

in den folgenden Jahren mit seinen
Publikationen die Anstösse des Schweizer

Theologen und Propheten im Kontext
unserer Zeit rezipierte und damit eine

Übersetzungsarbeit leistete, die auch
wieder der Schweizer Bewegung zugute

kam. 1993 stellte das Institut seine

Arbeit ein.
Wie die Schweizer Resos war und ist

der BRSD institutionell an keine Partei
gebunden. In einem Bericht aus dem Jahr
1987 ist darum zu lesen, dass «wohl die
Hälfte der Mitglieder» des BRSD «ihre
Stimme nicht der SPD, sondern den Grünen

gibt» (NW 1987, 347). Anders als

den Religiös-Sozialen in der Schweiz ist
es dem BRSD hingegen nicht gelungen,
mit den «Christ/innen für den Sozialismus»

in der BRD eine engere Verbindung

einzugehen. Es blieb bei einer
gemeinsamen Tagung 1989 und bei einem

gemeinsamen Nicaragua-Projekt. 1991
machte der BRSD den CfS das Angebot
einer verbindlichen Zusammenarbeit mit
dem «Ziel der Fusion» (NW 1992, 35).
Doch der Historiker des BRSD, Ulrich
Peter, stellt resigniert fest, «dass dieser

Versuch, die schwachen Kräfte der
christlichen Linken nach dem Schweizer

Beispiel zu bündeln gescheitert ist»

(NW 1996, 373).

«Christen für den Sozialismus»
In der deutschen Schweiz wurden «Christen

für den Sozialismus» (CfS) 1975 in
Zürich gegründet. Hervorgegangen aus

250



der Empörung über den Militärputsch
in Chile und dessen Claqueure in der
Schweiz, aus Solidarität auch mit der
gleichnamigen Vereinigung in Chile,
erreichten CfS durch ihre systemkritischen
Erklärungen eine Publizität, die in gar
keinem Verhältnis zur bescheidenen
Grösse dieser Gruppe stand. Aus
heutiger Sicht betrachtet, erwiesen sie sich
als «Durchlauferhitzer» zur Erneuerung
des religiösen Sozialismus, die durch die
Fusion mit der Religiös-sozialen Vereinigung

zur «Religiös-Sozialistischen
Vereinigung der Deutschschweiz» 1989 ihren
Abschluss fand.

Die Gründung von CfS hat eine
Vorgeschichte. Sie beginnt mit einer «Aktion

für Demokratie in der Kirche». Mit
«Kirche» war die römisch-katholische
Körperschaft im Kanton Zürich gemeint,
deren oberste Behörde, die Zentralkommission,

einen Waffenhändler zum
Präsidenten hatte. Dieser setzte alle (Geld-)
Hebel in Bewegung, um den kritischen
Katholizismus, insbesondere dessen
intellektuelles Forum in den «Neuen Zürcher
Nachrichten», mundtot zu machen. Bei
einem kühnen Versuch, die Mehrheit der

damaligen Zentralkommission mitsamt
ihrem Präsidenten abzuwählen, erzielte
die Aktion für Demokratie in der Kirche
mit 30 Prozent der Stimmen 1971 einen

Achtungserfolg.
Eine Gruppe mit dem Rechtsanwalt

Niklaus Heer, der Juristin Barbara Heer,
der Germanistin und späteren Studienleiterin

in der Paulus-Akademie Brigit
Keller, dem christlichsozialen Zürcher
Gemeinderat Paul Früh und mir suchte
in anderer Form weiterzuarbeiten. Wir
orientierten uns zunächst am Beispiel des

«Bensberger Kreises» in der BRD. Wie
dieser wollten wir mit sozialethisch
fundierten Denkschriften zu kirchlichen und
gesellschaftspolitischen Fragen Stellung
nehmen.

Da «elektrisierten» uns die ersten
Berichte über «Christen für den
Sozialismus» in Lateinamerika, insbesondere
in Chile, wo am 1. September 1971 ein

«Priestersekretariat <Christen für den
Sozialismus») seine Arbeit aufgenommen
hatte. CfS waren der radikale Flügel der

Befreiungstheologie, in Chile ebneten sie

dem Bündnis von Christen und Marxisten

in der Volksfrontregierung Allende
den Weg. Wenig später verbreiteten
sich CfS in ganz Lateinamerika, weitere
Gruppen entstanden in Belgien,
Frankreich, Holland, Norwegen, Schweden
und in der BRD.

Zur Gründung einer CfS-Gruppe in
Zürich kam es jedoch erst unter dem
Eindruck jenes anderen «11. September»,
als 1973 die demokratisch gewählte
Regierung Allende von einer mörderischen
Junta gestürzt wurde. Mit zunehmender

Empörung verfolgten wir die Reaktionen

von Teilen des «christlichen» Bürgertums
in der Schweiz. «Warum rechnet man den
chilenischen Offizieren nicht das hoch

an, was die deutschen nach 1933 gesollt
und nicht getan haben?» - mit diesem

ungeheuerlichen Vergleich wartete das

CVP-Zentralorgan «Vaterland» auf.
Das katholische Zürcher «Pfarrblatt»
veröffentlichte den Brief eines
chilenischen Bischofs, der Pinochet und den

übrigen Junta-Generälen attestierte, sie

seien «musterhafte Katholiken». Es gelte

nun, «mit dem Beistand der göttlichen
Vorsehung ein neues Chile aufzubauen
auf den Trümmern einer dreijährigen
marxistischen Regierung».4

Chile war, gemessen am ideologischen
Notstand in gewissen Köpfen des

Bürgertums, mitten unter uns. Selbst der
damalige US-Aussenminister Henry
Kissinger drohte, Europa werde in 10 Jahren

«marxistisch» sein. Roman Berger
zitierte im Tages-Anzeiger (29.09.73)
den französischen Politologen Maurice
Duverger: «Die Kommune von 1871,
die Faschismen der dreissiger Jahre und
die Pressekommentare auf den Putsch
in Chile zeigen, dass die europäische
Rechte in gleichen Umständen analog
reagieren würde. Und sie hätte zweifellos
die gleiche Unterstützung von seiten der
Militärs.»

251



Die Gründung der «Christen für den

Sozialismus» war für uns einerseits ein
Akt der Solidarität mit den chilenischen
Freunden und Freundinnen, andererseits
ein Protest gegen «die Komplizenschaft
zwischen Teilen unseres Bürgertums und
der chilenischen Militärjunta», wie es in
der «Programmatischen Skizze für eine

CfS-Gruppe Schweiz» vom 29. Mai 1975
hiess.

Dieses Papier war in unzähligen
Diskussionen in der Wohnung von Niklaus
und Barbara Heer an der Zürcher Nel-
kenstrasse entstanden. Es sprach sich für
die Sozialisierung der Unternehmungen
durch Demokratisierung der heute dem

Kapital zustehenden Verfügungsgewalt
aus und verlangte die Armeeabschaffung.

Demokratie, Menschenrechte
und Rechtsstaat sollten mit der Ver-

Christen fur den'Sozialismus
..S iFjjE iC H._ j-1 A y i-: F_ Î^Jjr^y '''¦^''miì''-" f

L Bm m®—Kr. 33 — 8. AHgitót IS7S a

wirklichung unserer Ziele vertieft und

gefestigt werden. Dabei verwendeten
wir allerdings eine Sprache, die nicht
frei von «terminologischen Klischees»

war, wie Kurt Marti zu Recht kritisierte,
der dem Vorhaben sonst positiv
gegenüberstand.

Babylonische Sprachverwirrung...
Die Zeitschrift «Offene Kirche»
veröffentlichte die «Programmatische Skizze»

in einer Sondernummer und eröffnete
darüber eine spannende Diskussion,
an der bekannte Persönlichkeiten wie
der eben zitierte Kurt Marti teilnahmen.

Es folgte die Einladung zu einem

Gründungskongress für CfS Schweiz im
Zürcher Zunfthaus «Weisser Wind». An
die hundert Personen versammelten sich
hier am 18./19. Oktober 1975, unter
ihnen der damalige SP-Nationalrat und

Theologieprofessor Heiner Ott, TA-
Auslandredaktor Roman Berger und
der Tagespräsident Martin Killias, heute

Strafrechtsprofessor und Kriminologe in
Lausanne.

Der Kongress erschöpfte sich in
einer stundenlangen Eintretensdebatte und
endete ohne Programm, dafür in einer

geradezu babylonischen Sprachverwirrung.

Es war unmöglich, alle die linken
Gruppen und Einzelpersonen, die sich

zum Teil noch nie gesehen hatten, auf
einen Entwurf zu verpflichten, an dessen

Ausarbeitung sie nicht beteiligt gewesen
waren. Vor allem hatten wir übersehen,
dass es bereits eine starke Lausanner CfS-

Gruppe um den Theologen und heutigen
PdA-Nationalrat Joseph Zysiadis gab,
die sich übergangen fühlte. Der Kongress
rief schliesslich dazu auf, regionale CfS-

Gruppen zu gründen. In einem späteren
Zeitpunkt solle man sich wieder treffen
und herausfinden, ob ein programmatischer

Konsens möglich sei. Dazu ist es

nie gekommen. Es bildeten sich zwar
verschiedene regionale Gruppen nach dem

Kongress, aber nur gerade die Zürcher
CfS waren imstande, in den folgenden
Jahren eine kontinuierliche Aufbauarbeit
zu leisten.

und Subversionsverdacht
Trotz des gescheiterten Gründungskongresses

erhielten wir ungeahnte Publizität
durch einen notorischen «Subversivenjä-

ger», der die «Programmatische Skizze»
allen Mitgliedern des Nationalrates
zukommen liess und behauptete, CfS seien
die gefährlichste linke Gruppierung, weil
sie ihr subversives Gedankengut religiös

tarnten. In der Oktoberausgabe 1975
seines Bulletins «Was, Wer, Wie, Wann,
Wo» unterstellte er unserem Grüppchen
«kommunistischen Einfluss aus der
DDR». Er spielte das Programmpapier
auch der NZZ zu, die uns die Devise
«Ubi Lenin - ibi Jerusalem» um die Ohren

schlug (05.03.1976). Anlass für den

Rundumschlag war die Studie «Kirche
und Mitbestimmung», die ich im Auftrag

252



der bischöflichen Kommission «Justitia
et Pax» zur Abstimmung über die

Mitbestimmungsinitiative verfasst hatte. Die
Arbeit wurde auch von CVP-Seite als

«erster geglückter Subversionsversuch
der CfS» in der katholischen Kirche
diffamiert (NZN 12.03.1976).

Ernst Cincera, wie der «Subversi-

venjäger» hiess, zog seine Fäden bis

zum Staatsschutz. Diesem «verdanken»

wir das einzige «Protokoll», das es vom
gescheiterten Gründungskongress gibt.
Es wurde mir Jahre später im Gefolge
der «Fichen-Affäre» franco Haus geliefert.

Da war also die politische Polizei
zwei Tage lang auf Kosten der
Steuerzahler/innen damit beschäftigt, Leute
auszuspionieren, nur weil sie das Sakrileg

begangen hatten, das kapitalistische
Wirtschaftssystem in Frage zu stellen.
Cincera gelang es kurz nach dem

Kongress, auch noch einen Spitzel in die CfS-

Gruppe Zürich einzuschleusen. Dieser
hatte Zugang zur Adresskartei und stellte
sich als Delegierter für alle möglichen
Anlässe befreundeter Organisationen
zur Verfügung. Der «Fall» flog auf, als

einige Opfer des «Subversivenjägers»
zur Selbsthilfe schritten, in sein Archiv
eindrangen und das Beweismaterial für
die Machenschaften des Denunzianten
sicherstellten.

Begegnung mit der Neuen Religiössozialen

Vereinigung...
Als Gründungsmitglied der CfS wurde
ich von der «Neuen religiös-sozialen
Vereinigung» eingeladen, am Ferienkurs im
Oktober 1976 in Wilerbad ein Referat
über das Verhältnis von CfS zum
religiösen Sozialismus zu halten. Es zwang
mich zur vertieften Auseinandersetzung
mit Leonhard Ragaz. «(Christ für den
Sozialismus): Leonhard Ragaz» hiess
der Titel des Vortrags. Ich erzählte von
der chilenischen Priestergruppe, die sich
«Christen für den Sozialismus» nannte
und damit eine Bewegung von
Lateinamerika bis zu uns in Gang setzte. Die
Anwesenden zeigten sich beeindruckt

l STADTPOLIZEI ZOTICH
â/:<pr.F'

Tachn 0.

Fachgeach.

Deliktsdatum

Revokation

3ohw«is. Bundea-
OPA anvalttohavft

OiensisteHo

Oetiiltt

(j) zUnch ». Bmriwr 1975

Erto. Kob. III
Saht» latriseli« Vereinigung

- "Ohrlatta fUr den Sozlallmsue" (Cf3)
arUnduagakongreaa ln ZUrloh

Zürioh 1, Oberdorfatrasa« 20,
B««taurant "Veiaier wind"

Samntag/Sonntng. Iii./19. Oktober 1975,
X100 - 2250 Öhr, baw. 0900 - 1300 Uhr

I» Rapport «ih Xont«ktBt«U«i
wähnt Hlklaua, geb. 21.10,43 (bek.)

Halkanatreaea 26. 8006 Zürich
Tal.Fr. (Ol)263669

j Teilnahmen Oaaetagi Ca. 90 Parsonen (jegliohan Altera)
Sonntag: Ca. 45 Personen " "

- Duroh Publikationen la Aar Zeitschrift "FUr ain« offaaa Stroh«"
wurde auf die bevoratehende Gründung dea Sohvelzer Zweigte der
V«relnl«unfi "Chrlaten fUr den Sozialismus" aufmerlcean genaoht,
An Intereaaierte Pereontn wurde im Monat Juni 1975 eine
13-e«itlge "programmatleeha akles«" der CfS-Oruppa Schwele

verwandt, alt der Aufforderung dlea«e Arbeitspapier su studieren
und dl« Kritik an dl* Kontakt&dreeee von 3. u. S. Baar, M«llt«n-

¦traae« 26* 6006 Z'Jrich au eeaden. Dieses Arbait«papier, da« ala
Srgtbnia mehrerer Sitsungen der OrUndargruppe bezeichnet worden

kann, 1st alt Satun vom 29.5.75 von folgenden Personen unter-

ttmam
;clie Gucrfesanwaftschaft in Bern

Gaht an:
1. Schwoll«

l« Kr,,;»
2. NactinUiler.ciiunsi der Kantonspoldcl Züiich

Stadioolkei Zülicti

von der tiefen inneren Übereinstimmung
zwischen der Theologie der Befreiung
und dem religiösen Sozialismus. Auch
meine Ragaz-Interpretation fand den
Beifall der Anwesenden. Paul Trautvetter

meinte gar, ich hätte ihnen «Ragaz
neu geschenkt».

Der lateinamerikanische und
befreiungstheologische Blickwinkel hatte den

Gegensatz zur «alten» Religiös-sozialen
Vereinigung aufgebrochen. Aber das

war mir überhaupt nicht bewusst, ich
hatte nicht einmal Kenntnis von diesem

Gegensatz. Dass es zwei verschiedene

religiös-soziale Vereinigungen gab, erfuhr
ich erst nach meinem Vortrag in einem

Gespräch mit Markus Mattmüller beim
Pausenkaffee.

Ich lernte hier weitere religiöse
Sozialist/innen wie Christine Ragaz (1905-
1983) und Jakob Ragaz (1903-1985)

253



kennen. Auch Hanni Schilt und Hans
Schilt, die meinten, CfS könnten dazu

beitragen, den unseligen Konflikt
zwischen den beiden Vereinigungen zu
überwinden. Sie litten unter dieser Spaltung,
die für mich damals wie später kaum
nachvollziehbar war. Mein Vortrag wurde

im «Aufbau», dem von Jakob Ragaz
redigierten Organ der Neuen religiössozialen

Vereinigung, veröffentlicht.5 Ein
Jahr später war ich selber Redaktor, aber
nicht beim «Aufbau», sondern bei den

Neuen Wegen.

und Einstieg in die Neuen Wege
Wäre der «Aufbau» in einer Krise gewesen,

hätte ich mich wohl auch für dessen

Redaktion zur Verfügung gestellt. Nun
waren es aber die «Freunde der Neuen
Wege», die ihr Organ wegen der geringen

Zahl von gerade noch 226 zahlenden

Abonnentinnen und Abonnenten
einstellen wollten; zumal der damalige
Redaktor Paul Furrer (1894-1985) wegen

der schweren Erkrankung seiner
Frau Millicent Furrer-Proud aut eine
weitere Tätigkeit für die Neuen Wege
verzichten müsste. Um den Verlust der
Zeitschrift zu verhindern, aber auch, um
selber ein Publikationsforum zu bekommen,

beschloss die Zürcher CfS-Gruppe
am 20. September 1977, den «Freunden
der Neuen Wege» als Kollektivmitglied
beizutreten, die einzelnen Mitglieder
zur Abonnierung der Zeitschrift zu
verpflichten und diese vor allem durch eine
redaktionelle Mitarbeit zu fördern.

Niklaus Heer hatte mich schon an der

Jahresversammlung der «Freunde der
Neuen Wege» im Juni 1977 als Redaktor

vorgeschlagen. Nach gegenseitiger
Bedenkzeit wurde ich am 13. November

1977 von einer ausserordentlichen

Mitgliederversammlung in die Redaktion
gewählt, zusammen mit Albert Böhler,
der hier die Religiös-soziale Vereinigung
vertrat.6 Bereits ein Jahr später berichtete

Präsident Arnold Zürcher: «Die beiden

Bewegungen, die die <Neuen Wege>

jetzt tragen, haben Vertrauen zueinander

gefasst» (NW 1978,363). An der
Jahresversammlung 1978 übernahm Niklaus
Heer vonJenny Heeb die Administration
der Neuen Wege, eine Aufgabe, für die

er und seine Frau Barbara immer wieder

ihre freien Wochenenden hergaben.
Niklaus erlag am 8. August 1982 einem
heimtückischen Krebsleiden.

Von der Zusammenarbeit zur Fusion
Die Zürcher CfS-Gruppe hatte sich am
20. September 1977 neu konstituiert.
Dem Vorstand gehörten Eva Lezzi,
Hans-Adam Ritter und Niklaus Heer
an. Eva Lezzi war auch Mitglied beider

religiös-sozialen Vereinigungen und
versuchte so, die Spaltung wenigstens für
sich selbst zu überwinden.

Am 6. April 1979 gab sich die CfS-

Gruppe ihre definitive Ausrichtung unter
dem Titel «Unser Name ist unser
Programm» (NW 1979, i54ff.). Sie nahm
nichts zurück von der politischen Substanz

der «Programmatischen Skizze»,
dem dort vertretenen demokratischen
Sozialismus und Pazifismus, aber
unübersehbar war die religiös-soziale
Bibeltheologie, die dem neuen Programm
zugrunde lag. Gleich zu Beginn lesen

wir: «Die Zürcher Gruppe hat seit ihrem
Entstehen eng mit der Religiös-sozialen
Vereinigung zusammengearbeitet. Sie hat
dadurch Einblick in die von Leonhard
Ragaz in der ersten Jahrhunderthälfte
verkündigte Botschaft vom werdenden
Gottesreich erhalten. Es ist vor allem
diese Begegnung mit dem Religiösen
Sozialismus, die es der Bewegung erlaubt,
die <Zeichen der Zeit> zu deuten und den

Kampf für den Sozialismus und den Frieden

mit neuer Kraft aufzunehmen.»
CfS bildeten in den ersten Jahren

verschiedene Arbeitsgruppen nach
Sachthemen wie: Kirche und Staat, Klassenanalyse

der Kirche, christliche Erziehung
und Sozialismus, Fremdarbeiter/innen.
Es entstanden Denkschriften, darunter
eine gewichtige Vernehmlassung zur
damaligen Totalrevision des Bundesgesetzes
über den Aufenthalt und die Niederlas-

254



sung von Ausländern (Anag). Daneben

gab es Veranstaltungen wie «Spiritualität
des Kampfes», «Kirche und Mammon»,
«Politik von der Kanzel». Friedensforschung,

Bodenspekulation, Streikrecht
und unmenschliche Haftbedingungen
waren weitere Themen, mit denen CfS

sich befassten. Feministische Theologie
reklamierte ihr Recht erstmals mit Brigit
Kellers Beitrag «Frauen und Macht» (NW
1983, 32). Von sich reden machte auch
ein junger theologischer Hoffnungsträger
namens Kurt Koch, der bei CfS über die

Theologie der Befreiung referierte (NW
1982,286f.) und sich für die Zivildienst-
Initiative auf der Grundlage des Tatbeweises

einsetzte (NW 1983, 317'ff.). In
den Neuen Wegen ist ebenfalls Roman
Bergers visionärer Vortrag «Demokratie

und Kapitalismus in Amerika» (NW
1980, i66ff.) erschienen.

Ständiger Stein des Anstosses war
das Tun und mehr noch das Unterlassen
etablierter Kirchenleitungen. Als der
Vorstand des Kirchenbundes das

Antirassismus-Programm des ÖRK madig machte
und vor dessen Finanzierung warnte, gab
die CfS-Gruppe ihrem Befremden
Ausdruck: «Nur Privatpersonen, darunter
auch Mitglieder unserer Gruppe, haben

Spenden geschickt. Es leuchtet uns nicht
ein, dass Sie meinen, eine Mahnung
abgeben zu müssen zur Verteilung von
Geldern, deren Sammlung Sie eher behindert
als erleichtert haben» (NW 1978, 366).
Kritisiert wurden die Kirchenleitungen
auch, als sie es tunlichst vermieden, im
Zusammenhang mit der Atomschutzinitiative

zur Kernenergie Stellung zu nehmen

(NW 1979,59k). Zum «Fall Küng»
erhielt der Vatikan ein Protestschreiben

(NW 1980, 32).
Die meisten Anlässe und Aktionen der

Zürcher Gruppe wurden gemeinsam mit
der Religiös-sozialen Vereinigung
durchgeführt. CfS und Resos luden auch zu
poHtischen Gottesdiensten ein, die weit
über Zürich hinaus Beachtung fanden.
Als die Felddivision 6 am 16./17. März
1979 die Mehrheit der Zürcher Bevöl¬

kerung mit einer «Wehrvorführung»
provozierte, versammelten sich rund
200 Personen in der Johannes-Kirche zu
einem politischen Nachtgebet und
protestierten gegen diese «Verharmlosung
des realen Kriegsbildes und der immer
mehr überhandnehmenden Militarisierung

der schweizerischen Gesellschaft»

(NW 1979, i2éff.).
Ein Gottesdienst in der Predigerkirche

zur Unterstützung der Mitenand-Initiative,

die das unmenschliche Saisonnierstatut

abschaffen wollte, hat am meisten
Wellen geworfen. Einen Tag zuvor hatte
Elisabeth Kopp, die nachmalige Bundesrätin,

zusammen mit ihren freisinnigen

\y* ¦»«?
SA

*
y*
À «#'¦y&

Nationalratskollegen aus dem Kanton
Zürich gegen diesen «Missbrauch»
der Kirche Stimmung gemacht (NZZ
20.03.19 81 Den freisinnigen Aufruf zur
Intoleranz befolgte die Nationale Aktion
mit einer massiven Störung des Miten-
and-Gottesdienstes. Der Waldenserpfar-
rer Giovanni Bogo, dessen Predigt unter
dem Leitspruch «Du sollst den Fremdling
lieben wie dich selbst» stand, wurde
niedergebrüllt, wer wie Vre Karrer mit den

Eindringlingen reden wollte, tätlich
angegriffen (NW 1981,127). Rassistische

Albert Böhler und
Carmen
Weingartner-Studer, Redaktorin

der Neuen
Wege 1933-1956,
am Ferienkurs

1952 der Religiös-
sozialen Vereinigung

auf dem

Flumserberg.

255



Hassparolen gellten durch die Predigerkirche

und machten dem Gottesdienst
ein vorzeitiges Ende.

Der letzte von CfS und Resos gestaltete
Gottesdienst galt der Bankeninitiative,

die im Mai 1984 zur Abstimmung kam.
Im Mittelpunkt stand eine Dialogpredigt
zwischen Hans Roy im Talar und Gustav
Zimmermann im Messgewand -
Sühnezeichen für die jämmerlich versagenden
Amtskirchen beider Konfessionen
gegenüber dem Finanzplatz, der bis heute
Flucht- und Fluchgelder aus der Dritten
Welt vor den Hungernden schützt (NW
1984, 2ioff.).

Der guten Zusammenarbeit folgte
die Fusion der beiden Gruppierungen.
CfS beschlossen am 28. Oktober 1988
die Fusion «mit allen fusionswilligen
Kräften». Sie dachten neben der
Religiös-sozialen Vereinigung auch an die
«Freundinnen und Freunde der Neuen
Wege». Doch diese lehnten nach
jahrelangem Dauertraktandum ab, da die
Leserinnen und Leser der Zeitschrift lange
nicht alle religiöse Sozialist/innen seien.
Die Fusion mit der Religiös-sozialen
Vereinigung wurde am 22. April 1989
durch eine Grundsatzerklärung und die

Verabschiedung von Statuten besiegelt
(NW 1990, 3 iff.).

«Religiös-Sozialistische Vereinigung
der Deutschschweiz»
Die neue Vereinigung nannte sich

«religiös-sozialistisch» und nicht mehr
«religiös-sozial». «Sozialistisch» statt
«sozial» sollte auf Wunsch von CfS
gerade im «Wendejahr» 1989 mehr
«Firmenklarheit» vermitteln. Hinzu kam die

Einschränkung auf die Deutschschweiz,
schliesslich gab und gibt es in der
Westschweiz die «Fédération Romande des

Socialistes Chrétiens».
CfS brachten in die neue Vereinigung

nur etwa 30, dafür sehr aktive Mitglieder
ein, wobei zu den aktivsten die
Doppelmitglieder beider Vereinigungen
gehörten. Die Religiös-soziale Vereinigung
betrachtete alle als Mitglieder, die mit

Unterlagen bedient wurden, auch wenn
sie keine Beiträge bezahlten und keine
Versammlungen besuchten. So kam sie

auf etwa 300 Adressen. Geleitet wurde
die fusionierte Vereinigung von Hansheiri

Zürrer, der seine Funktion mit «Sekretariat

und Kontaktadresse» umschrieb
(NW 1989, 243).

Mit viel Elan machte sich die neue
Vereinigung an ihre «wichtigste Aufgabe»

im Fusionsjahr: die Unterstützung
der Initiative «Für eine Schweiz ohne
Armee und für eine umfassende Friedenspolitik».

Daneben gab es Veranstaltungen
zur Zukunft des Sozialismus nach seinem
vermeintlichen Ende. Ferdinand Troxler
brachte von einem ILRS-Kongress die
Erkenntnis nach Hause: «Befreit von
der Blamage und vom Druck durch die

sowjetische Variante eines aggressiven,
unduldsamen und geistlosen Materialismus

kann der Sozialismus durch beharrliches

und unbeirrbares Festhalten an den
Zielen der Gerechtigkeit und Freiheit für
alle, der Solidarität, des Friedens und der

Bewahrung der Schöpfung zu einem neuen

Hoffnungsträger werden» (NW 1991,
131).

Die Vereinigung ermöglichte uns
wertvolle Begegnungen mit Vre Karrer
über ihre Arbeit in Somalia oder mit
Danilo Dolci über seinen Kampf gegen
die Mafia. Die Asyl- und Ausländerpolitik

wurde Gegenstand von empörten
Diskussionen und Resolutionen, z.B.

gegen die Zwangsmassnahmen im
Ausländerrecht (NW 1994,195). Die ReSo-

Agenda verzeichnet von den 90er Jahren
bis heute eine Reihe von inhaltsreichen
Freitagabenden im «Gartenhof»,
jährliche Adventsfeiern und drei
Grundwertetagungen zusammen mit der «SP

Stiftung Bildung» und «Boldern». Wichtigste

Daueraufgabe wurde bis 2000 die

Durchführung der Ferienkurse, die zuvor
die Neue religiös-soziale Vereinigung bis

zu ihrer Auflösung 1988 Jahr für Jahr
aufrechterhalten hatte. Zu hoffen bleibt,
dass diese Institution in anderer Form
weitergeführt werden kann.

256



Reichgottes-Ökumene: «Sogar die
Katholiken fehlten nicht...
Was uns Christ/innen für den Sozialismus

an der religiös-sozialen Bewegung
von allem Anfang an beeindruckt hatte,
war deren Offenheit für die ökumenische
Weite des Reiches Gottes. Die Bewegung
vereinigte und vereinigt Menschen
unterschiedlicher religiöser oder konfessioneller

Herkunft, alle getragen von der

gemeinsamen Hoffnung auf das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit für die
Erde. Schon in ihrer Prinzipienerklärung

von 1933 hatte die Religiös-soziale

Vereinigung betont, sie sei «an keine
Kirche und Konfession gebunden», was

f
«,

' .4M:\

sie anstrebe, sei die «Erneuerung einer
lebendigen Gemeinde Christi, die Gott
und seinem Reiche dienen» (NW 1933,
390) wolle.

«Sogar die Katholiken fehlten nicht»,
schreibt Ragaz in seiner Autobiographie
über die religiös-soziale Bewegung, «und
auch nicht die Juden» 7 Unter den Katholiken,

die im Ragaz-Kreis verkehrten, ragt
der katholische Priester Georg Sebastian
Huber (1893-1963) aus Goldach (SG)
heraus. Als dieser mit kirchlicher
Druckerlaubnis sein Buch «Vom Christentum

zum Reiche Gottes» veröffentlichte und
darin die These vertrat, dass es nicht auf
Kirche oder Christentum ankomme,
sondern auf das Reich Gottes für die Erde,
sprach Ragaz von einem «Wunder». In
seiner Würdigung meinte er: «Ich habe
in meiner Stellung zur römischen Kirche

allerlei Phasen und Schwankungen

erlebt. Aus einer starken inneren
Annäherung (die freilich nie zu einem Übertritt

geführt hätte) bin ich in den letzten

Jahren durch die ablehnende Haltung
des Vatikans zuerst zum katholischen,
überhaupt religiösen Sozialismus und

zum Sozialismus selbst - zurückgestos-
sen worden.» Aber nun scheine das Buch

von G.S. Huber «zu beweisen, dass das

Revolutionäre auch in der römischen
Kirche Raum» habe (NW 1934, 329k).

Das «Wunder» war von kurzer Dauer.
Hubers Buch kam zwei Jahre nach
seinem Erscheinen auf den Index, wie das

Verzeichnis der von «Rom» verbotenen
Bücher hiess. Als Huber 1937 vor der

Religiös-sozialen Vereinigung und den
Freunden der Neuen Wege über «Kirche
und Reich Gottes in der Situation der

Gegenwart» hätte sprechen sollen und
ein übervoller Saal auf ihn wartete,
erschien er nicht. Bischof Alois Scheiwiler

von St. Gallen hatte ihm in letzter
Minute verboten, in «dieser Gesellschaft»

zu verkehren.8
Das Beispiel zeigt zweierlei: Der

religiöse Sozialismus wollte von allem
Anfang keine nur reformierte Sache sein
oder bleiben. Die katholische Seite war
nur deshalb schwach vertreten, weil der

«religiöse Sozialismus» von der
Amtskirche verurteilt wurde, weshalb es den
Geistlichen nicht erlaubt war, hier zu
«verkehren». Das änderte sich im Zuge
des Zweiten Vatikanischen Konzils. Mit
den CfS stiess denn auch erstmals eine

nennenswerte Zahl von katholischen
Christinnen und Christen zur religiössozialen

Bewegung in der Schweiz. Ich

nenne Namen wie Irène Häberle, die
letztes Jahr verstorbene Vizepräsidentin
der ILRS, den Theologen Urs Eigenmann
mit seinem - in der besten Tradition von
G.S. Huber stehenden - Buch «Das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit für die
Erde» und den Ökonomen und ehemaligen

Informationschef des SGB Ferdinand

Troxler, der lange Jahre Denk- und
Öffentlichkeitsarbeit für die Vereinigung
und ihre Zeitschrift geleistet hat.

Kaplan Georg
Sebastian Huber,
der einzige katholische

Priester, der
in vorkonziharer
Zeit zur
religiössozialen Bewegung
zählte.

257



Der jüdische
Religionsphilosoph

und religiöse
Sozialist Martin
Buber war ein

enger Freund von
Leonhard Ragaz.

und auch nicht die Juden»
Der religiöse Sozialismus war auch nie

nur eine christliche Sache. Von daher
signalisierte die Bezeichnung «religiössozial»

oder «religiös-sozialistisch» die
Relevanz der Offenheit. Als religiöse
Sozialisten und Sozialistinnen verstanden
sich insbesondere Juden und Jüdinnen
wie der Religionsphilosoph Martin Buber

(1878-1965), die Schriftstellerin
Margarete Susman (1872-1966) oder
der Religionswissenschaftler und Publizist

Schalom Ben Chorin (1913-1999).

\fi
m

Sie waren mit Ragaz befreundet und
schrieben für die Neuen Wege. Buber
hat hier seine wichtigen Essays «Hebräischer

Humanismus» (Geheimversand
vom Oktober 1942) und «Drei Sätze
eines religiösen Sozialismus» (NW 1928,
327ÌI.) veröffentlicht, Susman den wohl
berührendsten Nachruf auf Ragaz
geschrieben (NW 1946, i2ff.). Von Ben
Chorin veröffentlichten die Neuen Wege
«Reich-Gottes-Erwartungen in jüdischer
und in christlicher Sicht» (NW 1982,
2o6ff.). Ernst Ludwig Ehrlich,
langjähriger Zentralsekretär der christlichjüdischen

Arbeitsgemeinschaft, brachte
sein Credo an einer SP-Tagung zu
«Sozialismus und Religion» auf die Formel:
«Judentum ist die Verwirklichung des

Sozialismus, Sozialismus ist die Verwirklichung

des Judentums» (NW 1988,213).
In einem NW-Gespräch sagte Ehrlich,
Ragaz sei für ihn «der eigentliche Pionier
des christlich-jüdischen Dialogs» (NW
1988,328).

In der Tat war Ragaz der erste christliche

Theologe, der dezidiert nichts von
christlicher Judenmission hielt. Er hat
Judentum und Christentum als zwei
gleichberechtigte Stämme angesehen, «in
welche der Baum, der Israel heisst, sich

gespalten hat»'. Es ist der gemeinsame
Glaube an das Reich Gottes für die Erde,
der sich in diesem Bild vom einen «Baum
Israel» ausdrückt. Als Ragaz 70 Jahre alt
wurde, erhielt er eine Gabe aus Jerusalem,

die ihn besonders freute: 21 zu einer
kleinen Festschrift vereinigte Briefe und
die Erklärung, Israel betrachte Ragaz als

einen «Gerechten unter den Völkern».
Zu seinen Ehren sei ein Baum im Herzl-
Wald gepflanzt worden.

In seiner eben als Buch erschienenen
Dissertation zeigt Peter Aerne, mit
welcher Kraft die Religiös-Sozialen auf dem

von Ragaz gelegten Fundament den
Antisemitismus bekämpften.10 Heute stellt
sich die Frage, was der religiös-sozialistische

Beitrag sein könnte, um Israel
und Ismael in gerechtem Urteil zu
begegnen.11 •

1 Religiöser Sozialismus einst und jetzt, in: Der
Aufbau, Nr. 13/1979, 100.
2 Günter Ewald, Studentenbewegung und religiöser

Sozialismus. Auf den Spuren von Ragaz in
der Bundesrepublik Deutschland, in: NW 1981,
33 5ff-
1 Zur neueren Geschichte des BRSD vgl. Ulrich
Peter, Was bedeutet das Erbe des Religiösen
Sozialismus für die Gesellschaft der BRD, in: NW
1996, 369ff..
4 Vgl. Zeichen der Zeit: Chile am 11. September,
in: NW 1983, 269ft.
'Der Aufbau, 1977, Nr. 10-12
6 Vgl. Zeichen der Zeit: Zum 100. Jahrgang der

Neuen Wege, in: NW 2006, iff.
7Mein Weg, Bd. 1, Zürich 1952, 241.
8 Dazu W. Spieler, Vom Christentum zum Reiche

Gottes - Georg Sebastian Huber, in: NW 3/1992,
83ff..
5 Ragaz, Israel, Judentum und Christentum,
Zürich 1942, 7.
10 Peter Aerne, Religiöse Sozialisten, Jungreformierte

und Feldprediger. Konfrontationen im
Schweizer Protestantismus, Zürich 2006, i29ff.
"Vgl. W Spieler, Die Herausforderung muss
bleiben. Ragaz, der Religiöse Sozialismus und
Israel - im Blick auf die Gegenwart, in: NW 1992,
2I2ff.

258


	Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz (2. Teil) : Erneuerung durch "pietistische 68er" in der BRD ; "Christen für den Sozialismus" ; Babylonische Sprachverwirrung... ; ...und Subversionsverdacht ; Begegnung mit der Neuen Religiös-sozialen Vereinigung... ; ...und Einstieg in die Neuen Wege ; Von der Zusammenarbeit zur Fusion ; "Religiös-Sozialistische Vereinigung der Deutschschweiz" ; Reichgottes-Ökumene : "Sogar Katholiken fehlten nicht... ; ...und auch nicht die Juden"

