
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Bücher : was nach dem Kapitalismus?

Autor: Steiger, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Steiger

Was nach dem
Kapitalismus?

Kapitalismusanalysen, sogar radikale
Kapitalismuskritiken sind wieder im
Kommen. Nicht breit in den
Mainstream-Medien zwar. Aber selbst dort
findet sich dafür zu gegebenem Anlass
ein Platz. Die aktuelle Literatur zum
Thema nimmt zu; wir könnten hier
Monat für Monat ein paar einschlägige
Bücher präsentieren. Was neu und
ermutigender scheint: Auch die öffentliche

Diskussion gesellschaftlicher und
ökonomischer Alternativen zu der beim

Jahrtausendwechsel unbestritten
dominierenden Welt (un) Ordnung ist kein
Tabu mehr. 1st das politische Denkverbot

einer Lady Tina Thatcher überwunden?

Füllt sich jene andere Welt, die an
Sozialforen lokal wie global als möglich

proklamiert wird, mit Inhalt? In
den letzten Wochen las ich vier mehr
oder minder ambitionierte Entwürfe
für eine Zukunft «nach dem Kapitalismus»,

frisch verfasst oder jetzt in
deutscher Sprache vorgelegt. So
unterschiedlich überzeugend diese Visionen
sind - schon die Versuche allein sind
bemerkenswert! haste

Neoliberalismus:
Ein Glaube zerbricht
Vorab zwei Bücher der erstgenannten,
der kapitalismuskritischen Sorte.
Leserinnen und Leser der Neuen Wege dürfte
speziell interessieren, was Ton Veerkamp
als Ideologiekritik des Kapitalismus
vorlegt. «Der Gott der Liberalen» ist nach
dem Urteil des ausgebildeten Theologen

zu Beginn des neuen Jahrtausends
zum Allmächtigen aufgestiegen. Er
bestimmt in unseren Gesellschaften, wer
arbeiten darf und wer nicht. «Gnade
ersetzt Recht, und das umso mehr, als

das Gleichgewicht der Kräfte zwischen
den Menschen, die über Produktionsressourcen

verfügen, und den Menschen,
die nur ihre Arbeitskraft als Eigentum
haben, im Norden weitgehend
zusammengebrochen ist und im Süden so gut
wie gar nicht existiert.»

In den Zeiten einer starken
Arbeiterbewegung wurde noch ein Schein des

Rechts gewahrt, für eine bessere Ausstattung

der Arbeitsplätze konnte gekämpft,
die Politik für allgemeine Interessen

eingesetzt werden. Heute herrscht
Marktfreiheit ohne Schutz und Demokratie.
«Ungehemmt und ohne jegliche Skrupel
erklären die bürgerlichen Wirtschaftseliten

ihren Anspruch auf unangefochtene

Führung.» Allenthalben wachsen

Parallelgesellschaften der Armut; «das

System ist weder fähig noch willens,
Menschen einen Ort der Würde in der
gesellschaftlichen Kooperation zuzuweisen».

Mit seinem Gang durch einschlägige

Theorien von der Philosophie bis

zur Ökonomie - mit Abstechern auch

zur Religionsgeschichte und zur Literatur

- will Veerkamp zeigen, wie es dazu
kam. Die andere Welt ist für ihn «auf
dem Schlachtfeld der Ökonomie» zu
erringen. Dringend. Wenn die, «die sich

um eine Alternative bemühen, aufhören
zu kämpfen, werden die Amokläufe der
Verzweifelten und des Systems unsere
Zukunft bestimmen». Viel mehr steht
hier zur Zukunft nicht.

232



Ende des klassischen Kapitalismus...
Elmar Altvater, der sein jüngstes Buch
selbst «eine radikale Kapitalismuskritik»
nennt, beschreibt die Lage kaum weniger
dramatisch. Doch bei ihm ist «Das Ende
des Kapitalismus» absehbar. Zumindest

- so relativiert der kleiner gedruckte Teil
des Titels - des Kapitalismus, «wie wir
ihn kennen». Denn «anders als der reale
Sozialismus bricht der Kapitalismus nicht
zusammen». Jedenfalls nicht einfach so.
Dazu wären «äussere Anstösse von extremer

Heftigkeit» vonnöten und
«glaubwürdige Alternativen im Innern».

Altvater ortet in der heute global vom
Finanzkapital dominierten Ökonomie
massenhaft Sprengstoff. Beispielsweise
in der Schuldenwirtschaft der USA. Die
wird, anders als bei Ländern der Dritten
Welt, durch eine enorme politische und
militärische Macht gedeckt. Für immer?
Mit einer «normalen» Ausbeutung der
Arbeitskräfte gibt sich der «Imperialismus

unserer Tage» nicht zufrieden. Die
neuen Methoden der Enteignung, die

Privatisierung von öffentlichen Gütern,
machen vor Korruption und Gewalt nicht
Halt. Auch den Menschen in unseren
privilegierten Weltgegenden wird viel
zugemutet. Bankmanager halten Renditen

von mehr als 20 Prozent für normal,
erwarten aber von Lohnabhängigen, dass

sie die Kürzung von Löhnen, verlängerte
Arbeitszeiten und sozialen Abbau akzeptieren.

Widerstand formiert sich.
Doch die ökonomisch Schwächeren

haben in diesem Getriebe keine starke
Position. Den «äusseren Stoss» erwartet
Altvater eher vonseiten der Ökologie.
Grenzen der Natur setzen Schranken. Die
zur Neige gehenden Ölreserven destabilisieren

das System, denn unser «geöltes
Wachstum» wird vorbei sein. Die geforderte

Veränderung des gesellschaftlichen
Naturverhältnisses stelle «die tradierten
Reproduktionsformen des Kapitalismus
und mit ihm die Hegemonie des Bürgertums

in Frage». Global muss «die

Entwicklungsbahn gewechselt» werden: weg
von den fossilen Energieträgern, hin zu

erneuerbaren Energien! Altvater begründet

plausibel, dass dies mehr als
technische Umstellungen erfordert. Eine
andere Welt wäre darum nicht nur möglich,
«wie von der globalisierungskritischen
Bewegung optimistisch postuliert wird»,
sie ist notwendig. In der Dramatik des so

genannten Peakoil käme «in historisch
kurzer Zeit», also innerhalb weniger Jahre

oder Jahrzehnte, eine grundlegende
Veränderung der Lebens- und
Arbeitsverhältnisse auf uns zu.

Wie die neue Gesellschaft aussehen
müsste? Nicht weniger als eine
«solidarische Weltwirtschaft» wäre gefragt.
Solidarität ist nicht auf eine Nachbarschaft

oder auf kleine Kooperativen
zu begrenzen. Möglicherweise entsteht
«ein neuer Kosmopolitismus, der nicht
intellektuelles Modell ist, sondern von
unten wächst». Um ökologisch nachhaltig

zu sein, müssten Produktionsweise,
Konsummuster und Verteilungssysteme

geändert werden. Das könnte dann
schon nicht mehr «Kapitalismus» sein,
«sondern irgendetwas anderes».

Nachdem der Sozialismus des 20.
Jahrhunderts scheiterte, hat der durchaus

dem Marxismus verbundene Autor
«keinen einfachen Namen» für diese

solidarische, solare Gesellschaft. «Von
der Wissenschaft zur Utopie» heisst sein
abschliessendes Kapitel. Er sieht «die
mögliche Welt nur im Plural» und
betont, dass «aus den vielen Möglichkeiten
durch soziale Praxis die historische
Wirklichkeit gestaltet wird». In diesem Prozess

muss die Kraft von Utopien wirken,
«der gesellschaftlichen Alternativentwürfe

derjenigen, die die Wirklichkeit
nicht für bare Münze nehmen, sondern
daran gehen, sie zu verändern». Sie

beeinflussen Rahmenbedingungen, welche
«Wahrscheinlichkeiten für die Realisierbarkeit

der einen Welt unter den vielen

Möglichkeiten bestimmen». Ob und wie
der Übergang gelingt, bleibt bei Altvater
offen. Dass eine Fortsetzung des derzeit
gängigen Kapitalismus «im Desaster
endet», scheint ihm hingegen klar.

Ton Veerkamp: Der
Gott der Liberalen.
Eine Kritik des
Liberalismus. Argument
Verlag, Hamburg
2005,309 Seiten,
CHF 26.80

ElmarAltvater: Das
Ende des Kapitalismus,

wie wir ihn
kennen. Eine radikale

Kapitalismuskritik.
Westfälisches
Dampfboot, Münster

2005,240
Seiten, CHF 26.80

233



Der Sozialismus
des 2t Jahrhunderts

«•t**"

Heinz Dieterich: Der
Sozialismus des 21.

Jahrhunderts.
Wirtschaft, Gesellschaft
und Demokratie
nach dem globalen
Kapitalismus. Kai

Homilius Verlag,
Berlin 2006,16g
Seiten, CHF 16.90

Gil Ducommun:
Nach dem Kapitalismus.

Wirtschaftsordnung

einer integralen

Gesellschaft.
Verlag Via Nova,
Petersberg 2005,
220 Seiten, CHF

34.20

i»ÄîapîSSssïos

mm
msmm

und «Sozialismus des 21. Jahrhunderts»

Ohne solch vorsichtiges Wenn und Aber
kommt das Buch des 1943 geborenen,
als Student der Soziologie in Frankfurt
am Main schon vor 1968 politisch
aktiven, heute in Mexiko lehrenden Heinz
Dieterich daher: «Der Sozialismus des

ii. Jahrhunderts» wird hier proklamiert.
«Ein hervorragender Text» mit «Passagen

von wirklich ästhetischer, also politischer
Kraft», wie Manfred Wekwerth, der Ex-
DDR-Theatermann, in seinem Vorwort
verspricht. Klappentexte des Verlages
weisen Dieterich als den «meistveröffentlichten

zeitgenössischen politischen
Autor in Kuba» aus, und in Venezuela

gelte «der Altlinke» gemäss Spiegel als

«Chefideologe des Präsidenten Chavez».

Dieser kommt denn im Buch auch als

Pionier der manifestartig verkündeten
neuen Weltordnung zu Ehren. Zwar
spreche Chavez von einem christlichen
oder bolivarischen Sozialismus. Doch
das sei «eine taktische Definition», eine

Konzession an Machtverhältnisse, «die

im Moment keine radikalere Definition
zulassen».

Das «historische Projekt von Jesus»

ging über eine progressive Ethik und
Metaphysik nicht hinaus; Bolivar war dem
Zivilisationsmodell der europäischen
Bourgeoisie im letzten und vorletzten
Jahrhundert verpflichtet. Aber strategisch

gehe es um «das Neue Historische
Projekt» partizipativer Demokratie,
den «Sozialismus des 21. Jahrhunderts»
eben. Nach den Analysen von Marx und
Engels kam laut Dieterich diesbezüglich
kaum Relevantes. Für die «Ausarbeitung
eines konkreten Vorschlags zum
Wirtschaftssystem», welches den Kapitalismus

ablösen sollte, blieb den beiden
damals leider «keine Zeit mehr». Auch
für das neu zu schaffende Staatsgebilde,

die Organisation der Massen sowie
die revolutionäre Übergangsphase zum
Kommunismus konnten die Vordenker

nur noch ein paar wichtige Hinweise
liefern. Also machte sich Dieterich im

Geiste des wissenschaftlichen Sozialismus

ans Werk...
Es dürfte spürbar sein, dass ich das

Produkt nur sehr bedingt empfehlen
kann. Basis des recht theoretisch
gehaltenen Modells einer partizipativen
Demokratie ist eine Skizze von Arno
Peters, der den Forschungen zur
zukünftigen sozialistischen Ökonomie als

«Universalwissenschaftler» - so Dieterich

- neue Impulse gab. Einige dürften
von Peters seine flächenkorrekt gestaltete
Weltkarte sowie die «Synchronoptische
Weltgeschichte» kennen. Beides faszinierende

Würfe. 1995 postulierte er dann
ein «Äquivalenz-Prinzip als Grundlage
der Global-Ökonomie». Es setzt die
« Gleichrangigkeit, Gleichwertigkeit
und Gleichberechtigung aller Menschen»

voraus, will alle mit diesem Anspruch
in den Wirtschaftskreislauf einbeziehen.

Leistung und Gegenleistung sollen sich

entsprechen, unabhängig von der Art der

Tätigkeit, weltweit. Was selbstverständlich

auch Anhebung des Lebensstandards
der armen Völker zu Lasten der Reichen

meint, «Teilhabe an den Früchten der
modernen Technik».

Nicht zuletzt Technik, speziell Com-
putertechnologie, soll Hard- und
Software für die Umsetzung des Projektes
liefern, das Dieterich weiter ausführt.
Gelenkt wird die für ihn historisch
notwendige und revolutionäre Entwicklung
schliesslich durch eine Art
gesamtgesellschaftliches Gehirn. Tröstlich die
Annahme des Autors, die «potentiell
zur demokratisierenden Veränderung
drängenden Subjekte» würden nicht
akzeptieren, «dass ihnen die Führerschaft
einer soziopolitischen Gruppe oder
gesellschaftlichen Einrichtung aufgezwungen

wird». Geheuer wird einem die Sache

trotzdem nicht.

Mit neuer spiritueller Orientierung...
Vielleicht das Gegenstück liefert Gil
Ducommun mit seiner « Wirtschaftsordnung
einer integralen Gesellschaft». Vorsichtig
tastend, geradezu guteidgenössisch be-

234



scheiden geht der Agrarwissenschaftler
seine Absicht an, Möglichkeiten des
Lebens «nach dem Kapitalismus» zu zeigen.
Und doch erschreckt auch bei ihm ein
missionarischer Ton, wenn er etwa für
die bessere, weil gerechtere und freiere
Gesellschaft «ein spirituell-wissenschaftliches

Menschenbild» voraussetzt, das
allen Menschen vermittelt werden müsste.

Insbesondere die Jugend wäre durch
Förderung ihrer spirituellen Kompetenz
zu «innerem Wachstum anzuspornen».
Dieses gipfelt in der Erfahrung des
Göttlichen - «Gnade und Bemühungen
vorausgesetzt». Eine so gewonnene Lebensfreude

könne das Streben nach äusserem
Wachstum als zentralen Antrieb ersetzen.

Besitz und Konsum bleiben dann
höheren gesellschaftlichen Grundwerten
untergeordnet, «Kooperation und
kreativer Wettbewerb» ersetzen den

Konkurrenzkampf.

So kann dann Realität werden, was
beim Lesen der « ordnungspolitischen
Grundsätze» und der konkreten
Praxisbeispiele auf Anhieb zwar richtig, aber

utopisch erscheinen mag. Zwischen den

niedrigsten und höchsten Einkommen
beträgt das Verhältnis nicht mehr als i zu
5. Ähnlich bei Vermögen. Demokratisch
sollen wir die Machtkonzentration beim

¦ Kapital, «welche die Demokratie immer
mehr aushöhlt», abbauen. «Eine egalitäre
Gesellschaft wird nicht angestrebt», doch

zu grosse Unterschiede sind schädlich für
das Zusammenleben in Frieden. Natürlich

meint der intensiv mit Nord-Süd-
Fragen befasste Autor das global. Die
dort gewonnenen Einsichten gehörten
zu Ducommuns wichtigsten Gründen,
einen Entwurf für die Vision einer anderen

Welt vorzulegen: «Wir können uns
abgewöhnen, die grosse Ungerechtigkeit
als normal zu empfinden.»

Er will die leicht ausgesprochene
Forderung nach Gerechtigkeit, Nachhaltigkeit,

Chancengleichheit und Solidarität
«herunterbrechen in konkrete Vorstellungen

und Vorschläge». Das mache die

Aufgabe schwierig und angreifbar. Aber

es ist dieser ehrliche, ernsthafte Versuch,
der das Buch für mich lesenwert macht.
Ich nehme auf, was der Autor in der
Einleitung selbst empfiehlt: den zweiten,
praxisbezogenen Teil vorab zu lesen. Er
gibt auch denen Denkanstösse, die das

religiöse Weltbild - wieder wird hier
übrigens ein nur schwer (er)fassbarer Geist
ins Zentrum gesetzt - nicht teilen.

zur alternativen Versorgungswirtschaft?

Noch einmal anders vom Ton und vom
Anspruch her kommt «Die bedürfnisorientierte

Versorgungswirtschaft» daher.

Alfred Fresin legt sie als freier
Wissenschaftsjournalist im Sinne einer im Kern
anderen Ökonomie vor, einer «Alternative

zur Marktwirtschaft». Mit
vergesellschafteten Produktionsmitteln, durchgeplanter

Produktion und Verteilung der
erarbeiteten Güter an alle. Geld und

«Eigentum als Rechtstitel» sind obsolet. Auf
«eine konstruktive Weiterentwicklung
einer sozialen Marktwirtschaft» oder auf
«angebliche wirtschaftliche Sachzwänge»

lässt sich der Autor gar nicht ein.
Schon im ersten Kapitel hakt er «die

Rationalität einer irrationalen Ökonomie»

als unvernünftig ab. Womit das

Feld frei wird für seine Utopie. Fresin
weiss wohl, dass er sich dieser Bezeichnung

nicht entziehen kann. Obschon das

Ganze «nicht bloss Utopie sein soll»,
sondern ein realisierbarer Modellentwurf
zur Organisation einer menschenfreundlichen

Ökonomie. Nicht «dogmatisch
wahr» zwar, keine wissenschaftliche

Prognose, wie eine zukünftige Gesellschaft
aussehen wird. Doch falls «in mehr oder

weniger ferner Zukunft die Marktwirtschaft

durch eine andere Wirtschaftsform

abgelöst werden» sollte, so hofft
der Autor, könnten die oft sehr
detailreichen Ausführungen zur BVW - sein
Kürzel für die beschriebene Alternative

- «überlegenswerte Anhaltspunkte
bieten». In diesem Sinne wünscht er sich
«ein wenig Aufmerksamkeit».

Eine kritische Lektüre auch dieses

Die bedürfnisorientierte
Versorgungswirtschaft

A
KlBtUWG

Alfred Fresin: Die

bedürfnisorientierte
Versorgungswirtschaft.

Eine Alternative

zur Marktwirtschaft.

Peter Lang,
Frankfurt am Main

2005,304 Seiten,
CHF 44.00

235



paRecon

Michael Albert: Pa-

recon. Participatory
economics. Leben

nach dem Kapitalismus.

Trotzdem
Verlagsgenossenschaft,

Grafenau 2006,295
Seiten, CHF 28.00

Buches lohnt sich durchaus. Obwohl
ich für die in der Art eines trockenen
Lehrbuchs präsentierte, historisch und
politisch gegen frühere Versuche

abgegrenzte Wirtschaftsordnung nicht auf
die Barrikaden steigen würde. Möchte
ich lebenslang mit meiner allwissenden

Chipkarte durch die Welt gehen und

Gegenwerte für geleistete Arbeit abbuchen
lassen?

Einiges erinnert stark an heutige,
unvernünftige Ökonomie sowie an den

Stil, mit dem auch sie umgesetzt wird:
«Kleine landwirtschaftliche Betriebe
sind zusammenzulegen, um eine effektive

Produktion zu ermöglichen. In
Regionen, welche diese effektive Produktion
nicht zulassen, werden die Landwirte als

Landschaftspfleger tätig.» Das dazu
passende Gegenstück aus dem Konsumbereich:

«Nur grössere Supermärkte aus
den Zeiten der Marktwirtschaft bleiben
bestehen. Alle kleinen marktwirtschaftlichen

Handelsstellen werden aufgelassen.»

Zitiert ist beides aus dem Kapitel,
das den Übergang von der alten zur neuen

Ordnung umreisst. Sofort geschaffene
Arbeitskomitees werden aktiv, um die

Versorgung zu sichern, wobei «nicht
auszuschliessen» ist, dass Arbeitslose
oder frei werdende Arbeitskräfte sich
«in der ersten Periode einem Diktat
der Zuweisung zu unterwerfen haben».

Einschulungen und Umschulungen «sind

zügig vorzunehmen», die Lehrer werden

«neu instruiert»... Da leuchten bei mir
alle Alarmlampen auf.

Parecon: ein Modell zum
Weiterentwickeln

«Parecon» von Michael Albert kam mir
von den vier Büchern, den vier Modellen
für ein Leben nach dem Kapitalismus im
Ansatz am nächsten. «Es präsentiert eine

Vision, die aus einer reichen Tradition an
Ideenwelt und Praxis der libertären Linken

und sozialen Bewegungen schöpft,
aber neue kritische Analysen, präzise
Konzepte und Formen ihrer Umsetzung
hinzufügt», schrieb Noam Chomsky

über die 2003 in den USA erschienene

Originalausgabe. Er wünsche dieser
Vision einer partizipatorischen Ökonomie

«grosse Aufmerksamkeit, Diskussion
und Wirkung».

Dass das die ersten Schritte auf dem

Weg von der Vision zur praktischen
Realisierung wären, weiss auch Albert:
«Wie sie sich verwirklicht, wird nicht
durch Bücher bestimmt, sondern durch
die Menschen, die zuerst die Bücher lesen

und dann das Gelesene verändern, weiter
entwickeln, anwenden und nutzbar
machen.» Mit den letzten Kapiteln, in denen

er nach Bedeutung, Verbindlichkeit und
Erreichbarkeit der Modellvorstellungen
fragt, sollte die Lektüre vielleicht beginnen.

Hier ist das Dilemma beschrieben,
welches auch die zuvor rezensierten Titel

belastet: Sowohl eine zu früh fixierte
institutionelle Festlegung als auch zu

grosse Furcht vor konkreten Modellen
führen in die Blockierung. «Denn so

wie Wissenschaftler eine Theorie benötigen,

wenn sie ihre Experimente planen,
können auch politische Aktivisten ihre

gesellschaftlichen Experimente nur mit
Hilfe einer umfassenden Vision gestalten.»

Diese könne aber zu vorschnellen

Erwartungen führen oder gar «zu sekten-

hafter Überhöhung». Letzteres scheint
mir hier keine Gefahr; «der
Begeisterungsfaktor» ist gering, was der Autor
offenbar spürt: «Die Worte, mit denen

die Parecon beschrieben wird, mögen
nicht besonders beflügelnd wirken.» Er
sei darin «vielleicht nicht so gut». Die

von ihm eingeforderte Geduld wird
zuweilen tatsächlich benötigt.

Aber eine partizipatorische Planung,
die nicht nur als rascher «Mix aus
Marktwirtschaft und Planwirtschaft»
daherkommen soll, ist in den komplexen
Gesellschaften von heute kein einfaches

Ding. Gerechtigkeit, Selbstbestimmung,
Solidarität und Vielfalt als vier gleich
gewichtete Grundwerte in die Ökonomie

einzubringen, wirkt mit Blick auf die

gegenwärtige Welt und gemachte
historische Erfahrungen fast unmöglich. Für

236



die Produktions- und Konsumbereiche
werden je getrennte, konsequent in einer
Linie von unten nach oben strukturierte

Räte vorgeschlagen. Aber auch nach
der detaillierten Beschreibung einzelner
Schritte scheint die skizzierte Lösung
beim einen Beispiel allzu schematisch.
Fast naiv. Geht das so einfach? Beim
nächsten kommen Zweifel, ob das alles
nicht viel zu umständlich wäre.

Sind die immer wieder zur Mitwirkung

sowie zum demokratischen
Entscheid aufgerufenen Leute nicht schlicht
überfordert? «Ich will doch nicht mein
Leben lang in endlosen Sitzungen
hocken», wird einer der vielen im Buch
diskutierten Einwände aufgenommen.
Ja, «in einer Parecon würden die meisten

mehr Zeit auf Sitzungen verbringen»,
doch garantiert weniger als jene kleine
Führungsschicht, welche heute für alle
Weichen stellt. Die anspruchsvolle Arbeit
wäre zudem bezahlt und Teil qualitativ
ausgeglichener Tätigkeitsbündel. Und es

stehe den Menschen frei, «sich so viel
oder so wenig zu beteiligen wie sie
wollen». Was? Wie? Steckt da nicht ein
Widerspruch drin? Stets stellen sich weitere
Fragen. Selten sind am Ende eines Kapitels

sämtliche Bedenken ausgeräumt.

Für bessere Institutionen kämpfen
Interessant ist, dass dem Autor auch «aus
der anarchistischen Ecke» reichlich Kritik

entgegenkam. Er findet das

«merkwürdig», weil die Parecon mit erstarrten
Hierarchien doch Schluss machen und
«im Grunde eine anarchistische Vision
realisieren will». In den Augen von
vielen, in deren Umfeld er selbst seit Jahren
als Aktivist, Publizist und Verleger tätig
ist, habe die Menschheit ihr Potential
nicht richtig entwickelt, solange
überhaupt noch Institutionen existierten.
Sie wollten keine dauerhaften Normen,
keine Regeln, keine definierten Rollen.
Das jedoch würde nach dem Urteil von
Albert die Atomisierung bis zur letzten,
vernichtenden Konsequenz treiben. «Der
Mensch ist ein soziales Wesen.»

Nur mit besseren Institutionen lasse

sich das Problem der schlechten lösen;
«Institutionen sind einfach nur ein
Zeichen dafür, dass Menschen interagie-
ren.» Die partizipatorische Ökonomie
soll deren Möglichkeiten erweitern. Sie

verhindere, dass wir Lohnsklaven bleiben,

eine ungerechte Arbeitslast tragen
oder im Gegenteil über unverhältnismässig

grosse Entscheidungsmacht verfügen.
«Dadurch verschafft sie jedem von uns
den Raum, sein Potential und seine

Hoffnungen so uneingeschränkt und vollständig

zu realisieren, wie es die Rücksicht
auf die zu Gleichem berechtigten Anderen

zulässt.»

Gern, sehr gern sähe ich die Autoren
aller hier vorgestellten Bücher zum
offenen Gespräch versammelt. Dazu ein

paar Leute aus der Praxis und vor allem
auch Frauen, die in dieser theorielastigen
Auswahl kaum zufällig fehlen. Dass eine
Debatte über solche und andere
Gesellschaftsmodelle dringend geführt werden

muss, steht nicht nur für mich ausser
Zweifel. Um hier noch einmal Elmar
Altvater zu zitieren: «Die Alternative der
solidarischen Ökonomie ist so stark und
attraktiv, weil das neoliberale Projekt für
eine Mehrheit der Menschen keine
Aussichten auf ein würdiges Leben in Frieden,

Freiheit und Sicherheit bietet.» Für
das Ende des Kapitalismus braucht es die

Hoffnung auf eine realisierbare Utopie
sowie das Engagement für Alternativen.
Warten auf einen Zusammenbruch ist
keine Zukunftsperspektive. •

237


	Bücher : was nach dem Kapitalismus?

