Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 7-8

Artikel: Vertriebene Frauen auf dem Weg zu einer Spiritualitat fir den Frieden
Autor: Pereira Souza, Ana Mercedes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ana Mercedes Pereira Souza

Vertriebene Frauen
auf dem Weg zu einer
Spiritualitat fur den
Frieden

Kolumbien ist geprigt von der Herrschaft einer politischen
und wirtschaftlichen Oligarchie, von technokratischen Stadt-
regierungen und feudalistischen Herrschaftsstrukturen in
verschiedenen Regionen. Seit Jabrzehnten wird das Land von
einem bewaffneten Konflikt heimgesucht, der mit Militarisie-
rung, Terror und Korruption einbergebt. Auf der Mikro-
ebene verbaut der Konflikt die Option fiir ein langes und
gesundes Leben. Die am meisten Betroffenen sind die intern
Vertriebenen, Frauen und Kinder. INTERTEAM unterstiitzt diese
Menschen im Programmschwerpunkt «Frieden durch inte-
grale Entwicklung auf dem Weg zu einer demokratischen
Gesellschaft». Eine der lokalen INTERTEAM-Fachpersonen ist
Ana Mercedes Pereira Souza. Die studierte Soziologin und
Anthropologin war von 2002 bis 2005 fiir «Red Ecuménica
Nacional de Mujeres por la Paz» (Okumenisches nationales
Netz von Frauen fiir den Frieden) titig. Heute betreut sie
Frauengruppen, die mit eigenen Texten und Liedern das im
Krieg erfabrene Geschehen verarbeiten. Sie legt im folgen-
den Text die Gedanken vor, die sie mit ibren vertriebenen
Schwestern erarbeitet hat. Ana Mercedes hat auch zwei CDs
herausgegeben, die bei INTERTEAM erhiiltlich sind. Uber die
Aufgaben von «INTERTEAM — Entwicklungsdienst durch Frei-
willigeneinsatz» haben wir mit der Leiterin Jeanine Kosch
vor genau zwei Jabren ein NW-Gesprich gefiihrt (NW 7-
8/2004), das hier am konkreten Beispiel seine Fortsetzung
findet. Der Text wurde redaktionell bearbeitet und gekiirzt.
Red.

Eine kollektive Spiritualitat ...
Kolumbien wird beherrscht von bewaff-
neten Konflikten, Drogenhandel, Beam-
tenkorruption und von einer neoliberalen
Politik angesichts der Globalisierung.
Die instabile Arbeitssituation sowie der
Verlust der familiiren und emotionalen
Sicherheit bewirken Angste und Krisen
in Fragen der Lebensplanung und des
Lebenssinns. Wenn wir uns dieser Rea-
litditen der Ausgrenzung und des Todes
bewusst werden, verspiiren wir Furcht
und Schmerz, auch Scham uns selber und
anderen gegeniiber. Es ist wichtig, dies
zu akzeptieren und einen neuen Weg zu
beschreiten — mit Fragen, die wir uns in
unserem Leben noch nicht gestellt haben:

Wer sind wir? Was wollen wir mit
uns selber machen? Welche internen und
externen Verinderungen miissen wir an-
streben, um in Harmonie mit uns selber,
mit der Gesellschaft und dem Universum
zu leben? Wohin gehen wir? Welches ist
unser Auftrag, unser Platz im Leben?

Mit diesen Fragen befinden wir uns an
einem sehr wichtigen und entscheidenden
Punkt unseres individuellen, familidren
und gemeinschaftlichen Lebens. Deshalb
ist ein weiser Rat zu beachten: « Wenn wir
nicht wissen, wo wir hingehen, sollten
wir innehalten, um herauszufinden, wer
wir sind und woher wir kommen.» Nur
so konnen wir unser Leben neu auf das
ausrichten, was wir kurz- und langfristig
sein, leben und aufbauen mochten.

Die Red Ecuménica hat sich vorge-
nommen, kollektiv eine Spiritualitit auf-
zubauen, die uns helfen soll, ein klareres
Bewusstsein von uns selber zu haben, um
Probleme, Fehler und Schwierigkeiten
erkennen und angehen zu konnen, aber
auch die Erfolge unserer Wanderung
durch das Leben anzuerkennen. Wir
begleiten Frauen, die vom bewaffneten
Konflikt und von der wirtschaftlich,
politisch, sozial und kulturell prekiren
Situation vertrieben wurden.

Daraus ergibt sich als erste Frage: ei-
ne Spiritualitit fiir wen, woher, weshalb
und wozu?

216



Die Red Ecuménica setzt auf Frie-
den, Hoffnung und Empowerment der
vertriebenen Schwestern, damit sie sich
wieder integrieren und als vollwertige
Biirgerinnen zum Wohl ihrer Gemein-
schaft an der Politik teilnehmen kénnen.
Deshalb muss diese Spiritualitat eine oder
mehrere Friedensvisionen enthalten und
die Art, wie wir zum Aufbau des Frie-
dens — beginnend bei uns selber, unseren
Familien und unseren Gemeinschaften
— mitwirken wollen.

... fiir «Reisen in unser Inneres»

Wir haben die vertriebenen Frauen wih-
rend funf Jahren begleitet. Im Laufe der
Organisationsprozesse, der Workshops
und Reflexionen tiber ihre Lebensge-
schichten — d.h. im Nachdenken uber
die Frage, wie sie ihre vorherigen Le-
bensetappen Kindheit, Pubertit, Jugend
und Erwachsenenzeit erlebten — stellten
wir fest, dass sie sich schon vor der Ver-
treibung ausgeschlossen gefiihlt hatten,
und zwar von ihren Partnern, vom Staat,
von der Kirche. Einige wurden sexuell
missbraucht, die meisten von ihren
Mainnern misshandelt, andere schon als
Midchen von ihren Vitern verlassen,
viele von ihnen waren nie bei wichtigen
Entscheiden der Gemeinschaft oder der
Gemeindeorganisation mit einbezogen.
Auch am kirchlichen Leben sind die
Frauen kaum aktiv beteiligt, obschon
die Kirchen hauptsichlich von Frauen
besucht werden.

Durch die Vertreibung und die auf-
gezwungene Begegnung mit anderen
Kulturen, anderen Formen, die Welt zu
sehen, anderen sozialen Gewohnheiten,
werden unsere Kameradinnen erneut un-
terdriickt. Oft nimmt in der Vertreibung
die Gewalt innerhalb der Familien und
der Gesellschaft noch zu. Ursachen die-
ser zusitzlichen Gewalt sind Hunger, Ar-
beitslosigkeit, fehlende Zuneigung und
Verzweiflung. Auch die Ungewissheit
tiber den Verbleib von Familienange-
horigen, die Wut uber die Vertreibung
und das Wissen, dass es keine wirklichen

Chancen fur eine Ruckkehr gibt, tragen
zur Zunahme der Gewalt bei.

All diese Krisen, die symbolischen,
psychischen und korperlichen Gewalt-
akte haben uns dazu gefithrt, Raume zu
schaffen, wo wir die «Reisen in unser
Inneres» durchfithren und eine ¢kume-
nische Spiritualitit erarbeiten konnen,
eine Spiritualitdt, die es uns erlaubt, uns
besser kennen zu lernen und dem Leiden
nicht noch mehr Leiden hinzuzufiigen.

Uberlebenskampf angesichts destruk-
turierter Lebensformen

Unsere Schwestern sind hochst verletz-
lich: Sie leben in Randquartieren oder
in illegalen Uberbauungen, haben keine

et

passenden Wohnungen, keine Arbeit.
Oft vergeht ein ganzer Tag, ohne dass
sie etwas zu essen haben. Sie suchen bei
reichen Familien Arbeit. Sie betteln bei
Freunden, Bekannten und Unbekannten
um Brot fiir ihre Kinder, kommen mide
nach Hause, oft mit leeren Handen und
mit schmerzendem Herzen uber so viel
Ungerechtigkeit und Mangel an Solida-
ritat. Es sind Frauen, die ihre Einsamkeit
und ihre Verlassenheit vom Staat und
von der Kirche still beweinen.

Unsere vertriebenen Kameradinnen
sind Frauen, die lernen, inmitten dieser
Mingel, des Leidens, der Schmerzen
und der gesellschaftlichen Ausgrenzung
zu tiberleben. Der bewaffnete Konflikt
hat ihre Lebensformen destrukturiert:

217

Ana Mercedes be-
richtet an einem
Treffen der INTER-
TEAM-Fachleute
iiber ibre Erfabrun-
gen in der Frauen-
arbeit.



CD der Autorin,
zu beziehen bei
INTERTEAM, Luzern.

Der Verlust von Ehemannern, Kindern,
Freunden, Nachbarn ist unersetzbar.
Hinzu kommt der Verlust von Giitern
(Land, Saaten, Tiere, Haus etc.). Mit der
gewaltsamen Vertreibung hat sich das
tiber Generationen hinweg gewachsene
soziale Gewebe fiir sie aufgelost und bei
den meisten Familien zu Identitdts- und
Lebenskrisen gefiihrt.

Wie schaffen es die Frauen, zu iiberle-
ben, wie schaffen sie es, noch Energien,
Wiinsche und Triume zu haben?

Thre Kimpfe und Uberlebensstrate-
gien, aber auch ihre Bewegungslosigkeit,
ihr Schweigen und ihre Widerstands-
formen lehren uns so viel, dass wir, die
wir ein mehr oder weniger stabiles Leben

haben, unseren Kameradinnen gegeniiber
nur sagen konnen: «Alles, was wir mit
euch tun, muss mit dem Herzen gesche-
hen.» Das heisst, dass wir alles, was wir
tun, in Liebe tun, mit einem Mitgefiihl,
das mit dem oder der anderen die Lei-
denschaft, den Schmerz und das Leiden
teilt. Ist diese emotionale Empfanglich-
keit gegeben, konnen wir uns gegenseitig
solidarisieren, um Losungen fiir die un-
mittelbaren Probleme zu finden.

Glaube als Empowerment

Die meisten Frauen, die wir begleiten,
haben einen evangelischen oder katho-
lischen Hintergrund. Sie organisieren und
erklaren ihre Realitdt aufgrund dieses
Wissens und Glaubens. Die Berichte

iiber die Vertreibungen verweisen auf
eine ubernaturliche Kraft, die unseren
Kameradinnen geholfen habe, ihre Situ-
ation anzunehmen, die Hoffnung nicht
zu verlieren und nach Moglichkeiten zu
suchen, um ihre Lebensbedingungen zu
verbessern.

In Workshops zum Thema Lebensge-
schichte horten wir folgende Berichte:

«Ich hatte Angst, da wir nicht wuss-
ten, wo wir hingingen, wem wir auf dem
Weg begegnen wiirden und ob wir uns
weiterhin firchten mussten, Wir fragten
uns, was mit unsern Kindern geschehen
werde. Wir waren traurig wegen der
Nachbarn, die Angehorige verloren hat-
ten. Und es tat uns weh zu wissen, dass
unser Departement (Bolivar) eines der
am starksten vom bewaffneten Konflikt
betroffenen Departements ist. Wir woll-
ten das Dorf nicht verlassen, wir hatten
es gern.

Als wir in Sincelejo angekommen
waren, gab uns niemand Orientierung.
Meine Tochter war am Sterben, Der Arzt
sagte, sie habe eine starke innere Ent-
zundung. Ich versprach Gott, mich ihm
hinzugeben, wenn er meine Kinder rette.
Meine Mutter war auch sehr krank, sie
litt unter Herzproblemen, die Vertrei-
bung hatte ihr schwer zugesetzt. Sie starb
in Sincelejo, im Haus einer Freundin, die
sie bei sich aufgenommen hatte.»

Der Glaube an Gott erméglicht es
vielen dieser Frauen, ihr Leben wieder
aufzubauen, zu kampfen und sich trotz
der Vertreibung eine positive Haltung
zu bewahren:

«Einmal sagte mir eine Freundin: Ich
bete am Tag und in der Nacht. Ich bit-
te Gott, dass er mir Geduld gebe, dass
er mir neue Ideen gebe. Wenn ich einen
Gedankenblitz habe, danke ich Gott fiir
das Leben, die Gesundheit, die Erfolge,
die lieben Worte der Leute. Ich bitte Gott
immer um Kraft, neue Ideen, um sie mit
anderen teilen zu konnen.»

«Ich habe immer den Vers aus dem
Hebrierbrief gegenwirtig: Glauben heisst
mit Geduld auf das warten, was man

218



nicht siebt. Deshalb hoffe ich geduldig
auf Gott, Wir sind heute beisammen, weil
er uns die Kraft gibt, einander in Liebe
zu dienen. Wir sind von Gott auserwihlt,
aber manchmal haben wir thn an letzter
Stelle, dabei sollte er an erster Stelle sein.
Man muss Gott fiir alles Gute danken,
und auch fur das Schlechte.»

Die Frauen von der Red Ecuménica
schitzen es, dass wir die Art, wie sie 1h-
rem Leben aufgrund ihres Glaubens, ih-
rer Gottesvorstellungen und ihrer gesell-
schaftlich-religiosen Gewohnheiten Sinn
geben, ernst nehmen. Es liegt uns fern,
Proselytismus zu betreiben, vielmehr
wollen wir diese religiosen Deutungen
und Erfahrungen beleben, da der Glaube
den Frauen hilft, das Chaos ihres Lebens
zu verstehen, anzunehmen und zu ord-
nen. Diese Form, die Welt zu verstehen,
ist Teil ihrer religiosen Traditionen und
ihrer lindlichen Volkskultur.

Durch unsere ganzheitliche Begleitung
unterstiitzen wir die symbolisch-religi-
osen Codes, mit denen die Frauen ihre
Welt ordnen. Es ist wichtig zu verstehen,
dass Gott Liebe ist, dass er unser Vater
ist, dass er uns bedingungslos liebt, dass
diese Liebe, die wir in Gott spiiren und
leben, sich in konkreten Handlungen
auswirkt. «Die Spiritualitit hingt mit
der Frage nach Gott und dem Nachsten
zusammen. Die Liebe zu Gott und die
Nachstenliebe sind eins. Nur dass die
Liebe zu Gott sich durch die Nichsten-
liebe und das Sich-um-den-Nichsten-
Kiimmern zeigt. Das Wichtige ist also,
zu einem wahren Nichsten zu werden,
so wie Gott. Auf die Frage, wer Gott ist,
antworten wir: Derjenige, der Mitleid
hat» (Lukas 10,37).!

«Frau ist, was sie sich vornimmt,

zu sein»

In vorangehenden Workshops machten
wir Spiele und Ubungen, die unseren Ka-
meradinnen helfen sollten, ihre Trauer
zu verarbeiten. Wir fragten sie, was sie
verloren hatten, aber auch, was sie an
neuen Erfabrungen dazu gewannen. Sie

konnten sich Kenntnisse aneignen uber
wirtschaftliche Projekte (von Frauen ge-
fihrte Kleinstunternehmen), Organisati-
onsprozesse (Beteiligung an den lokalen
Institutionen und deren Demokratisie-
rung) und Politik (Rechte als Vertriebene,
wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte). Darauf liess sich weiteres Ka-
pital aufbauen: soziales Kapital (Ge-
genseitigkeit, demokratischer Umgang,
Vertrauen) und symbolisch-kulturelles
Kapital (Respekt, Toleranz gegentiber der
ethnischen, religiosen, politisch-ideolo-
gischen Pluralitat, Konfliktmanagement,
Riickgewinnung der eigenen Traditionen
in Handwerk, Musik, Tanz usw.).

Ausgehend von den Veridnderungen,
die Red Ecuménica durch ganzheitliche
Lernprozesse und Gemeinschaftsorga-
nisation eingefiihrt hat, lassen uns die
Kameradinnen an ihren aktuellen Erleb-
nissen und Erwartungen teilhaben:

«Ich danke Gott, dass jede meiner
Kameradinnen etwas beizutragen hat.
Jeder Mensch hat den Auftrag, etwas
von seinem Leben weiterzugeben. Ich
danke Gott, weil die Red Ecuménica uns
die Rechte der Frauen gelehrt und uns
beigebracht hat, uns als Frauen wertzu-
schitzen. Wir sind dabei, uns selbst zu
entdecken.»

«Die Red Ecuménica hat uns Wissen
und Kenntnisse gegeben: was Gleichbe-
rechtigung bedeutet, wie wir in unserer
Gemeinschaft mitarbeiten und sie ent-
wickeln konnen, wie wir unser Wissen
weitergeben und weiterlernen konnen.
Es ist die einzige NGO, die wir hatten,
die das Spirituelle einschliesst.»

«Ich bin stolz auf die Verdnderungen
bei mir. Vorher war ich nur eine mehr,
die machte, was alle Frauen zu Hause
machen, und ich hatte meinen Mann.
Heute fiihle ich mich autonom. Ich kann
Traume haben und Ziele erreichen. Ich
bin eine Leaderin, ich spiire, dass ich das
im Blut habe. Ich habe es geschafft, mich
zu bilden, und ich werde Multiplikato-
rin dieser Bildung sein. Wenn wir alles
planen, mit Hilfe aller, werden wir neue

219



Dinge schaffen. Frau ist, was sie sich vor-
nimmt zu sein. »

Was ist Spiritualitat?

In all diesen Erfahrungen des Schmerzes,
des Weinens, der Freude, des Sich-ge-
schitzt-Wissens sind Elemente von Spi-
ritualitdt zu finden. Das Zurtickdenken,
«wer wir waren und wer wir sind», ist
Teil unseres Verstindnisses von Spiritu-
alitit. Aus dieser Perspektive bedeutet
sich erinnern, alles, was wir erlebt haben,
«noch einmal im Herzen bedenken». Da-
bei verspiiren wir erneut Momente der
Freude, aber auch viele traurige Ereig-
nisse aus unserer Kindheit und Jugend
bis zur Gegenwart. Was zahlt, ist die Hal-
tung, mit der wir uns diesen Ereignissen
nahern: Wir gehen zuriick, um anzuneh-
men, wer wir waren und wer wir sind,
aber auch mit der Absicht, nach neuen
Horizonten Ausschau zu halten, neue
Denkmuster zu suchen, in dieser Welt
zu lieben und zu handeln. Lieben lernen
ist ein Prozess, der einschliesst, dass wir
uns bewusst werden, wer wir sind.

Da die Kameradinnen die Welt auf ih-
re eigene Art sehen und interpretieren,
muss unsere Spiritualitdt eine offerne sein.
Sie muss auch sikulare Ansichten und
Haltungen einschliessen, sonst wiirden
wir jene anderen Frauen tibersehen, die
mit einer weltlichen Ethik die Realitdt zu
verandern suchen und mit ihrem Wissen
und ihren Kimpfen zum Aufbau einer
gerechten, gleichberechtigten und soli-
darischen Gesellschaft beitragen.

Damit kommen wir auch dem Begriff
der Spiritualitit naher. Sie bedeutet dem
Worte nach, dass wir eine Beziehung mit
dem Geist (Spiritus) herstellen, ob wir
diesen nun Gott, Leben, Transzendenz
oder Universum nennen, je nach unserem
~ religiosen oder weltlichen — Blickwin-
kel, unter dem wir diese Beziehung be-
trachten. Leonardo Boff schlagt eine
Definition von Spiritualitit vor, die uns
hilft, unser Sein, unsere Alternativen,
Verpflichtungen und Vorschlage fiir ein
wiirdiges Leben neu zu bedenken:

«Spiritualitit bedeutet nach dem Geist
zu leben, Geschmack an der Dynamik
des Lebens zu empfinden. Es geht um
cine Existenz, die auf die Bejahung,
Verteidigung und Forderung des Lebens
ausgerichtet ist. Es geht um das Leben
in seiner Ganzheit, sei es von aussen
gesehen in Beziehung mit den anderen,
der Gesellschaft und der Natur, oder in
seinem Dialog mit dem innersten Ich,
mit diesem grossen Altesten, der in uns
wohnt.»?

Spiritualitdt konfrontiert uns im-
mer auch mit uns selber, mit unseren
Licht- und Schattenseiten. In diesem
Sinn «bedeutet ,spirituell sein’ nicht, in
irgendeiner Spiritualititsschule weiterzu-
kommen, sondern unserem eigentlichen
Wesen zu begegnen, das Heilige Land,
welches unser Herz ist, zu betreten. Das
verheissene Land ist nicht ausserhalb von
uns, sondern in uns selber.»?

In welcher Form immer, Spiritualitdt
ist eine Erfahrung, die uns zu einer neu-
en Lebensauffassung, zu einem neuen
Selbstverstandnis und zu einer neuen Art
zu lieben — uns selber, die anderen und
alles, was uns umgibt — fithren kann. Es
gibt keine Verpflichtung, diesen neuen
Weg einzuschlagen, sondern es ist eine
persénliche Entscheidung. Wenn wir
Netze von spirituellen Prozessen schaf-
fen, indem wir unsere Fragen, Sorgen,
Wiinsche und Traume mit anderen teilen,
wird Spiritualitat sich in einen kollek-
tiven Prozess umwandeln.

Spiritualitat fiir den Frieden
Auf dieser Grundlage méchten wir einige
Haltungen aufzeigen, die uns einer Spi-
ritualitat fiir den Frieden niher bringen.
Auch wenn Friede in erster Linie eine
Gabe ist, bekommt man ihn nicht nur
geschenkt, man muss ihn auch leben und
in Gesellschaft und Umwelt neu schaf-
fen. Deshalb ist der Frieden die Aufgabe
aller.

Um zu verstehen, welchen Frieden
wir schaffen wollen, mussen wir wissen,
mit welchen Konflikten wir es tiglich zu

220



tun haben. Frieden ist ja nicht nur das
Fehlen eines bewaffneten Kampfes. In
verschiedenen Momenten der Mensch-
heitsgeschichte —und der Geschichte Ko-
lumbiens — gab es Kriege und Vertrage,
um diese Kriege beizulegen, trotzdem
bestehen weiterhin — oft unbewaffnete
- Konflikte, die auf das Feblen von Frie-
den hinweisen.

Wihrend eines Workshops zum The-
ma «Frau, Entwicklung und Frieden» im
Juni 2004 in Sincelejo analysierten wir
die Konflikte, die wir im Alltag erleben.
Die Teilnehmerinnen erstellten folgende
Liste:

—Korperliche, psychologische und verba-
le Misshandlungen in der Familie

— Konflikte innerhalb der Gemeinschaft,
z.B. wegen autoritdren Verhaltens von
Leitern, wegen Macht- und Konkurrenz-
kampfen, wegen Geriichten, Eifersucht
USW.

— Sozio-politische Konflikte, die sie als
Vertriebene direkt zu spliren bekommen,
unwiirdige Lebensbedingungen wie Ar-
beitslosigkeit, fehlende Bildungsméglich-
keiten, mangelhafte Gesundheitsversor-
gung, ungeniigende Strom-, Wasser- und
Telefonversorgung

- Drogen- und Alkoholabhingigkeit

— Fehlende Gleichberechtigung zwischen
Frauen und Mannern

— Nichtanerkennung der Rechte, die sie
als Vertriebene haben

— Umweltprobleme

- Mangelnde Mitbestimmungsméglich-
keiten

— Vetternwirtschaft in der lokalen Po-
litik.

Um Frieden denken und leben zu kon-
nen, mussen wir auch tiber unsere alltdg-
lichen internen und externen Probleme
nachdenken und Losungen herbeifiihren.
Daran arbeiten wir mit Ermutigung und
Empowerment, mit dem Personal und
dem Geld, das wir zur Verfigung haben.
Auch mittels kleinerer Projekte (Kleinst-
unternehmen und Gemeinschaftsorgani-
sationen), die wir lancieren. Das heisst
aus der Sicht einer Teilnehmerin:

«Wir tragen zum Frieden bei, indem
wir unsere Gruppen stirken, indem wir
Werte wie Dialog, Respekt, Toleranz,
Redefreiheit, Gemeinschaftsarbeit usw.
leben, kleine wirtschaftliche Projekte for-
dern, Prozesse geistlicher Heilung mit uns
selber und anderen anbieten. Wir schaf-
fen Frieden, wenn wir zum Wohlergehen
der Gemeinschaft beitragen, durch Ge-
meinschaftskiichen fur Kinder, aber auch
durch Bildung, Freizeitaktivititen und
Pflege der Kinder. Wir setzen auf Frieden,
wenn wir versuchen, eine Gesellschaft
der Gleichberechtigung zu bilden. Wir
leben im Frieden, wenn wir in Einigkeit
und Solidaritat arbeiten.»

Viele denken, der bewaffnete Konflikt
und der Frieden seien ausschliesslich eine
Angelegenheit des Staates und der am
Konflikt Beteiligten. Aber wenn, wie wir
festgestellt haben, die Konflikte vielfiltig
sind, dann gibt es auch vielfaltige Lo-
sungen, und einige davon konnten in uns
selber liegen. Wir missen also kldren,
welche Konflikte wir selber losen und
wie wir sie losen konnten.

Zum Schluss mochte ich den Satz
unserer Kameradin Martha wiederho-
len: «Frau ist, was sie sich vornimmt, zu
sein.» Ein Weg dazu ist Friedensforderin
sein, indem wir damit beginnen, im Frie-
den mit uns selber, unseren Familien und
unseren Gemeinschaften zu leben. o

1 B. Tony Brun, Ir mas all, Ediciones clara-Semil-
la, Bogota 2003, S. 44.

? Leonardo Boff, Ecologia, mundializacion y
Espiritualidad, Ediciones Atica, San Pablo,1993,
S.165.

3 B. Tony Brun, 2.2.0., S. 3.

221



	Vertriebene Frauen auf dem Weg zu einer Spiritualität für den Frieden

