
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 7-8

Artikel: Vertriebene Frauen auf dem Weg zu einer Spiritualität für den Frieden

Autor: Pereira Souza, Ana Mercedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ana Mercedes Pereira Souza

Vertriebene Frauen
auf dem Weg zu einer
Spiritualität für den
Frieden

Kolumbien ist geprägt von der Herrschaft einer poHtischen
und wirtschaftHchen Oligarchie, von technokratischen
Stadtregierungen und feudalistischen Herrschaftsstrukturen in
verschiedenen Regionen. Seit Jahrzehnten wird das Land von
einem bewaffneten Konflikt heimgesucht, der mit Militarisierung,

Terror und Korruption einhergeht. Auf der Mikroebene

verbaut der Konflikt die Option für ein langes und
gesundes Leben. Die am meisten Betroffenen sind die intern
Vertriebenen, Frauen und Kinder. Interteam unterstützt diese

Menschen im Programmschwerpunkt «Frieden durch
integrale Entwicklung auf dem Weg zu einer demokratischen
Gesellschaft». Eine der lokalen ImERTEAM-Fachpersonen ist
Ana Mercedes Pereira Souza. Die studierte Soziologin und
Anthropologin war von 2002 bis 2003 für «Red Ecumènica
Nacional de Mujeres por la Paz» (Ökumenisches nationales
Netz von Frauen für den Frieden) tätig. Heute betreut sie

Frauengruppen, die mit eigenen Texten und Liedern das im
Krieg erfahrene Geschehen verarbeiten. Sie legt im folgenden

Text die Gedanken vor, die sie mit ihren vertriebenen
Schwestern erarbeitet hat. Ana Mercedes hat auch zwei CDs
herausgegeben, die bei Interteam erhältlich sind. Über die

Aufgaben von «Interteam - Entwicklungsdienst durch
Freiwilligeneinsatz» haben wir mit der Leiterin Jeanine Kosch

vor genau zwei Jahren ein NW-Gespräch geführt (NW 7-
8/2004), das hier am konkreten Beispiel seine Fortsetzung
findet. Der Text wurde redaktionell bearbeitet und gekürzt.

Red.

Eine kollektive Spiritualität...
Kolumbien wird beherrscht von bewaffneten

Konflikten, Drogenhandel,
Beamtenkorruption und von einer neoliberalen
Politik angesichts der Globalisierung.
Die instabile Arbeitssituation sowie der

Verlust der familiären und emotionalen
Sicherheit bewirken Ängste und Krisen
in Fragen der Lebensplanung und des

Lebenssinns. Wenn wir uns dieser
Realitäten der Ausgrenzung und des Todes

bewusst werden, verspüren wir Furcht
und Schmerz, auch Scham uns selber und
anderen gegenüber. Es ist wichtig, dies

zu akzeptieren und einen neuen Weg zu
beschreiten - mit Fragen, die wir uns in
unserem Leben noch nicht gestellt haben:

Wer sind wir? Was wollen wir mit
uns selber machen? Welche internen und

externen Veränderungen müssen wir
anstreben, um in Harmonie mit uns selber,

mit der Gesellschaft und dem Universum
zu leben? Wohin gehen wir? Welches ist

unser Auftrag, unser Platz im Leben?

Mit diesen Fragen befinden wir uns an
einem sehr wichtigen und entscheidenden

Punkt unseres individuellen, familiären
und gemeinschaftlichen Lebens. Deshalb
ist ein weiser Rat zu beachten: «Wenn wir
nicht wissen, wo wir hingehen, sollten
wir innehalten, um herauszufinden, wer
wir sind und woher wir kommen.» Nur
so können wir unser Leben neu auf das

ausrichten, was wir kurz- und langfristig
sein, leben und aufbauen möchten.

Die Red Ecumènica hat sich

vorgenommen, kollektiv eine Spiritualität
aufzubauen, die uns helfen soll, ein klareres
Bewusstsein von uns selber zu haben, um
Probleme, Fehler und Schwierigkeiten
erkennen und angehen zu können, aber
auch die Erfolge unserer Wanderung
durch das Leben anzuerkennen. Wir
begleiten Frauen, die vom bewaffneten
Konflikt und von der wirtschaftlich,
politisch, sozial und kulturell prekären
Situation vertrieben wurden.

Daraus ergibt sich als erste Frage: eine

Spiritualität für wen, woher, weshalb
und wozu?

216



Die Red Ecumènica setzt auf Frieden,

Hoffnung und Empowerment der
vertriebenen Schwestern, damit sie sich
wieder integrieren und als vollwertige
Bürgerinnen zum Wohl ihrer Gemeinschaft

an der Politik teilnehmen können.
Deshalb muss diese Spiritualität eine oder
mehrere Friedensvisionen enthalten und
die Art, wie wir zum Aufbau des Friedens

- beginnend bei uns selber, unseren
Familien und unseren Gemeinschaften

- mitwirken wollen.

für «Reisen in unser Inneres»
Wir haben die vertriebenen Frauen während

fünf Jahren begleitet. Im Laufe der

Organisationsprozesse, der Workshops
und Reflexionen über ihre Lebensgeschichten

- d.h. im Nachdenken über
die Frage, wie sie ihre vorherigen
Lebensetappen Kindheit, Pubertät, Jugend
und Erwachsenenzeit erlebten - stellten
wir fest, dass sie sich schon vor der
Vertreibung ausgeschlossen gefühlt hatten,
und zwar von ihren Partnern, vom Staat,

von der Kirche. Einige wurden sexuell

missbraucht, die meisten von ihren
Männern misshandelt, andere schon als

Mädchen von ihren Vätern verlassen,
viele von ihnen waren nie bei wichtigen
Entscheiden der Gemeinschaft oder der

Gemeindeorganisation mit einbezogen.
Auch am kirchlichen Leben sind die
Frauen kaum aktiv beteiligt, obschon
die Kirchen hauptsächlich von Frauen
besucht werden.

Durch die Vertreibung und die

aufgezwungene Begegnung mit anderen
Kulturen, anderen Formen, die Welt zu
sehen, anderen sozialen Gewohnheiten,
werden unsere Kameradinnen erneut
unterdrückt. Oft nimmt in der Vertreibung
die Gewalt innerhalb der Familien und
der Gesellschaft noch zu. Ursachen dieser

zusätzlichen Gewalt sind Hunger,
Arbeitslosigkeit, fehlende Zuneigung und
Verzweiflung. Auch die Ungewissheit
über den Verbleib von Familienangehörigen,

die Wut über die Vertreibung
und das Wissen, dass es keine wirklichen

Chancen für eine Rückkehr gibt, tragen
zur Zunahme der Gewalt bei.

All diese Krisen, die symbolischen,
psychischen und körperlichen Gewaltakte

haben uns dazu geführt, Räume zu
schaffen, wo wir die «Reisen in unser
Inneres» durchführen und eine ökumenische

Spiritualität erarbeiten können,
eine Spiritualität, die es uns erlaubt, uns
besser kennen zu lernen und dem Leiden
nicht noch mehr Leiden hinzuzufügen.

Überlebenskampf angesichts
destrukturierter Lebensformen
Unsere Schwestern sind höchst verletzlich:

Sie leben in Randquartieren oder
in illegalen Überbauungen, haben keine

1*3 K-/

m

passenden Wohnungen, keine Arbeit.
Oft vergeht ein ganzer Tag, ohne dass

sie etwas zu essen haben. Sie suchen bei
reichen Familien Arbeit. Sie betteln bei

Freunden, Bekannten und Unbekannten

um Brot für ihre Kinder, kommen müde
nach Hause, oft mit leeren Händen und
mit schmerzendem Herzen über so viel
Ungerechtigkeit und Mangel an Solidarität.

Es sind Frauen, die ihre Einsamkeit
und ihre Verlassenheit vom Staat und
von der Kirche still beweinen.

Unsere vertriebenen Kameradinnen
sind Frauen, die lernen, inmitten dieser

Mängel, des Leidens, der Schmerzen
und der gesellschaftlichen Ausgrenzung
zu überleben. Der bewaffnete Konflikt
hat ihre Lebensformen destrukturiert:

Ana Mercedes
berichtet an einem

Treffen der Inter-
TEAM-Fachleute
über ihre Erfahrungen

in der Frauenarbeit.

217



CD der Autorin,
zu beziehen bei

Interteam, Luzern.

Der Verlust von Ehemännern, Kindern,
Freunden, Nachbarn ist unersetzbar.
Hinzu kommt der Verlust von Gütern
(Land, Saaten, Tiere, Haus etc.). Mit der

gewaltsamen Vertreibung hat sich das

über Generationen hinweg gewachsene
soziale Gewebe für sie aufgelöst und bei
den meisten Familien zu Identitäts- und
Lebenskrisen geführt.

Wie schaffen es die Frauen, zu überleben,

wie schaffen sie es, noch Energien,
Wünsche und Träume zu haben?

Ihre Kämpfe und Überlebensstrategien,

aber auch ihre Bewegungslosigkeit,
ihr Schweigen und ihre Widerstandsformen

lehren uns so viel, dass wir, die
wir ein mehr oder weniger stabiles Leben

masm&

Ae\ ma a

«i

¦ÊÊ
mmm,

haben, unseren Kameradinnen gegenüber

nur sagen können: «Alles, was wir mit
euch tun, muss mit dem Herzen geschehen.»

Das heisst, dass wir alles, was wir
tun, in Liebe tun, mit einem Mitgefühl,
das mit dem oder der anderen die
Leidenschaft, den Schmerz und das Leiden
teilt. Ist diese emotionale Empfänglichkeit

gegeben, können wir uns gegenseitig
solidarisieren, um Lösungen für die
unmittelbaren Probleme zu finden.

Glaube als Empowerment
Die meisten Frauen, die wir begleiten,
haben einen evangelischen oder
katholischen Hintergrund. Sie organisieren und
erklären ihre Realität aufgrund dieses

Wissens und Glaubens. Die Berichte

über die Vertreibungen verweisen auf
eine übernatürliche Kraft, die unseren
Kameradinnen geholfen habe, ihre
Situation anzunehmen, die Hoffnung nicht
zu verlieren und nach Möglichkeiten zu
suchen, um ihre Lebensbedingungen zu
verbessern.

In Workshops zum Thema Lebensgeschichte

hörten wir folgende Berichte:
«Ich hatte Angst, da wir nicht wussten,

wo wir hingingen, wem wir auf dem

Weg begegnen würden und ob wir uns
weiterhin fürchten müssten. Wir fragten
uns, was mit unsern Kindern geschehen
werde. Wir waren traurig wegen der

Nachbarn, die Angehörige verloren hatten.

Und es tat uns weh zu wissen, dass

unser Departement (Bolivar) eines der

am stärksten vom bewaffneten Konflikt
betroffenen Departements ist. Wir wollten

das Dorf nicht verlassen, wir hatten
es gern.

Als wir in Sincelejo angekommen
waren, gab uns niemand Orientierung.
Meine Tochter war am Sterben. Der Arzt
sagte, sie habe eine starke innere
Entzündung. Ich versprach Gott, mich ihm
hinzugeben, wenn er meine Kinder rette.
Meine Mutter war auch sehr krank, sie

litt unter Herzproblemen, die Vertreibung

hatte ihr schwer zugesetzt. Sie starb
in Sincelejo, im Haus einer Freundin, die
sie bei sich aufgenommen hatte.»

Der Glaube an Gott ermöglicht es

vielen dieser Frauen, ihr Leben wieder
aufzubauen, zu kämpfen und sich trotz
der Vertreibung eine positive Haltung
zu bewahren:

«Einmal sagte mir eine Freundin: Ich
bete am Tag und in der Nacht. Ich bitte

Gott, dass er mir Geduld gebe, dass

er mir neue Ideen gebe. Wenn ich einen
Gedankenblitz habe, danke ich Gott für
das Leben, die Gesundheit, die Erfolge,
die lieben Worte der Leute. Ich bitte Gott
immer um Kraft, neue Ideen, um sie mit
anderen teilen zu können.»

«Ich habe immer den Vers aus dem
Hebräerbrief gegenwärtig: Glauben heisst

mit Geduld auf das warten, was man

218



nicht sieht. Deshalb hoffe ich geduldig
auf Gott. Wir sind heute beisammen, weil
er uns die Kraft gibt, einander in Liebe

zu dienen. Wir sind von Gott auserwählt,
aber manchmal haben wir ihn an letzter
Stelle, dabei sollte er an erster Stelle sein.

Man muss Gott für alles Gute danken,
und auch für das Schlechte.»

Die Frauen von der Red Ecumènica
schätzen es, dass wir die Art, wie sie

ihrem Leben aufgrund ihres Glaubens,
ihrer Gottesvorstellungen und ihrer
gesellschaftlich-religiösen Gewohnheiten Sinn

geben, ernst nehmen. Es liegt uns fern,
Proselytismus zu betreiben, vielmehr
wollen wir diese religiösen Deutungen
und Erfahrungen beleben, da der Glaube
den Frauen hilft, das Chaos ihres Lebens

zu verstehen, anzunehmen und zu
ordnen. Diese Form, die Welt zu verstehen,
ist Teil ihrer religiösen Traditionen und
ihrer ländlichen Volkskultur.

Durch unsere ganzheitliche Begleitung
unterstützen wir die symbolisch-religiösen

Codes, mit denen die Frauen ihre
Welt ordnen. Es ist wichtig zu verstehen,
dass Gott Liebe ist, dass er unser Vater
ist, dass er uns bedingungslos liebt, dass

diese Liebe, die wir in Gott spüren und
leben, sich in konkreten Handlungen
auswirkt. «Die Spiritualität hängt mit
der Frage nach Gott und dem Nächsten

zusammen. Die Liebe zu Gott und die
Nächstenliebe sind eins. Nur dass die
Liebe zu Gott sich durch die Nächstenliebe

und das Sich-um-den-Nächsten-
Kümmern zeigt. Das Wichtige ist also,

zu einem wahren Nächsten zu werden,
so wie Gott. Auf die Frage, wer Gott ist,
antworten wir: Derjenige, der Mitleid
hat» (Lukas 10,37).1

«Frau ist, was sie sich vornimmt,
zu sein»
In vorangehenden Workshops machten
wir Spiele und Übungen, die unseren
Kameradinnen helfen sollten, ihre Trauer
zu verarbeiten. Wir fragten sie, was sie

verloren hatten, aber auch, was sie an
neuen Erfahrungen dazu gewannen. Sie

konnten sich Kenntnisse aneignen über
wirtschaftliche Projekte (von Frauen
geführte Kleinstunternehmen),
Organisationsprozesse (Beteiligung an den lokalen
Institutionen und deren Demokratisierung)

und Politik (Rechte als Vertriebene,
wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte). Darauf liess sich weiteres
Kapital aufbauen: soziales Kapital
(Gegenseitigkeit, demokratischer Umgang,
Vertrauen) und symbolisch-kulturelles
Kapital (Respekt, Toleranz gegenüber der

ethnischen, religiösen, politisch-ideologischen

Pluralität, Konfliktmanagement,
Rückgewinnung der eigenen Traditionen
in Handwerk, Musik, Tanz usw.).

Ausgehend von den Veränderungen,
die Red Ecumènica durch ganzheitliche
Lernprozesse und Gemeinschaftsorganisation

eingeführt hat, lassen uns die
Kameradinnen an ihren aktuellen
Erlebnissen und Erwartungen teilhaben:

«Ich danke Gott, dass jede meiner
Kameradinnen etwas beizutragen hat.
Jeder Mensch hat den Auftrag, etwas
von seinem Leben weiterzugeben. Ich
danke Gott, weil die Red Ecumènica uns
die Rechte der Frauen gelehrt und uns
beigebracht hat, uns als Frauen wertzu-
schätzen. Wir sind dabei, uns selbst zu
entdecken.»

«Die Red Ecumènica hat uns Wissen
und Kenntnisse gegeben: was
Gleichberechtigung bedeutet, wie wir in unserer
Gemeinschaft mitarbeiten und sie
entwickeln können, wie wir unser Wissen

weitergeben und weiterlernen können.
Es ist die einzige NGO, die wir hatten,
die das Spirituelle einschliesst.»

«Ich bin stolz auf die Veränderungen
bei mir. Vorher war ich nur eine mehr,
die machte, was alle Frauen zu Hause
machen, und ich hatte meinen Mann.
Heute fühle ich mich autonom. Ich kann
Träume haben und Ziele erreichen. Ich
bin eine Leaderin, ich spüre, dass ich das

im Blut habe. Ich habe es geschafft, mich
zu bilden, und ich werde Multiplikatorin

dieser Bildung sein. Wenn wir alles

planen, mit Hilfe aller, werden wir neue

219



Dinge schaffen. Frau ist, was sie sich
vornimmt zu sein. »

Was ist Spiritualität?
In all diesen Erfahrungen des Schmerzes,
des Weinens, der Freude, des Sich-ge-
schätzt-Wissens sind Elemente von
Spiritualität zu finden. Das Zurückdenken,
«wer wir waren und wer wir sind», ist
Teil unseres Verständnisses von Spiritualität.

Aus dieser Perspektive bedeutet
sich erinnern, alles, was wir erlebt haben,
«noch einmal im Herzen bedenken». Dabei

verspüren wir erneut Momente der

Freude, aber auch viele traurige Ereignisse

aus unserer Kindheit und Jugend
bis zur Gegenwart. Was zählt, ist die

Haltung, mit der wir uns diesen Ereignissen
nähern: Wir gehen zurück, um anzunehmen,

wer wir waren und wer wir sind,
aber auch mit der Absicht, nach neuen
Horizonten Ausschau zu halten, neue
Denkmuster zu suchen, in dieser Welt
zu lieben und zu handeln. Lieben lernen
ist ein Prozess, der einschliesst, dass wir
uns bewusst werden, wer wir sind.

Da die Kameradinnen die Welt auf ihre

eigene Art sehen und interpretieren,
muss unsere Spiritualität eine offene sein.

Sie muss auch säkulare Ansichten und
Haltungen einschliessen, sonst würden
wir jene anderen Frauen übersehen, die

mit einer weltlichen Ethik die Realität zu
verändern suchen und mit ihrem Wissen
und ihren Kämpfen zum Aufbau einer

gerechten, gleichberechtigten und
solidarischen Gesellschaft beitragen.

Damit kommen wir auch dem Begriff
der Spiritualität näher. Sie bedeutet dem

Worte nach, dass wir eine Beziehung mit
dem Geist (Spiritus) herstellen, ob wir
diesen nun Gott, Leben, Transzendenz
oder Universum nennen, je nach unserem

- religiösen oder weltlichen - Blickwinkel,

unter dem wir diese Beziehung
betrachten. Leonardo Boff schlägt eine
Definition von Spiritualität vor, die uns

hilft, unser Sein, unsere Alternativen,
Verpflichtungen und Vorschläge für ein

würdiges Leben neu zu bedenken:

«Spiritualität bedeutet nach dem Geist

zu leben, Geschmack an der Dynamik
des Lebens zu empfinden. Es geht um
eine Existenz, die auf die Bejahung,
Verteidigung und Förderung des Lebens

ausgerichtet ist. Es geht um das Leben

in seiner Ganzheit, sei es von aussen
gesehen in Beziehung mit den anderen,
der Gesellschaft und der Natur, oder in
seinem Dialog mit dem innersten Ich,
mit diesem grossen Ältesten, der in uns
wohnt.»2

Spiritualität konfrontiert uns
immer auch mit uns selber, mit unseren
Licht- und Schattenseiten. In diesem
Sinn «bedeutet,spirituell sein' nicht, in

irgendeiner Spiritualitätsschule
weiterzukommen, sondern unserem eigentlichen
Wesen zu begegnen, das Heilige Land,
welches unser Herz ist, zu betreten. Das
verheissene Land ist nicht ausserhalb von

uns, sondern in uns selber.»3

In welcher Form immer, Spiritualität
ist eine Erfahrung, die uns zu einer neuen

Lebensauffassung, zu einem neuen
Selbstverständnis und zu einer neuen Art
zu lieben - uns selber, die anderen und
alles, was uns umgibt - führen kann. Es

gibt keine Verpflichtung, diesen neuen
Weg einzuschlagen, sondern es ist eine

persönliche Entscheidung. Wenn wir
Netze von spirituellen Prozessen schaffen,

indem wir unsere Fragen, Sorgen,
Wünsche und Träume mit anderen teilen,
wird Spiritualität sich in einen kollektiven

Prozess umwandeln.

Spiritualität für den Frieden
Auf dieser Grundlage möchten wir einige

Haltungen aufzeigen, die uns einer
Spiritualität für den Frieden näher bringen.
Auch wenn Friede in erster Linie eine
Gabe ist, bekommt man ihn nicht nur
geschenkt, man muss ihn auch leben und
in Gesellschaft und Umwelt neu schaffen.

Deshalb ist der Frieden die Aufgabe
aller.

Um zu verstehen, welchen Frieden
wir schaffen wollen, müssen wir wissen,
mit welchen Konflikten wir es täglich zu

220



tun haben. Frieden ist ja nicht nur das

Fehlen eines bewaffneten Kampfes. In
verschiedenen Momenten der
Menschheitsgeschichte - und der Geschichte
Kolumbiens - gab es Kriege und Verträge,
um diese Kriege beizulegen, trotzdem
bestehen weiterhin - oft unbewaffnete

- Konflikte, die auf das Fehlen von Frieden

hinweisen.
Während eines Workshops zum Thema

«Frau, Entwicklung und Frieden» im
Juni 2004 in Sincelejo analysierten wir
die Konflikte, die wir im Alltag erleben.
Die Teilnehmerinnen erstellten folgende
Liste:
-Körperliche, psychologische und verbale

Misshandlungen in der Familie

- Konflikte innerhalb der Gemeinschaft,
z.B. wegen autoritären Verhaltens von
Leitern, wegen Macht- und Konkurrenzkämpfen,

wegen Gerüchten, Eifersucht
usw.

- Sozio-politische Konflikte, die sie als

Vertriebene direkt zu spüren bekommen,
unwürdige Lebensbedingungen wie
Arbeitslosigkeit, fehlende Bildungsmöglichkeiten,

mangelhafte Gesundheitsversorgung,

ungenügende Strom-, Wasser- und
Telefonversorgung

- Drogen- und Alkoholabhängigkeit
- Fehlende Gleichberechtigung zwischen
Frauen und Männern

- Nichtanerkennung der Rechte, die sie

als Vertriebene haben

- Umweltprobleme

- Mangelnde Mitbestimmungsmöglichkeiten

- Vetternwirtschaft in der lokalen
Politik.

Um Frieden denken und leben zu können,

müssen wir auch über unsere alltäglichen

internen und externen Probleme
nachdenken und Lösungen herbeiführen.
Daran arbeiten wir mit Ermutigung und
Empowerment, mit dem Personal und
dem Geld, das wir zur Verfügung haben.
Auch mittels kleinerer Projekte
(Kleinstunternehmen und Gemeinschaftsorganisationen),

die wir lancieren. Das heisst

aus der Sicht einer Teilnehmerin:

«Wir tragen zum Frieden bei, indem
wir unsere Gruppen stärken, indem wir
Werte wie Dialog, Respekt, Toleranz,
Redefreiheit, Gemeinschaftsarbeit usw.
leben, kleine wirtschaftliche Projekte
fördern, Prozesse geistlicher Heilung mit uns
selber und anderen anbieten. Wir schaffen

Frieden, wenn wir zum Wohlergehen
der Gemeinschaft beitragen, durch
Gemeinschaftsküchen für Kinder, aber auch
durch Bildung, Freizeitaktivitäten und
Pflege der Kinder. Wir setzen auf Frieden,
wenn wir versuchen, eine Gesellschaft
der Gleichberechtigung zu bilden. Wir
leben im Frieden, wenn wir in Einigkeit
und Solidarität arbeiten.»

Viele denken, der bewaffnete Konflikt
und der Frieden seien ausschliesslich eine

Angelegenheit des Staates und der am
Konflikt Beteiligten. Aber wenn, wie wir
festgestellt haben, die Konflikte vielfältig
sind, dann gibt es auch vielfältige
Lösungen, und einige davon könnten in uns
selber liegen. Wir müssen also klären,
welche Konflikte wir selber lösen und
wie wir sie lösen könnten.

Zum Schluss möchte ich den Satz

unserer Kameradin Martha wiederholen:

«Frau ist, was sie sich vornimmt, zu
sein.» Ein Weg dazu ist Friedensförderin
sein, indem wir damit beginnen, im Frieden

mit uns selber, unseren Familien und

unseren Gemeinschaften zu leben. •

1 B. Tony Brun, Ir mas alla, Ediciones clara-Semil-

la, Bogota 2003, S. 44.
2 Leonardo Boff, Ecologia, mundialización y
Espiritualidad, Ediciones Atica, San Pablo,1993,
S.165.
3 B. Tony Brun, a.a.O., S. 3.

22T


	Vertriebene Frauen auf dem Weg zu einer Spiritualität für den Frieden

