
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 6: Jubiläumsheft : 100 Jahre Religiös-Sozialistische Vereinigung

Artikel: Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz : von
den Vorläufern und Vätern des religiösen Sozialismus... ; ...zur
Gründung der religiös-sozialen Bewegung ; Sozialdemokratie oder
Sozialismus? ; Kirchenfrei oder kirchlich? ; Positionen u...

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den Vorläufern und Vätern des

religiösen Sozialismus...
Der religiöse Sozialismus, der sich um
die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
bildet, hat zahlreiche Vorläufer. Er ist das

bislang letzte Glied einer langen
«Ketzergeschichte», die sich weit zurück, bis zur
Konstantinischen Wende des Jahres 313,
verfolgen lässt. Die revolutionäre Linie
des Christentums, die von Jesu Botschaft
für die Verkürzten und Geächteten (Lk
4,i6ff.) über die urkommunistische
Jakobusgemeinde in Jerusalem bis zu den
«linken» Kirchenvätern mit ihrer
Bevorzugung des Gemeineigentums gegenüber
dem Privateigentum reicht, wird von der
Kirche verfemt, ja verfolgt, sobald sie,

Staatsreligion geworden, den Kaiser,
sein Recht und seine Kriege legitimieren

muss.
Die revolutionäre Linie gibt nicht auf.

Als Ketzerbewegung wirkt sie weiter,
besonders eindrücklich in den Walden-

sern, den Wicleffiten und den Hussiten;
mit Gestalten wie Franziskus und Bruder

Klaus findet sie auch innerhalb der
vorreformatorischen Kirche ihre
prophetischen Mahner. Selbst der
Protestantismus hat seine Ketzer, insbesonders
Thomas Müntzer gegenüber Luther oder
die Täufer in Zwinglis Zürich.

In dieser Tradition stehen im 19.
Jahrhundert utopische Sozialisten wie
Wilhelm Weitung, der in Zürich lebende

Schneidergeselle aus Magdeburg. In
seinem «Evangelium des armen
Sünders» (1843) ist Jesus ein «Prophet der

Freiheit», und die christliche Religion
zu dem einzigen Zweck gegründet worden,

die Menschheit zu befreien. Diese

Befreiungstheologie avant la lettre geht
dem Zürcher Kirchenrat zu weit. Auf
seine Anzeige hin wird Weitling wegen
«Aufreizung zum Aufruhr» verurteilt
und ausgewiesen. In Bern kann das Buch

1845 erscheinen.
Der Ketzergeschichte hat Leonhard

Ragaz seine, wie er sagt, «revolutionärste»

Schrift gewidmet. Er nannte sie

«Die Geschichte der Sache Christi». Zu

Willy Spieler

Zur Geschichte der
religiös-sozialen Bewegung
in der Schweiz

Die Geschichte der Neuen Wege ist untrennbar verbunden mit
jener der «Religiös-Sozialistischen Vereinigung der
Deutschschweiz», die in diesem Jahr ja nicht zufällig auch ihr Zen-
tenarjubiläum feiern darf. In meinem kleinen Rückblick auf
100 Jahre Neue Wege im Januarheft dieses Jahrgangs habe
ich darum einen weiteren Beitrag zur Geschichte der religiössozialen

Bewegung in Aussicht gestellt. Wiederum - wie schon

vor zehn Jahren zum damaligen «Doppeljubiläum» (Dezemberheft

1996) - kann es nur um «Fragmente» gehen. Sie

verweisen auf eine Geschichte, die es wert wäre, in weiteren
Zusammenhängen und im einzelnen genauer erinnert zu werden.

Die Religiös-Sozialistische Vereinigung der Deutschschweiz
ist am 4. November 1989 aus der Fusion zweier Gruppierungen

hervorgegangen, der Religiös-Sozialen Vereinigung
auf der einen und der Christ/innen für den Sozialismus (CfS)

auf der andern Seite, ln der (Rechts-)Nach folge der Religiös-
Sozialen Vereinigung darf die ReSo-Vereinigung ihre hundert
Jahre seit dem Entstehen der religiös-sozialen Bewegung im
Oktober 1906 in Degersheim feiern. Ich möchte in einem
ersten Teil die Gründungsgeschichte und die wichtigsten Stationen

dieser Bewegung umreissen, ihren Beitrag zur
Arbeiterbewegung und zur Kirchenpolitik in Erinnerung rufen, aber
auch die internen Auseinandersetzungen und Brüche nicht
verschweigen. In einem zweiten Teil soll die Basisarbeit der
religiös-sozialen Bewegung für eine Ökumene des Reiches Gottes

zur Sprache kommen. Hinzu kommt der Beitrag des

religiösen Sozialismus zur Friedens- und Frauenbewegung.
CfS bestanden nur gerade von 1976 bis 1989 als selbständige

Vereinigung, ohne sie gäbe es heute jedoch weder die
Neuen Wege noch die Religiös-Sozialistische Vereinigung.
Darum wird der zweite Teil auch diesem besonderen Beitrag
zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz

gewidmet sein. W.Sp.

199



Wilhelm Weitling
(1808-1871). Wann
rehabilitiert ihn der
Zürcher Kirchenrat?

dieser historischen «Reich-Gottes-Linie»
gehören nach Ragaz auch Kierkegaard,
Tolstoi, die beiden Blumhardt und mit
ihnen der religiöse Sozialismus.1 Eigentlicher

Begründer des religiösen Sozialismus

ist der jüngere Christoph Blumhardt,
der 1880 von seinem Vater die Leitung
der evangelischen Akademie Bad Boll
übernimmt. Der vom schwäbischen
Pietismus her kommende Theologe deutet
die Sozialdemokratie als «Vorbotin»
des Reiches Gottes, das eben nicht nur
eine individuelle, sondern auch eine
soziale Befreiung verheisse. Er tritt 1899
als erster Pfarrer der SPD bei und wird
schon ein Jahr später in den württember-

^*

s

&
Christoph Blumhardt
(1842-1919): «Nicht
dass du Christ bist,
ist die Hauptsache,
sondern dass Gott in
der Welt ist.»

gischen Landtag gewählt. Auf Druck der
Kirchenbehörde muss er sein Pfarramt
aufgeben.

Von Blumhardt führt eine direkte
Linie zu Hermann Kutter und zu Ragaz.

1903 veröffentlicht Kutter, damals Pfarrer

am Zürcher Neumünster, ein Buch,
das im bürgerlich-christlichen Milieu wie
eine Bombe einschlägt. Es trägt den Titel
«Sie müssen! - Ein offenes Wort an die
christliche Gesellschaft». Sie - das sind
die Sozialdemokraten. «Sie müssen» für
eine gerechte Gesellschaft eintreten, weil
die Kirche in der sozialen Frage versagt

hat: «Was die Kirche tun sollte, das tun
die Sozialdemokraten. Wo Gott wohnen
sollte, da bleibt er ferne, und wo man ihn
nicht anerkennt, da wohnt er.»2

Schon ein halbes Jahr zuvor hat Ragaz

als Pfarrer am Basler Münster für
streikende Bauarbeiter Partei ergriffen.
In seiner berühmten Maurerstreikpredigt
redet er der betuchten Basler Gesellschaft
ins Gewissen: «Die soziale Bewegung ist
eben doch weitaus das Wichtigste, was
sich in unseren Tagen zuträgt. Sie ist eine

Umwälzung aller bestehenden Verhältnisse,

ebenso gross wie die Reformation
und grösser als die französische Revolution.

Wenn das offizielle Christentum kalt
und verständnislos dem Werden einer
neuen Welt zuschauen wollte, die doch

aus dem Herzen des Evangeliums
hervorgegangen ist, dann wäre das Salz der
Erde faul geworden» (nach Mattmüller
1957,84).

Ragaz hat die Theologie oder - besser

- Botschaft eines diesseitig und weltlich
zu verstehenden Reiches Gottes zwar
unabhängig von Blumhardt - und erst recht

von Kutter - entwickelt, aber in Blumhardt

die «wunderbare Erfüllung des

eigenen Weges»3 erkannt. Wie Blumhardt,
aber im Gegensatz zu Kutter tritt Ragaz

1913 der SP bei. Das hat ihn - anders
als Kutter - stets vor der Idealisierung
dieser Partei bewahrt.

Es spricht für die demokratische
Tradition der reformierten Kirche in
der Schweiz, dass die Pfarrer, die sich
für den Sozialismus einsetzten, gar der
Sozialdemokratie beitraten, zwar mit
Wahlkämpfen um ihre Ämter, aber nicht
mit behördlichen Sanktionen rechnen
müssten. So war Ragaz weder der erste
noch der einzige Pfarrer in der SP. Bereits
bei der Parteigründung 1888 gehörte
Paul Brandt dazu, der St. Galler Pfarrer

wurde 1898 sogar Parteipräsident
und 1902 Nationalrat. Noch vor dem
Zweiten Weltkrieg stiessen zwei weitere
Pfarrer zur SP-Fraktion, der berühmten
«Kapelle Greulich»: nebst dem späteren
Zürcher Stadtrat Paul Pflüger der reli-

200



giöse Sozialist Howard Eugster-Züst,
der Blumhardt nahe stand4 und um 1900
begonnen hatte, die Heimweber von
Appenzell gewerkschaftlich zu organisieren,

später auch in den Regierungsrat
von Ausserrhoden gewählt wurde. Wenn
diese Pfarrer ihr Amt aufgeben müssten,
dann infolge verfassungsrechtlicher und
nicht infolge kirchlicher Unvereinbarkeit.

zur Gründung der religiös-sozialen
Bewegung
Zentral für Kutter und Ragaz ist ein escha-

tologisches Verständnis der Geschichte:
der Glaube an den lebendigen Gott, der
sein Reich auf Erden errichten will und
dafür Menschen zur Mitarbeit (be-)ruft.
Damit haben sie den «theologischen»
Boden für die religiös-soziale Bewegung5
bereitet.6 Wir wissen vom ersten Treffen
einer kleinen Gruppe religiös-sozialer
Gesinnungsgenossen Anfang Oktober 1906
am Rande einer «Pädagogisch-sozialen
Konferenz», zu der Pfarrer Hans Bader
nach Degersheim eingeladen hatte. Bader,

Kutter, Ragaz und die weiteren
Konferenzteilnehmer beschlossen, miteinander
in Kontakt zu bleiben und Referate über
soziale Fragen zu veranstalten. Um auch

nur den Anschein einer neuen kirchlichen
Gruppierung zu vermeiden, wurde kein
Protokoll geführt, sodass Markus
Mattmüller, der 2003 verstorbene Ragaz-Bio-
graph, schreiben konnte: «Die Gründung
der religiös-sozialen Bewegung vollzog
sich wie eine Verschwörung im
Halbdunkel» (Mattmüller 1957,137).

Als einziges greifbares Resultat der
damaligen Aussprache wurde eine «Re-

Hgiös-soziale Zusammenkunft» im April
1907 nach Zürich einberufen. Grundlage

der Diskussion waren Kutters Buch
«Sie müssen!» und Ragaz> Vortrag «Das

Evangelium und der soziale Kampf der

Gegenwart» vom Vorjahr. Über diese

Zusammenkunft gibt es wenigstens
Zeitungsberichte. In der NZZ wurde
berichtet: «Pfarrer Ragaz erwartet das

Heil von einer grossen Woge des neuen

religiösen Lebens, die Gesellschaft und
Kirche erneuern wird.» Konkreter stand
im «Grütlianer», «dass die acht einberufenden

Pfarrer Gegner des Kapitalismus
und Freunde des Sozialismus sind... Ihr
Leitgedanke ist, dass das Dilemma
zwischen Gott und Mammon vom Pfarrer
den Kampf gegen den Kapitalismus in
Gottes Namen fordert.»

Im Oktober 1909 kommt es zu einem

engeren Zusammenschluss der

«Gesinnungsgenossen». Als solche gelten
«diejenigen, welche mit uns eine prinzipielle
Umgestaltung unserer Wirtschaftsordnung

als eine religiöse Tat und sittliche
Pflicht empfinden und die soziale Bewegung

unserer Tage als Mittel zur Verwirklichung

des Reiches Gottes freudig
begrüssen». Man bezeichnet sich als
«vertrauliche Zusammenkunft von Freunden
der religiös-sozialen Konferenz». Eine

«ganz lose» Vereinigung wird 1911 unter
Rudolf Liechtenhans Vorsitz gegründet.
Daneben bilden sich in Zürich, Basel,
Bern und in der Westschweiz weitere
Vereinigungen, die sich «Sozialistische
Kirchgenossen», «Freunde der Neuen
Wege», «Religiös-Soziale Vereinigung»
oder «Socialistes chrétiens» nannten.

1917 will sich die Bewegung auf
Initiative der Bündner Religiös-Sozialen eine

verbindlichere Struktur geben, «indem
ein dreiteiliger Vorstand gebildet wurde,
ein Komitee für die welsche Schweiz,
eines für die Nordschweiz und eines
für Graubünden». Nach einigen Turbulenzen

um den damaligen Präsidenten
Karl Barth ist sogar von einer «Neugründung»

die Rede (NW 1918, 51). Aktiv
bleiben vor allem die Initiant/innen, die
sich regelmässig in Reichenau zur
«Jahreskonferenz der religiösen Sozialisten
Graubündens» versammeln. Es dauert
Jahre, bis 1933 aus der schweizerischen

Bewegung und ihren «religiös-sozialen
Konferenzen» die «Religiös-Soziale
Vereinigung» wird. Sie veröffentlicht im
selben Jahr eine «Prinzipienerklärung»
(NW 1933,388ff), der «Deutschschweizerische

Zweig» gibt sich ein Jahr darauf

201



Religiöse Sozialistinnen

und Sozialisten
entwickeln 1919 ihr
Gegenmodell zum
Staatssozialismus.

sogar ein «Organisationsstatut» (NW
1934, 497ff-)-

Der Name «religiös-soziale Bewegung»

oder später «religiös-soziale
Vereinigung», war «zufälliger und damit
oberflächlicher Art». Er kam «von dem
Umstand her, dass wir in der ersten Zeit
zu religiösen und sozialen Konferenzen)
einluden», schreibt Ragaz (11952,24of.).
Aber eigentlich passte der Name nie zu
einer Bewegung, die sich im Glauben an
das Reich Gottes gerade nicht als

«religiös» verstehen wollte. Man sagte
«religiöser Sozialismus, weil Reich-Gottes-
Sozialismus etwas pompös geklungen»
hätte (Mattmüller 1979, 90).

Sozialdemokratie oder Sozialismus?
Die religiös-soziale Bewegung stand an
der Seite der Arbeiterbewegung, als diese

sich 1912 bis 1918 in härtesten
Klassenkämpfen bewähren müsste. In einer

von Ragaz verfassten und mit 15
Unterschriften versehenen Erklärung zum
landesweiten Generalstreik 1918 heisst es:

«Wir halten nicht bloss aus politischen,
sozialen und wissenschaftlichen, sondern

vor allem auch aus religiösen Gründen
die herrschende Gesellschaftsordnung in
ihren Grundlagen für falsch und faul»
(in: Brassel/Spieler 1995,122).

Nachdem Jahre später das Militär
in Genf unter demonstrierenden
Arbeitern ein Blutbad mit 13 Toten und

70 Verwundeten angerichtet hatte,
gab die «Religiös-Soziale Vereinigung
der Schweiz» eine Broschüre heraus,
um die tendenziöse Darstellung durch
bürgerliche Medien und Behörden zu
korrigieren. Sie trug den Titel «Der 9.
November 1932 in Genf. Kampf um die
Wahrheit». Der anonyme Verfasser war
Paul Trautvetter, Pfarrer in Höngg. Ragaz

berichtet in seiner Autobiographie
von «viel Anfechtung», die jene Schrift
den Religiös-Sozialen bereitet habe, aber
auch vom Lob eines Kurt Tucholsky, dass

sie geeignet gewesen sei, «den Glauben

an den Menschen zu stärken» (II 1952,
i94f.).

Der Verzicht auf ein verpflichtendes
Programm für die eigenen Mitglieder
hinderte die Exponent/innen der
religiössozialen Bewegung nicht daran, 1919
ein «sozialistisches Programm» für die

Arbeiterbewegung vorzulegen. Es legt
dar, wie ein ethisch begründeter
Sozialismus aussehen sollte: demokratisch,
völkerverbindend, genossenschaftlich,
feministisch.7 Die einzelnen Abschnitte
enthalten ein «politisches Programm»
(Leonhard Ragaz), ein «wirtschaftliches
Programm» (Dora Staudinger), ein

«Programm der Frauenbewegung» (Clara
Ragaz), ein «kulturelles» (Jean Matthieu)
und ein Agrarprogramm (Max Gerber).

fin faialiftifätz
Programm

Utax ««*», Jtm Olatttytu,
Clara roti tttonfyati THagas,

Seta 0tanAfnger

*

»King 8». VxSfòt (Bilan

Die Verfasser/innen entwerfen ihr
genossenschaftliches und föderatives
Gegenmodell zum Staatssozialismus und
schreiben im Vorwort den nach wie vor
zitierfähigen Satz: «Der Sieg des Sozialismus

ist durch nichts anderes verhindert
worden, als durch den Sozialismus.» Die
Gemeinschaftsarbeit sollte von der SPS

erst 1942 gewürdigt werden, als sie in
wesentlichen Punkten im Aktionsprogramm

«Die neue Schweiz» Aufnahme
fand (NW 1942, 54).

202



Auf dieser Grundlage bekämpften
die religiös-sozialen SP-Mitglieder den

Beitritt der Landespartei zur Dritten
Internationale (Komintern). Sie verlangten

1919 eine Urabstimmung und gewannen
dabei die grosse Mehrheit der Parteibasis

gegen die damalige Parteileitung und
die Parteipresse. Es ging um die Haltung
zu Diktatur und Gewalt, die sich durch
noch so hochgesteckte Ziele nicht
rechtfertigen liessen. Ragaz richtete an seine

Genossinnen und Genossen die
visionären Worte: «Wenn der Kapitalismus
sich mit der Gewalt verbindet, so
entspricht dies seinem Wesen, aber wenn
der Sozialismus es tut, so ist es Abfall
von sich selbst; es ist Untreue und
Untreue ist Selbstauflösung. Sozialistischer

Mörtel, der mit Gewalt angerührt wird,
hält schlecht.»8

Noch einmal müsste die religiös-soziale

Bewegung gegen eine offizielle Parteiparole

antreten: 1920 beim Beitritt der
Schweiz zum Völkerbund. Auch hierbei

ging es um die Auseinandersetzung mit
einer vulgärmarxistisch begründeten
Position, wonach der Völkerbund «eine

Organisation zur Niederhaltung des

Proletariates und zur Bekämpfung der
Weltrevolution sei» (in: Brassel/Spieler
1995,189). Der Beitritt zum Völkerbund
erfolgte schliesslich mit einer Volksmehrheit

von 56 Prozent und dem knappest
möglichen Ständemehr von 11V2 zu 10V1

Kantonen. Mit dazu beigetragen hatte das

entschiedene Engagement der Religiös-
Sozialen mit zahlreichen Veranstaltungen,

Zeitungsartikeln und Flugblättern,
vor allem im Kanton Graubünden, der
beim Ständemehr den Ausschlag gab.

Der religiöse Sozialismus hatte sein
Heimatrecht in der Sozialdemokratie.
Schon an den ersten Kongressen der
religiös-sozialen Bewegung traten bedeutende

SP-Politiker als Referenten auf,
unter ihnen der Gewerkschaftssekretär
und Nationalrat Herman Greulich sowie
der Basler Regierungs- und Nationalrat
Eugen Wullschleger, die sich als Christen
in der Partei verstanden. Dass die dama¬

lige SP eine «atheistische» Partei gewesen
sei, ist eine Mär, die vom bürgerlichen
Christentum verbreitet wurde, um die
«kirchentreuen» Arbeiter/innen nicht
an den Sozialismus zu verlieren. Natürlich

gab es einen freidenkerischen Flügel
in der Sozialdemokratie, aber aus dem
Atheismus wurde nie ein verbindliches
Programm. Greulich meinte, «Freidenkerei»

habe mit der Arbeiterbewegung «gar
nichts zu tun», und Wullschleger fand,
der «Pfaffenhass» lenke das Proletariat
vom Wesentlichen ab. Wullschleger habe

mit dieser Meinung «den ungeteilten Beifall

der Basler Arbeiterschaft» gefunden,
schreibt Mattmüller (1957,141).

¦*^—\

m
m

1¦*-r

¦*'¦¦" *

&ftbJt

\
Nach der Abspaltung der Kommunistischen

Partei von der Sozialdemokratie

1921 stellte sich die Frage der Solidarität

der religiös-sozialen Bewegung
mit der Arbeiterbewegung nochmals
neu. In einem Vortrag über «Sinn und
Werden der religiös-sozialen Bewegung»

1931 meinte Ragaz, es sei «vielleicht eine

Aufgabe des religiösen Sozialismus, den

sozialistischen Bruderkrieg überwinden

zu helfen». Nur schon darum müsse die

religiös-soziale Bewegung «einerseits al-

Clara Ragaz und
Leonhard Ragaz an
der Konferenz des

Internationalen
Versöhnungsbundes in
Nyborg (Dänemark)

1923.

203



len sozialistischen Parteien offen sein und
anderseits über allen stehen» (1936, 5).

Ragaz zog 1935 aus diesem «über»
die Konsequenz: «Ich glaube nicht mehr
an die Sozialdemokratie, ich glaube an
den Sozialismus.» Er gehörte zusammen
mit Clara Ragaz zu jenem Teil der
religiös-sozialen Bewegung, der wegen der
« Schwenkung der Partei in der Militärfrage»

aus der SP austrat, ohne «andere zu
richten, die sich zum Bleiben entschlossen
haben». Das Bekenntnis des damaligen
Parteitags zur militärischen Landesverteidigung

gab freilich nur den Anlass zu
diesem Bruch, der «letzte Grund»
hingegen war «der offenkundige Verfall der
bisherigen Sozialdemokratie» zu einer
« halbbürgerlichen Reformbewegung »

(in: Brassel/Spieler 1995,189). Später hat
Ragaz «einen gewissen freien Anschluss
an die <Partei der Arbeit>» gefunden (II
1952,183). Die 1944 gegründete Linkspartei

bot damals auch vielen von der SP

enttäuschten Genossinnen und Genossen
eine politische Heimat.

Nach dem Zweiten Weltkrieg arbeiteten

zahlreiche religiöse Sozialisten wie
Hugo Kramer und Werner Egli zusammen

mit PdA-Genossen wie Theo Pinkus
an dem Wochenblatt «Zeitdienst». Der
bedeutende marxistische Theoretiker
Konrad Farner und Autor einer «Theologie

des Kommunismus? » war mehrfach
Referent an religiös-sozialen Tagungen.
Millicent Furrer-Proud, deren Mann Paul

von 1957 bis 1977 Redaktor der Neuen
Wege war, müsste sich in den 5oer-Jahren
einem Ausschlussverfahren aus der SP

unterziehen, weil sie bei der Friedensarbeit

keine Berührungsängste mit
Kommunist/innen kannte und «sich aus Sicht
der Kantonalpartei nicht im politisch
korrekten Umfeld für den Frieden
einsetzte»9. Es würde zu weit - wenn auch

zu einer aufschlussreichen und noch zu
schreibenden Geschichte - führen, hier
nach weiteren Beispielen zu forschen, die
mitten im Kalten Krieg auch die religiössoziale

Bewegung spalteten.
Noch heute ist es ein Vorzug der Re¬

ligiös-Sozialistischen Vereinigung, dass

sie in keiner Partei aufgeht, sondern
Mitgliedern aller linken, grünen,
pazifistischen und feministischen Gruppierungen

offen steht. Die Vereinigung als

Ort der Reflexion und als Ferment
religiös-sozialer Spiritualität erfährt so eine

Bereicherung durch verschiedene Praxisfelder.

Die meisten Resos dürften in der
SP aktiv sein, wo sie einbringen, was
zusammengehört: eine weltzugewandte
Spiritualität und eine sozialistische
Radikalität. Sie zählen eher zum «linken
Flügel» und bekämpfen sozialethisch
ebenso bedenkliche wie geschichtsver-
gessene Anpassungstendenzen an den
neoliberalen Mainstream.

Kirchenfrei oder kirchlich?
Kirche oder Reich Gottes? Die religiössoziale

Bewegung war von Anfang an
«unkirchlich», auch wenn sie weitgehend
unter der Führung von Pfarrern und
Theologen stand. «Unkirchlich» hiess nicht
«widerkirchlich», sondern besagte Kritik
an der Kirche im Ausblick auf das
werdenden Reich Gottes, das sich nicht in
Kirchenmauern, sondern in der
«Weltwirklichkeit» entfalten sollte. Ragaz hat
diese Antithese immer mehr zugespitzt
bis hin zum Satz: «Wir können nicht
bloss die Verbesserung der Kirche
fordern, sondern müssen ihre Aufhebung
verlangen» (NW 1917, 485).

Im Grunde plädierte Ragaz aber
weniger für die Überwindung der Kirche als
vielmehr für ihre «Revolution» zur
«Gemeinde des Reiches Gottes» (NW 1945,
5 5 of.). Es gehört zur tragischen Seite der

religiös-sozialen Bewegung, dass dieses

«Suchen nach der Gemeinde»10 über
Ansätze nie hinauskam, sei es, weil die

Bewegung zu schwach, sei es, weil das

Kirchenwesen stärker war. Aber sollte
diese «Revolution», sollte das «Wehen
des Geistes» nicht auch innerhalb der
Kirche möglich sein? Ragaz berichtet in
seiner Autobiographie, die Religiös-Soziale

Vereinigung sei schliesslich
übereingekommen, «bei allem Festhalten an

204



dem überkirchlichen Sinn unserer Sache

jedem einzelnen unserer Freunde in
bezug auf seine Stellung Freiheit zu lassen»

(n 1952, 194).
In der Tat standen zahlreiche

Mitglieder der religiös-sozialen Bewegung
nicht nur im Dienst der reformierten
Kirche, sie versuchten hier auch auf eine

Veränderung von Kirche und Gesellschaft

hinzuwirken. In der Synode der
reformierten Bündner Kirche zum
Beispiel wurden nach 1910 so viele religiössoziale

Pfarrer aktiv, dass die bürgerliche
Presse «eine Überflutung von <Ragaz>»

feststellen zu müssen glaubte. «Tutti
Ragazzi!» hiess es bei der Eingabe für
einen Zivildienst an die Bundesbehörden

1921. Peter Aerne hat zahlreiche
religiös-soziale Vorstösse an dieser Synode
studiert, darunter Resolutionen gegen
Militärausgaben, Waffenausfuhr,
Militarisierung der Jugend usw., später auch
für die AHV11

Ebenso bedeutend war die Religiös-
Soziale Fraktion der Zürcher Synode, die
bis zu einem Drittel der Sitze in diesem

Kirchenparlament besetzte (vgl. Fraktion
1987). Auch hier standen Militärdienst
und Militarismus im Zentrum der
Vorstösse. Besondere Erwähnung verdienen
der Einsatz für das Frauenstimmrecht
und zahlreiche Stellungnahmen gegen
Ungerechtigkeiten im Steuerrecht und
für die Behebung sozialer Nöte. 1932
hatten Trautvetter und Robert Lejeune
namens der Fraktion bereits eine erste
Resolution gegen Judenverfolgungen
eingereicht.

Der grosse Mahner, ja das Gewissen

der Synode, war Oberrichter Max
Wolff, ihr Präsident zur Zeit des Zweiten

Weltkriegs. Berühmt geworden sind
Wolffs Eröffnungsreden gegen anpasse-
rische Tendenzen in der Schweiz, gegen
Kriegsgräuel und Judenvernichtung.
1942 wandte er sich in scharfen Worten
gegen die über die Neuen Wege verhängte
Vorzensur. Obwohl nicht Mitglied der

Religiös-Sozialen Fraktion galt er als

Religiös-Sozialer.12

In den 50er Jahren stand der Kampf
gegen eine atomare Aufrüstung der
Schweizerarmee im Vordergrund
religiös-sozialer Friedenspolitik. An der
Synode unterlag Willi Kobe, damals
Pfarrer in Oerlikon, später Präsident
der Religiös-Sozialen Vereinigung, mit
einem scharfen Resolutionstext gegen
diese Atomwaffenpläne.

Ragaz war nie so doktrinär «unkirchlich»,

dass er sich über den Mut der

religiös-sozialen Freunde in den Synoden
nicht gefreut hätte. In seiner Autobiographie

hebt er das Auftreten von Paul

Trautvetter gegen die Vollstreckung der
Todesurteile für die «Landesverräter»
hervor.13 Auch Wolffs Reden, die zum
Teil in den Neuen Wegen veröffentlicht
wurden, betrachtete Ragaz «als Tat von
grosser Tapferkeit und edelster Gesinnung,

wie als Zeichen der sich aufdrängenden

Revolution der Kirche» (NW
1943,541).

y-y

m

Schon 1917 berichtet er bewegt über
eine «sozialistische Kirchenpflege, die
vielleicht die einzige ihrer Art auf Gottes
Erdboden» sei. Es ist die Kirchenpflege
Zürich-Wipkingen, die sich weigerte, am
1. August die Glocken läuten zu lassen,

um gegen das Verhalten der Behörden im
«Fall Kleiber» zu protestieren. Max Kleiber

hatte als erster Offizier in der Schweiz
den Militärdienst verweigert und sich dabei

zum religiösen Sozialismus bekannt.

Robert Lejeune (1991
-1970), Präsident der
«Freunde der Neuen
Wege» von 1929-1948,
später der Neuen
religiös-sozialen Vereinigung.

205



Er wurde nicht nur zu vier Monaten
Gefängnis verurteilt, sondern auch noch von
seinem Agronomiestudium an der
Eidgenössischen Technischen Hochschule
ausgeschlossen. Eine Welle des Protests

ging damals durch die Schweiz.
«Sozialistisch» war diese Kirchenpflege seit den
Wahlen von 1911. Weil die Bürgerlichen
keine SP-Vertretung in der Kirchenpflege

zulassen wollten, nahm die Partei mit
Erfolg gleich alle Sitze in Anspruch. Die
religiös-sozial geprägte Kirchenpflege
hatte sich schon vor dem «Fall Kleiber»
mit einer Denkschrift an alle protestantischen

Kirchenbehörden gewandt und
darin verlangt, dass die Schweiz mit der

Abrüstung vorangehen und als erstes
Volk die Armee abschaffen solle.14

Mit den Jahren ist der Faden zwischen

Religiös-Sozialen Synodenfraktionen
und «ihrer» Bewegung dünn geworden.
Aber der Faden ist nie ganz gerissen. Das

zeigte nicht zuletzt das Jubiläum zum 75-
jährigen Bestehen der Zürcher Fraktion
1987. Wichtiger aber bleibt, wie es der

damalige Fraktionspräsident Hansruedi
Glättli formulierte, «dass in der
religiössozialen Fraktion das Gedankengut der
Väter lebt und weiterwirkt, trotz kaum
bestehender Verbindung zur religiös-sozialen

Bewegung» (Fraktion 1987, 6).
François Baer hat im Dezemberheft 1996
als langjähriges religiös-soziales Mitglied
der Zürcher Synode die neuen Themen

von der Entwicklungspolitik über die
Neue Armut und die Drogenfrage bis zu
den kirchlichen Bildungszentren aufgelistet

und damit eine nach wie vor grosse
Übereinstimmung von «Bewegung» und
«Fraktion» nachgewiesen.

«Sollen Religiös-Soziale Politik
machen - und wie?» ist der Vortrag
überschrieben, den Markus Mattmüller an
der erwähnten Jubiläumsveranstaltung
gehalten hat. Das Referat beginnt mit der

Erinnerung, «dass die religiösen Sozialisten

als unkirchliche Christen angetreten
sind», die in der Kirche als Sachwalterin

der Religion «die mächtigste und
gefährlichste der Verhüllungen des Got¬

tesreichs» sahen. Aber seit Ragaz habe
sich in den Kirchen doch sehr viel verändert.

Mattmüller erwähnt hier kirchliche
Stellungnahmen zu Asyl-, Friedens- und
Umweltfragen, auch den Kampf gegen
das damalige Apartheidregime in
Südafrika. Er verweist auf die Befreiungstheologen

und die «munteren jungen
Linkskatholiken», die «ihren Ragaz
gelesen» hätten. Die Ausführungen gipfeln
im bemerkenswerten Schlusswort: «Wir
dürfen das kirchliche Leben nicht dem

Spätbürgertum überlassen; Jesus und die

Propheten sind auch keine Bourgeois
gewesen. Also: in der Kirche bleiben, nicht
resignieren, fröhlich und hoffnungsvoll
eine möglichst vorurteilslose, am
Evangelium vom Reich Gottes orientierte
Kirchenpolitik machen, so dass gerade
die Zöllner und die Sünder und die
Unzufriedenen sich bei uns wohl fühlen»
(Fraktion 1987, 45).

Geist vom Geist des religiösen
Sozialismus prägt heute vor allem die kirchliche

Ökumene - vom Accra-Bekenntnis
des Reformierten Weltbundes 2004 über
die Botschaft des ÖRK in Porto Alegre
2006 bis zu einigen Sozialenzykliken der
letzten Päpste. Das macht es religiösen
Sozialistinnen und Sozialisten leicht,
nicht nur in der «Welt», sondern auch
in den Kirchen für das Reich Gottes zu
arbeiten. Kommt hinzu, dass diese die
letzte noch halbwegs funktionierende
«Internationale» bilden. Was an der

religiös-sozialistischen Kirchenkritik bleibt,
ist der Massstab des Reiches Gottes, der
verhindern will, dass Kirche je Selbstzweck

wird.

Positionen und Konflikte
In seinem Vortrag « Vom Sinn und Werden

der religiös-sozialen Bewegung»
fasste Ragaz 1931 den «Sinn» in das

«Bekenntnis» zusammen: «der lebendige

Gott und sein Reich für die Erde»

(1936, 1). Zum «Werden» aber dachte

er weniger über Erfolge und mehr über
Brüche, über Gründe des Scheiterns
nach. Er meinte gar, die Bewegung sei

206



«in ihrer empirischen Wirklichkeit mit
dem ganzen Inventar der menschlichen

Unzulänglichkeit belastet» gewesen
(1936,17).

Da gab es zunächst einmal die

Auseinandersetzung mit Hermann Kutter,
der Ragaz> «politischen Aktivismus»
ablehnte. Es gelte, Gott allein machen

zu lassen, sagte er ausgerechnet während
des Zürcher Generalstreiks von 1912.
Ragaz kritisierte Kutters Position als

«quietistisch». Sie bedeute zugleich eine

«Verkirchlichung und Theologisierung»
der Bewegung, die doch angetreten sei,

um sich «von Religion und Theologie
wie vom Kirchentum» zu befreien. Ragaz

spottete: «Das Reich Gottes der Religiös-
Sozialen zog einen schwarzen Rock an
und las die Liturgie» (NW 1918,13). Die
Mitarbeit am Reich Gottes (1. Kor. 3,9)
sei aber auch nicht mit einem Aktivismus
zu verwechseln, der meine, alles selbst

tun zu müssen (1936,19L, 34).
Die von Hans Bader einberufene

religiös-soziale Konferenz vom Mai 1916
macht einen letzten Versuch, zwischen
Kutter und Ragaz zu vermitteln. Zum
Zeichen der Versöhnung soll nicht ein

Exponent der beiden Richtungen,
sondern ein Vertreter der jüngeren
Generation das Präsidium übernehmen: Karl
Barth. Doch schon im Herbst desselben

Jahres machen Barth und Eduard
Thurneysen den Vorschlag, die religiössoziale

Konferenz aufzulösen. Sie - wie
auch Hans Bader - beginnen an
Organisationen christlichen Zusammenlebens
ausserhalb der Kirche zu zweifeln. Barth
wendet sich gegen die Neuorganisation
von 1917 mit einem «Brief voll pfäf-
fischen Hochmutes», wie die Initianten
(nach Mattmüller 1968, 234) sich beklagen.

Ein zweiter, folgenschwerer Bruch
zeichnet sich ab.

Wie Kutter und Ragaz ist auch der junge

Barth geprägt von der Reich-Gottes-

Verkündigung Christoph Blumhardts.
Doch wird ausgerechnet die unterschiedliche

Deutung eines Blumhardt-Buchs in
einer für die Neuen Wege bestimmten

Rezension Barths zum Anlass, der ihn
mit Ragaz entzweit. Die Ursache der
Trennung Barths von der religiös-sozialen

Bewegung reicht freilich tiefer. Karl
Barth hat einmal gesagt: «Ragaz und ich
brausten wie zwei Schnellzüge aneinander

vorbei: Er aus der Kirche heraus, ich
in die Kirche hinein» (nach Mattmüller
1968, 229).

In der dialektischen Theologie sah

Ragaz wie schon bei Kutter eine
Theologisierung und Verkirchlichung der

religiös-sozialen Sache. Durch das

«Theologumenon von der Rechtfertigung
aus dem Glauben allein» werde die
Botschaft vom Reich Gottes erst recht
entpolitisiert. Barths berühmter Vortrag
an der internationalen religiös-sozialen
Konferenz in Tambach (Thüringen), den

er 1919 anstelle des erkrankten Ragaz
hielt, macht aus Gott den «ganz
anderen», der senkrecht von oben wirkt.
Damit verbindet sich die Absage an die

Religiös-Sozialen, «die den Menschen

gross machten auf Kosten Gottes». Der
religiöse Sozialismus vertrete «nicht das

Reich Gottes, sondern das alte Reich
des Menschen». Der Christ könne zwar
«sozialdemokratisch, aber nicht religiössozial»

sein.
Eduard Thurneysen spitzte den

Gegensatz auf die Formel zu, dass es den

Religiös-Sozialen «um die Wirklichkeit»,
den Dialektikern dagegen «um das Wort,
die Voraussetzung der Wirklichkeit» ge-

Hermann Kutter
(1863-1931): Für das

Reich Gottes braucht
es keinen Generalstreik.

207



Paul Trautvetter
(1888-1983) und Pfr.
Hermann Bachmann
(1894-1984) am
Ferienkurs 1943.

he. So aber sei, meinte Ragaz, «unsere
Sache der lebendigen Wirklichkeit ab auf
das Geleise der Theologie gelenkt» und
das Reich Gottes der profanen Geschichte

enthoben worden (1936, 24ff.).
Wie sehr Ragaz unter dieser Gegnerschaft

litt, geht aus seiner Autobiographie
hervor: «Jedenfalls wurde die religiössoziale

Bewegung durch diese Gegnerin
gewaltig zur Seite gedrängt. Sie verlor
die Katheder fast ganz und die Kanzeln

zum grossen Teil. Die Dialektiker wurden
Mode. Man verstand zwar ihre Predigten

K-
yY

nicht, aber man verstand, dass sie den

Kapitalismus und Militarismus in Ruhe
liessen» (1952 11, 190). Erst gegen Ende
seines Lebens durfte Ragaz der Barthschen

«Dogmatik» eine Wiederannäherung

an die Positionen des religiösen
Sozialismus entnehmen, werde hier doch
der «dialektische Pessimismus» mitsamt
der «Kluft zwischen Gott und Welt
überwunden (NW 1945,553). Barths Vortrag
«Die Menschlichkeit Gottes» von 1956
liess dem religiösen Sozialismus vollends
Gerechtigkeit widerfahren. Das habe,
schreibt Mattmüller, «leider nicht verhindert,

dass eine Zeit lang jedes junge Pfäff-
lein sich damit vergnügen durfte, Ragaz
in frühdialektischer Weise abzuurteilen,
ohne ihn wirklich zu kennen» (1979,99).

Eduard Buess und Markus Mattmüller
berichten in ihrem Buch «Prophetischer
Sozialismus» ausführlich über den Konflikt

und sein versöhnliches Ende unter
den beiden Antipoden der «Blumhardt-
Bewegung».15

Der folgenschwerste Konflikt innerhalb

der religiös-sozialen Bewegung
aber war kein «theologischer», sondern
ein politischer. Er hing mit einer
gegensätzlichen Einschätzung der Sowjetunion

und der übrigen Staaten des «real
existierenden Sozialismus» zusammen.
Dieser Konflikt hat eine Vorgeschichte,
die noch zu Ragaz> Lebzeiten beginnt,
tragischerweise mit dem von ihm
ausersehenen Nachfolger Paul Trautvetter.
Während Ragaz auf eine historische
Dialektik zwischen westlicher Demokratie
und sowjetischem Sozialismus, zwischen
«Wilson und Lenin», hoffte und sich von
jedem bürgerlichen Antikommunismus
distanzierte, hat Trautvetter immer
deutlicher die Gegenposition vertreten: Es gehe

nicht mehr um den Gegensatz
«Kapitalismus - Sozialismus», sondern um den

Widerspruch «Despotismus - Freiheit».
Trautvetter berichtet in seinen

Lebenserinnerungen, wie er im Spätsommer 1945
in Parpan mit Ragaz darüber stritt.16
Was Ragaz umgekehrt in seiner
Autobiographie über diesen Konflikt schreiben
wollte und was die für die Herausgabe
Verantwortlichen verhinderten, steht
auf einem andern - in meinem Archiv
schlummernden - Blatt.

Mit dem Kalten Krieg eskalierte die

Polarisierung innerhalb der Religiös-
Sozialen Vereinigung. Einigkeit bestand
in der Ablehnung diktatorischer
Einparteienstaaten, die sich zwar
«sozialistisch» nannten, in Tat und Wahrheit
aber die Grundwerte des Sozialismus
diskreditierten. Die Auseinandersetzung
begann mit der Frage, ob diese Staaten

deswegen für den Sozialismus ein für
allemal abzuschreiben oder vielleicht doch
noch einer Demokratisierung und
Liberalisierung fähig seien. Zur eigentlichen
Streitfrage wurde der Umgang mit dem

208



bürgerlichen Antikommunismus, der

geflissentlich darüber hinwegsah, wie
sehr sich die Interventionsdoktrinen der
beiden Supermächte in ihrem je «eigenen
Hinterhof» glichen, und der nichts gegen
Diktaturen einzuwenden hatte, sofern
sie zur Bekämpfung der Arbeiterklasse
eingesetzt wurden.

Trautvetter, der nach dem Tod von
Ragaz neuer Redaktor der Neuen Wege
wurde, vertrat weiterhin die Meinung,
dass vom «realen Sozialismus» nichts
mehr zu erwarten sei und die Kritik am
bürgerlichen Antikommunismus nur der
mehr oder weniger verschleierten
Legitimation dieses «Terrorsystems» diene.
Die Position, die Ragaz am Ende seines

Lebens vertrat, hatte ihren bedeutendsten
Vertreter in Hugo Kramer. Dieser trug als

regelmässiger Kommentator des
Weltgeschehens in den Neuen Wegen eine
differenzierte Sicht der Entwicklungen in
Ost und West vor und scheute vor allem
nicht den Vorwurf des «Pharisäertums»
und der «Heuchelei» an die Adresse des

Bürgertums.17
Es kam, wie es kommen müsste: An

der Jahresversammlung 1948 der Neuen
Wege machte Trautvetter sein Verbleiben
in der Redaktion vom Verzicht auf
Kramers regelmässig erscheinende
«Weltrundschau» abhängig. Trautvetter fand
für sein Ansinnen jedoch keine Mehrheit,
trat sofort zurück und wechselte wenig
später in die Redaktion der schon 1921
gegründeten religiös-sozialen Wochen-
Zeitschrift «Der Aufbau». Ihm folgten
Robert Lejeune, seit 1924 Präsident der
«Freunde der Neuen Wege», ebenso die
Familie Ragaz. Da der «Aufbau-Flügel»
nicht nur bei den «Freunden der Neuen
Wege», sondern auch in der Religiössozialen

Vereinigung in der Minderheit

blieb, kam es 1950 zur formellen
Trennung. Die zur Mehrheit gehörende
Stammgruppe hiess weiterhin «Religiössoziale

Vereinigung», die Minderheit gab
sich den Namen «Neue religiös-soziale
Vereinigung». Robert Lejeune wurde der
erste Präsident der neuen Gruppierung.

Erst 1980 gelang es Markus Mattmüller,

die beiden Vereinigungen für die
Zusammenarbeit im Rahmen der von ihm
gegründeten «Ökumenischen Konferenz
Religiöser Sozialisten der Schweiz» zu
gewinnen. Anlass war das 50-Jahre-Ju-
biläum der «Sozialistischen Kirchgenossen

Basel», die stets zur religiös-sozialen
Bewegung zählten, sich aber aus den
erwähnten Querelen heraushielten. In der

Folge fanden einige «Konferenzen» statt,
die mit stark beachteten Erklärungen,
etwa zu den Rechten der Ausländerinnen

»

und Ausländer in der Schweiz, zum
politischen Auftrag der Kirchen oder zum
UNO-Beitritt unseres Landes, hervortraten.

Seit der Auflösung der «Neuen
religiös-sozialen Vereinigung» und dem
Ende ihrer Zeitschrift in den Jahren 1988
und 1989 ist die Konferenz nicht mehr

zusammengetreten.
Es ist der historische Widerspruch der

religiös-sozialen Bewegung, dass sie auf
der einen Seite ihre Mitglieder nie auf eine

Theologie oder ein politisches Programm
verpflichten wollte und anderseits doch
immer wieder an theologischen und
politischen Konflikten scheiterte. Die Folge

war eine Schwächung, die vor allem nach
der Trennung anhielt.

Zur Neuen Religiös-Sozialen Vereini-

Hugo Kramer (1890-
1969) und die
Schriftstellerin Margarete
Susman (1872-1966)
an der religiös-sozialen

Rigiblicktagung
vom 27.November
1949.

209



gung gehörten zwar alle religiös-sozialen
Pfarrer mit Ausnahme von Willi Kobe.
Hinzu kamen so bedeutende
Persönlichkeiten wie der Sozialethiker Arthur
Rieh und der Zürcher SP-Stadtrat Adolf
Maurer. «Der Aufbau» wurde später von
Jakob Ragaz und von Otto Hürlimann
engagiert und kompetent redigiert.
Anspruchsvolle Ferienkurse schufen für
die Mitglieder religiös-soziale Heimat.
Dennoch fehlte es immer mehr am
Nachwuchs und für den «Aufbau» auch an
der Leserschaft.

Schwieriger sah die Situation zunächst
für die Religiös-Soziale Vereinigung aus.

Markus Mattmüller
(1928-2003), Historiker

an der Uni Basel
und Ragaz-Biograph.
Bild aus dem Jahr
1987.

iHjnH
In einer Zeit der Krise, als vor allem die

Neuen Wege 1977 kurz vor dem Ende

standen, kam jedoch Hilfe von unerwarteter

Seite. Um den Verlust der Zeitschrift
zu verhindern, boten die ein Jahr zuvor
gegründeten Christ/innen für den
Sozialismus die Zusammenarbeit an. - Was
für diesen kleinen und dennoch umfangreicher

als geplant gewordenen Beitrag
soviel heisst wie: Fortsetzung folgt. •

1 Bern 1946,7,125. Ragaz hatte in der Bewegung
aber immer auch «etwas von Zwingli, Calvin und
Pestalozzi, ja vielleicht auch etwas von Rousseau»

gesehen (Ragaz 1936, 15).
2 Text, in: Arnold Pfeiffer (Hg.), Religiöse Sozialisten,

Olten 1976, 108.
3 Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt,
Vater und Sohn - und weiter, Erlenbach-Zürich

1925,10.
4 Vgl. Louis Specker (Hg.), Politik aus der Nachfolge.

Der Briefwechsel zwischen Howard Eugster-
Züst und Christoph Blumhardt 1886-1919,
Zürich 1984.

5 Der Verwendung «religiös-sozial» als Beiwort
steht «Religiös-Sozial» als Eigenname gegenüber,

wenn es sich um bestimmte Organisationen
handelt. Zitate respektieren die Schreibweise des

Originaltextes.
6 Zu dieser Gründungsgeschichte: Mattmüller
I957> 135—145; 1968, 227-238; ders. Die
politische Botschaft des älteren Religiösen Sozialismus
und die heutige Lage, in: NW 2 und 3/1978; 1979,
89ff., 97ff-
7 Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leonhard

Ragaz, Dora Staudinger, Ein sozialistisches

Programm, Olten 1919.
8 Sozialismus und Gewalt, Olten 1919, 20. Zu
dieser dramatischen Auseinandersetzung:
Mattmüller 1968, 502ff.
' Erika Ziltener, in: 100 Jahre SP Kanton Zürich,
Flintenweiber & rote Hunde, SP-Geschichten

von unten, hg. von der SP Kanton Zürich,
Zürich 2002, 75.
10 Vgl. Willi Kobe, Suchen nach der Gemeinde. Ragaz

und der Versöhnungsbund, in: NW 11/1981,
348ff.
11 Peter Aerne, «Eine Überflutung von Ragaz»?
(Welt-)Politik in der Bündnersynode - das Wirken

der Religiös-Sozialen 1910-1950, in: Bündner
Monatsblatt 5/2004, 339-382.
12 Die Evangelisch-reformierte Landeskirche des

Kantons Zürich hat eine Auswahl der
Eröffnungsreden von Max Wolff 1997 als Broschüre
veröffentlicht.
13 Ragaz 11 1952, 194; Dokumentation in NW
1942, 3 iff..
14 Die Glocken von Wipkingen, in: Brassel/Spieler

1995, i84ff..
15 Vgl. Eduard Buess/Markus Mattmüller, Prophetischer

Sozialismus, Blumhardt - Ragaz - Barth,
Freiburg 1986.
"•Abschied und Rückschau, Zürich 1975, I25ff.
17 Vgl. Konrad Sturzenegger, Hugo Kramers
«Weltrundschau», in: NW 1981, 382ft.; W. Spieler,

Zum 20. Todestag von Hugo Kramer, in: NW
6/1989, i9off.

Mehrfach zitierte Literatur
- Ruedi Brassel/Willy Spieler (Hg.), Leonhard
Ragaz, Eingriffe ins Zeitgeschehen, Reich Gottes
und Politik, Luzern 1995.
- Markus Mattmüller, Leonhard Ragaz und der

religiöse Sozialismus, Band I, Zollikon 1957; Band

11, Zürich 1968.
Der religiöse Sozialismus einst und jetzt, in: Der
Aufbau, Nr. 12 und 13/1979.
- Leonhard Ragaz, Sinn und Werden der Religiös-
Sozialen Bewegung, Zürich 1936.
Mein Weg, Bände 1/11, Zürich 19^2.
- Religiös-soziale Fraktion der Kirchensynode des

Kantons Zürich (Hg.), 75 Jahre Religiös-Soziale
Fraktion, Zürich 1987.

210


	Zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz : von den Vorläufern und Vätern des religiösen Sozialismus... ; ...zur Gründung der religiös-sozialen Bewegung ; Sozialdemokratie oder Sozialismus? ; Kirchenfrei oder kirchlich? ; Positionen und Konflikte

