
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 4

Rubrik: Kolumne : Paradiese wie "Ave Maria"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


il«Sii
IMS
Ipsa

ài»

ïiil#

O
Vs1«Im

Lotta Suter

Paradiese wie
«Ave Maria»

Im Südwesten von Florida, angrenzend
an das Reservat der Seminole-Indianer,
wurde Mitte Februar der erste Spatenstich

zum Projekt «Ave Maria» getan.
Aus dem Boden gestampft werden soll
bis zum Sommer 2007 nicht bloss die

erste kathoHsche Universität in den USA
seit vierzig Jahren samt Megakirche und
einem 20-Meter-Kruzifix; geplant ist
auch eine komplette Kleinstadt mit 20
bis 30 000 Einwohnern - aber ohne Playboy,

Pille und Pornokanal. 250 Millionen
Dollar steckt der Mäzen des Vorhabens,
der Pizzafürst Thomas Monaghan, in die

erste Phase seines katholisch-konservativen

Stadtstaates. «Die Geschichte ist
ein einziger grosser Kampf zwischen Gut
und Böse, da will ich nicht abseits
stehen», sagt er.

Man kann die Mustergemeinde «Ave

Maria» als fanatisch religiöse Macke eines

Individuums abtun. Thomas Monaghan,
aufgewachsen in einem katholischen
Waisenhaus, eröffnete sein erstes
Pizzageschäft i960, kurz nachdem er aus dem
Priesterseminar hinausgeworfen worden
war. Vierzig Jahre später verkaufte er sein

Geschäft «Domino's Pizza», mittlerweile
der weltgrösste Pizza-Auslieferungsdienst,

für Milliarden und widmete sich

nun ganz seinem Opus-Dei-nahen
Katholizismus, oder wie er selbst sagt «der

Aufgabe, den Himmel zu bevölkern».

Liberale Kritiker vergleichen Monag-
hans orthodoxe City of God mit dem
islamischen Fundamentalismus. Frances

Kissling, die Präsidentin der «Catholics
for Free Choice», nennt das Projekt gar
«unamerikanisch». Doch da liegt sie

falsch. «Ave Maria», Florida, ist so
amerikanisch wie der berühmte Apple Pie.

Von den ersten Siedlungen der Pilger über
die Parallelgesellschaften der Amischen
oder der Mormonen und die alternativen

Hippy-Kommunen der sechziger Jahre
bis zum neotraditionalistischen Disney-
Dorf «Celebration», das 1994 ein paar
Autostunden nördlich von «Ave Maria»
in Betrieb genommen wurde, gab es in
den USA stets eine erstaunliche Anzahl
und Vielfalt von Gemeinschaften
Gleichgesinnter. Auf Englisch heissen all diese

Gruppen Intentional Communities; sie

haben sich zusammengetan in der
Absicht, auf der Negativfolie der bestehenden

zusammengewürfelten Gesellschaft
ein besseres Leben - oder jedenfalls eines

nach ihren Vorstellungen - aufzubauen.
Stolz auf ihre Gemeinschaft sind auch
noch die Bewohner der «Community
55 + » im Nachbardorf, die sich bloss
darin einig sind, dass sie Kindergeschrei
und jugendliche Skateboarder nicht
ausstehen können und ihre Ruhe haben
wollen.

Das Grossprojekt «Ave Maria» hat

wenig mit einer solch postmodernen
Minimalutopie gemein. Am ehesten erinnert
Monaghans Plan an die Ideen von
Frühsozialisten des 18./19. Jahrhunderts wie
Henri de Saint-Simon, Charles Fourier,
Robert Owen, Etienne Cabet oder
Wilhelm Weitling. Unzufriedenheit mit dem
Status quo und genug «überschiessendes

Bewusstsein», um sich eine Alternative
auszudenken, machte auch den Kern
ihrer Utopien aus. Und auch die Herren
jener Epoche legten bis in die Details genau
fest, wie das Zusammenleben zum Wohle
der Menschheit organisiert sein müsste.
Als Studentin der siebziger Jahre habe
ich mich mit der Rebellion der Sozialutopisten

gegen die bestehende Gesellschaft

142



leicht identifizieren können, nie aber mit
ihrer moralischen Besserwisserei und
ihren buchhalterischen Entwürfen des

Guten Lebens, inklusive Liebeskodex.

Ordnungsutopien sind mir seither
auch in abgeschwächter Form ein Gräuel

geblieben. Selbst Matriarchatsentwürfen

von feministischer Seite oder dem

liebevoll gezeichneten bolo'bolo von
PM vermag ich wenig abzugewinnen.
Ich will eine bessere Welt, aber ich will
nicht wissen, wie sie am Ende aussieht.
Ich will mir das Paradies auf Erden nicht
vorstellen, weil es kein Paradies ohne

Vertreibung gibt.
Auf besonders eindrückliche Weise

hat die afroamerikanische Autorin Toni
Morrison in ihrem Roman «Paradies»

dargestellt, wie eine positive Utopie
- hier eine von ehemaligen Sklaven
gegründete schwarze Gemeinde - in ihr
Gegenteil umschlägt. «Im Bestreben, in
einer imperfekten Welt die Perfektion
zu errichten, töten sie das andere, auch

in sich selbst», habe ich 1999 in einer

WOZ-Buchbesprechung geschrieben.
Und ich erinnere mich gut, wie meine

Sympathien damals, ich war neu
eingewandert, zwischen dem Sicherheitsbedürfnis

und dem trotzigen Eigensinn der
schwarzen Paradieswächter und den

Widersprüchen und der Sinnsuche der
gemischten Gruppe von Aussenseiterinnen

geteilt waren. Beide Gemeinschaften sind
schliesslich am mangelnden Austausch
mit der Aussenwelt zugrunde gegangen.
Oder auch nicht, Morrison lässt die
Erlösung als Utopie zu.

Monaghans Realutopie eines sündenfreien

«Ave Maria» ist eher Purgatori-
um denn Paradies. In der «Gottesstadt»
werden Homosexualität, vorehelicher
Sex und Scheidung päpstlicher als der

Papst angegangen. Doch selbst für diese

engstirnige Gemeinschaft ist das
Wohlwollen hier erstaunlich breit gestreut.
Vielleicht ist es einfach der in diesem
Land besonders ausgeprägte Respekt
vor Leuten, die ihr Schicksal selbst in
die Hand nehmen, ihr Leben gestalten

und ihre Träume verwirklichen. Es ist
in den Kommentaren auch eine Sehnsucht

spürbar nach einer Welt, die nicht
alles globalisiert und kommodifiziert und
Profit zum Mass aller Dinge macht. Eine
Welt in der - unter Umständen ideologisch

verdreht und verzerrt - das Leben
selbst etwas wert ist.

Solche Wünsche und Visionen sind

so alt wie die Menschheit. Auch sind sie

gewissermassen politisch neutral. Ob sie

zu Ordnungsutopien versteinern oder ob
sie sich zu freiheitliche Entwürfen - man
denke an die «offene Gesellschaft» oder
die «herrschaftsfreie Kommunikation»

- entwickeln, hängt von vielen Umständen

ab. Nach dem Zweiten Weltkrieg
und bis in die achtziger Jahre kamen viele

wichtige Utopien von links. Seither hat
die Rechte nicht bloss die Wirklichkeit,
sondern auch die Welt der Ideen besetzt;
in den USA lässt sich das am Aufbau
eines rechtskonservativen Medienimperiums

besonders deutlich verfolgen.
Auch hat sich mit den Terroranschlägen

vom 11. September 2001 hier die
Idee vom ewigen Krieg in den Köpfen
verfestigt. Der konkrete Krieg im Irak
wird zwar heute von einer Mehrheit der
Amerikanerinnen und Amerikaner
abgelehnt. Doch der «grosse Kampfzwischen
Gut und Böse», der in den USA
Fundamentalisten aller Schattierungen und
auch Monaghans «Ave Maria» inspiriert,
hat als Ordnungsutopie noch längst nicht
ausgedient. Mit Realpolitik allein ist ihr
nicht beizukommen. Doch woher nehmen

wir die politische Fantasie? Für tief
greifende Veränderung braucht es zwar
keine fixfertige Gegenutopie, aber schon
hie und da das verführerische Aufscheinen

einer andern Welt. •

143


	Kolumne : Paradiese wie "Ave Maria"

