
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Deus caritas" oder Die Phantomschmerzen des
Papstes

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


±f Willy Spieler

*<D
INI

01 «Deus Caritas»
TS
c oder
Cll Die Phantom¬

schmerzen
ISI des Papstes

Die erste Enzyklika Benedikts XVI.
«Deus Caritas»1 stösst auf breite
Zustimmung. Selbst Kritiker des Joseph
Ratzinger wundern sich, dass dieser die
Liebesbotschaft des Evangeliums ins
Zentrum seiner Erwägungen rückt. Das
«christliche Liebeshandeln», das hier
betont wird, ist als prägendes Merkmal
der Glaubenskongregation unter ihrem
früheren Chef jedenfalls nicht in
Erinnerung. Sollte Ratzinger sich etwa nicht
nur zum Papst gewandelt haben? Oder

trügt der schöne Schein einer betulichen
Liebes-Enzyklika? Ist es Zufall, dass nur
die «Christgläubigen» und nicht mehr
«alle Menschen guten Willens» zu den

Adressat/innen eines derartigen
Rundschreibens gehören? Ist «christliches
Liebeshandeln» vereinbar mit der gängigen
Sozialstaatskritik, der sich der Papst an-
zuschliessen scheint? Kommt hinzu, dass

Ratzinger einmal mehr gegen den
Marxismus - oder was er darunter versteht

- ankämpft, aber die aktuelle materialistische

Irrlehre des Neoliberalismus mit
keinem Wort erwähnt.

Eine Liebe, die ausgrenzt?
Es sind zunächst eindrückliche Gedanken,
die Benedikt XVI. im ersten Teil seiner

Antrittsenzyklika zu einer Theologie der
Liebe zusammenfügt. Ausgehend vom
Ersten Johannesbrief, sieht er in Gottes

Liebe zu den Menschen die «Mitte des

christlichen Glaubens» (i). Diesem
«Geschenk» antworte der Mensch, indem er
dem einen und «einzigen Auftrag» der
Gottes- und Nächstenliebe folge. Die
Enzyklika benennt auch den jüdischen
Ursprung des Doppelgebots: das Erste

Testament, das die Gottesliebe im Buch

Deuteronomium (6,4-5)m^ der
Nächstenliebe im Buch Levitikus (19,18)
verbindet.

Dem Ersten Testament weit weniger
gerecht werden dann freilich die übereifrigen,

vielleicht auch nur überängstlichen
Differenzierungen zwischen «Eros» und
«Agape». Selbst das «Hohelied» will der

Papst auf die Verherrlichung der ehelichen

Liebe beschränkt sehen (6). Letztlich

symbolisiere es «das Verhältnis Gottes

zum Menschen und des Menschen
zu Gott» (10). Was Erotik gerade noch
sein darf, wird solange reglementiert, bis

Friedrich Nietzsche Recht bekommt, den
der Papst mit den - von ihm vehement in
Abrede gestellten - Worten zitiert, «das

Christentum habe dem Eros Gift zu trinken

gegeben» (3).
Natürlich verdient die Enzyklika

Zustimmung, wenn sie den Warencharakter
des «Eros» in der heutigen Gesellschaft

kritisiert. Nur scheint dem Papst zu
entgehen, dass die Verdinglichung des

Eros zu Sex nicht isoliert von einer sich
ausbreitenden Marktgesellschaft gesehen
werden darf, die den Menschen, seine

Arbeit, seine Beziehungen, sein Leben,
ja die ganze Welt zur Ware macht. Aber
da wären wir schon beim Neoliberalismus,

von dem der Papst partout nicht
reden will.

Stark sind die Abschnitte über «die

<Mystik> des Sakraments, die auf dem

Abstieg Gottes zu uns beruht» (13). «Zu
uns»! Denn das Sakrament der Eucharistie

ist als «Kommunion» nicht nur
«Vereinigung mit Christus», sondern
auch «Vereinigung mit allen anderen,
denen er sich schenkt». «Eucharistie,
die nicht praktisches Liebeshandeln
wird, ist in sich selbst fragmentiert»

138



(14). Bei diesem «Liebeshandeln» geht
es um den Nächsten, und zwar um jeden,
«der mich braucht und dem ich helfen
kann» (15). Die grossen Gleichnisse
vom reichen Prasser, vom barmherzigen
Samariter und vom letzten Gericht weisen

alle denselben Weg: «Im Geringsten
begegnen wir Jesus selbst, und in Jesus

begegnen wir Gott» (15). Das ist so
treffend gesagt, dass man sich nur wundern
kann, warum das kirchliche Lehramt die
Teilnahme an der Eucharistie vom Glauben

an wahre Sätze, von der Orthodoxie
und nicht von der Orthopraxie der Liebe

abhängig macht...
Das Ab- und Ausgrenzen kann

Joseph Ratzinger denn auch in einer
Liebes-Enzyklika nicht lassen. Er schreibt
Sätze, die den Nichtgläubigen die
Befähigung zur Nächstenliebe schlicht
abzusprechen scheinen. Obschon «der

Imperativ der Nächstenliebe vom Schöpfer

in die Natur des Menschen selbst
eingeschrieben» (31) ist, kann der Mensch
angeblich nur vom christlichen Glauben
her «dem anderen mehr geben als die
äusserlich notwendigen Dinge: den Blick
der Liebe, den er braucht». Und: «Wenn
die Berührung mit Gott in meinem Leben

ganz fehlt, dann kann ich im anderen
immer nur den anderen sehen und kann
das göttliche Bild in ihm nicht erkennen»

(18).
Mit dem Konzil vor Augen wäre ein

anderer Blickwinkel möglich gewesen. So

hat die Pastoralkonstitution «Gaudium
et spes» erklärt, auch Atheisten könnten
«hohe Güter der Humanität pflegen»,
ohne deren «Urheber» zu kennen. Aber
vielleicht sind «Güter der Humanität»
für den heutigen Papst nur «äusserlich

notwendige Dinge» - was immer er
darunter verstehen mag (präzise
Begrifflichkeit ist nicht sein Ding). Nochmals

anders gefragt: Können Menschen
nicht auch lieben, ohne den «Urheber»
der Liebe zu kennen? Ist «das von Gott
im Menschen» - wie die Mystiker
sagen - davon abhängig, dass der Mensch
darum weiss?

Im Mainstream gängiger Sozialstaatskritik

Im zweiten Teil wird Kirche als
«Gemeinschaft der Liebe» vorgestellt. Dazu
gehöre die «Evangelisierung durch das

Wort und die Sakramente», aber auch
«der Dienst, den die Kirche entfaltet, um
unentwegt den auch materiellen Leiden
und Nöten des Menschen zu begegnen»
(19). Wiederum gibt es eine Reihe von
zitierfähigen Sätzen, die in Zeiten
kirchenamtlicher Sparübungen wunderbar
antizyklisch daherkommen. So etwa der
Satz: «Die Kirche kann den Liebesdienst

so wenig ausfallen lassen wie Sakrament
und Wort» (22). Es fehlt nicht der Hinweis

auf den Liebeskommunismus der
Jakobus-Gemeinde in Jerusalem. Auch

wenn diese «radikale Form der materiellen

Gemeinschaft» sich mit dem
«Grösserwerden der Kirche» schon bald nicht
mehr habe aufrechterhalten lassen, so
bleibe der «Kern» bestehen, um den es

damals gegangen sei: «Innerhalb der
Gemeinschaft der Gläubigen darf es keine
Armut derart geben, dass jemandem die
für ein menschenwürdiges Leben nötigen
Güter versagt bleiben» (20). Wenig später

schärft der Papst den Katholikinnen
und Katholiken nochmals ein: «Die
Kirche ist Gottes Familie in der Welt. In
dieser Familie darf es keine Notleidenden
geben» (25).

Der «Kern»-Satz müsste eine
innerkirchliche Revolution bedeuten. Denn
die weltweite (Klassen-)Spaltung
zwischen Arm und Reich, Hungernden und
Übersättigten, Unterdrückten und
Unterdrückern geht mitten durch die
römischkatholische Kirche hindurch. Mehr noch,
der Papst betont die «Universalität des

Liebesgebotes» und verpflichtet damit
die Kirche, im Sinne des Galaterbriefs
nicht nur (wenn auch «besonders») den

«Hausgenossen des Glaubens», sondern
«allen Menschen Gutes zu tun» (25.b).
Wie das? Übernimmt sich die Kirche nicht
mit einer solchen Aufgabe - und damit
auch der Papst mit seinen Worten?

Ist es wirklich Aufgabe der Kirche und

139



nicht vielmehr des Rechts und der Politik,

die Kluft zwischen Arm und Reich

zu überwinden? Auch da fallen fürs erste
klare Worte: «Ein Staat, der nicht durch
Gerechtigkeit definiert wäre, wäre nur
eine grosse Räuberbande, wie Augustinus
einmal sagte» (28.a). Also, müsste man
meinen, sei es auch Sache des Staates und
der Staatengemeinschaft(en), eine
gerechte Gesellschaft herbeizuführen. Aber
was ist eine gerechte Gesellschaft? Der
Papst beeilt sich, den Anschluss an den

Mainstream gängiger Sozialstaatskritik
nicht zu verpassen. Gerecht, so schreibt

er, sei jedenfalls nicht der «totale

Versorgungsstaat», der als eine «bürokratische
Instanz» gerade «das Wesentliche nicht
geben» könne, «das der leidende Mensch

- jeder Mensch - braucht: die liebevolle

persönliche Zuwendung». Aber was
dann?

In Zeiten des Neoliberalismus droht
uns ja alles andere als der «totale

Versorgungsstaat» Ist etwa die Existenzsicherung

kein soziales Grundrecht mehr?

Ratzinger weicht der Frage aus - sofern

er sie überhaupt kennt. Das «Subsidiari-

tätsprinzip» soll's richten. Ihm entspricht
in der päpstlichen Optik ein «Staat», der

«grosszügig die Initiativen anerkennt
und unterstützt, die aus verschiedenen

gesellschaftlichen Kräften aufsteigen und
Spontaneität mit Nähe zu den
hilfsbedürftigen Menschen verbinden» (28.
b). Als ob es noch nötig wäre, fügt der

Papst hinzu: «Die Kirche ist eine solche

lebendige Kraft.»
Mehl- und Seelsorge anstelle der

Unparteilichkeit und Objektivität des

Rechts in der Zuteilung existenzsichernder

Ressourcen? «Nächstenliebe»

statt «Solidarität»? «Deus Caritas» als
ein weiteres konservatives Plädoyer für
das «Ersäufen des Rechts im Mistloch
der Gnade» (J.H. Pestalozzi)? Ratzinger
geht jedenfalls von einem Solidaritätsbegriffaus,

der nichts gemein hat mit einer

«Steuerungsform des rechtsverbindlichen

Ausgleichs» (Friedhelm Hengsbach in
diesem Heft). Der Begriff verschwimmt

in einer Grauzone von «Beihilfen oder

Steuererleichterungen» des Staates einerseits

und von «beträchtlichen Geldmitteln»

der «humanitären Vereinigungen»
andererseits (30.a). Wobei das «kirchliche

Liebeshandeln» natürlich mehr sein

soll «als eine Variante im allgemeinen
Wohlfahrtswesen» (31) - und damit ja
wohl auch vom Staat die «beträchtlichen
Geldmittel» erwarten darf, die nötig
sind, um ihn sozialpolitisch zu
konkurrenzieren...

Komplementärideologie des
Neoliberalismus?
Wie einst die Befreiungstheologen warnt
Ratzinger nun auch die in der kirchlichen
Caritas tätigen «Mitarbeiter», sie sollten

sich ja «nicht nach den Ideologien
der Weltverbesserung richten» (33). Die
«Entwicklung der Welt zum Besseren
hin» bleibe vielmehr den «Christen»
vorbehalten (30.b). Was aber «christlich»
ist, entscheidet der Papst. Und der sagt,
«christliches Liebeshandeln» sei «nicht
ein Mittel ideologisch gesteuerter
Weltveränderung» (3i.b). Was wiederum
mit «Ideologie» rein gar nichts zu tun
hat...

Unter die «Ideologien der Weltverbesserung»

rubriziert der Papst seinen

Lieblingsfeind, den Marxismus. Was
«Marxismus» ist, wusste Ratzinger stets besser

als die Marxisten selbst. Schon im Kampf
gegen die Theologie der Befreiung hatte
der damalige Chef der Glaubenskongregation

definiert, was «Marxismus» ist
und gefälligst zu sein habe. Auch «Deus

Caritas» bedient sich verschiedener
Versatzstücke aus der Mottenkiste des

bürgerlichen Antikommunismus. So

unterstellt Ratzinger dem Marxismus eine

«Verelendungsstrategie», die behaupte,
«wer in einer Situation ungerechter
Herrschaft dem Menschen karitativ helfe,

stelle sich faktisch in den Dienst des

bestehenden Unrechtssystems, indem er
es scheinbar, wenigstens bis zu einem
gewissen Grad, erträglich mache» (31.b).

Natürlich haben Marxismus und

140



Sozialismus betont - was Ratzinger
ihnen vorwirft -, «die Armen brauchten
nicht Liebeswerke, sondern Gerechtigkeit»

(26). Marxismus und Sozialismus
wollten damit aber nicht die Liebe aus
der Gesellschaft verbannen, sondern die

Hypokrisie eines verbürgerlichten
Christentums entlarven, das an die
Barmherzigkeit der Reichen appellierte und
die Armen im übrigen auf das Jenseits
vertröstete. Bereits die erste Sozialenzyklika

«Rerum novarum» 1891 warnte
die «Proletarier» davor, das kapitalistische

System ändern zu wollen. Dem
stehe «die natürliche Ungleichheit der
Menschen» entgegen. Wer darunter leide,

möge sich damit trösten, dass «Armut
keine Schande ist» und «Reichtum nicht
von Schmerz befreit, noch irgendwie
von Vorteil ist für das ewige Glück im
Jenseits». Schliesslich habe Gott uns die
«Erde als Verbannungsort, nicht etwa als

bleibende Stätte angewiesen»...
In die paternalistische Mentalität

dieser ersten Sozialenzyklika fällt «Deus
Caritas» zurück. Die «Endlosigkeit der
Not» dürfe den Menschen, so der Papst,
nicht dazu verleiten, dass er «sich zum
Richter Gottes erhebt und ihn anklagt,
das Elend zuzulassen» (37). Wieder fällt
ein Generalverdacht auf die «Ideologie,
die vorgibt, nun das zu tun, was Gottes
Weltregierung allem Anschein nach nicht
ausrichtet - die universale Lösung des

Ganzen» (36). Ist die Endlosigkeit der
Not etwa Gottes Wille? Pfuscht Gott
ins Handwerk, wer sich für soziale
Gerechtigkeit einsetzt und gegen ein System

kämpft, das die Endlosigkeit der Not
hervorbringt? Wenn das die Meinung von
«Deus Caritas» sein sollte, dann wäre diese

Enzyklika nicht nur ein Rückfall in das

Denken von «Rerum novarum», sondern
auch eine «Verächtlichmachung Gottes
und des Menschen», wie sie hier freilich
dem Marxismus vorgeworfen wird (31.
c). Den Armen ihr Recht vorzuenthalten

und ihnen dafür Liebe anzubieten,
ist lieblos.

Der «Traum» des Marxismus sei «zer¬

ronnen», triumphiert Papst Ratzinger
(27). Fragt sich nur, welche
Phantomschmerzen ihn befallen, dass er es für
nötig findet, sich mit diesem selbstgefertigten

Popanz in einer Enzyklika des

21. Jahrhunderts auseinanderzusetzen.
Vor allem aber fragt sich, warum der
Papst hier mit keinem Wort auf die alles
beherrschende - jedenfalls alles beherrschen

wollende - Heilslehre des Neoliberalismus

eingeht. Unter die «Ideologien
der Weltverbesserung» scheint er sie
nicht zählen zu wollen. Aber vielleicht
kann er ganz gut mit einer Ideologie
leben, die in der sozialen Gerechtigkeit
ein «Schlagwort des Sozialismus» (F.A. v.

Hayek) sieht und die Armen noch so gern
der «privaten Wohltätigkeit» überlässt.
Dann aber wäre aus der Soziallehre der
Kirche eine Komplementärideologie des

Neoliberalismus geworden.
Bleiben wir ganz unideologisch: Die

Endlosigkeit der Not besteht heute aus
den 100 000 Menschen, die (laut FAO)
täglich an Hunger oder an den Folgen
des Hungers sterben, aus den (laut
Weltbank) 1,8 Milliarden «extrem
Armen», die mit weniger als einem Dollar
pro Tag auskommen müssen, aus einer
gigantischen Auslandschuld von 2000
Milliarden Dollar, unter deren Würgegriff

die Dritte Welt leidet... Darüber
schweigt die neue Enzyklika ebenso
wie über die nahende Klimakatastrophe.

Was getan werden müsste, damit
es innerhalb und ausserhalb der Kirche
«keine Notleidenden» mehr gibt, scheint
den Papst nicht wirklich zu interessieren.

Entgegen dem schönen Schein geht
es Ratzinger um seine Kirche, nicht um die
Menschen. •

1 Enzyklika «Deus Caritas est» vom 25. Dezember

2005, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls,
Nr. 171, hg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 2006. Die Zahlen in Klammern

geben die Artikel der Enzyklika wieder.

141


	Zeichen der Zeit : "Deus caritas" oder Die Phantomschmerzen des Papstes

