
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 4

Artikel: "Gott in deiner Gnade - verwandle die Welt"

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

«Gott in deiner Gnade
verwandle die Welt»

Vom 14. - 23. Februar 2006 hat im brasilianischen Porto
Alegre die 9. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ÖRK) stattgefunden. Zum ersten Mal seit dem
Bestehen des 1948 gegründeten Rates auf dem «katholischen
Kontinent». So war es auch nicht verwunderlich, dass man in
der topmodern ausgestatteten Päpstlichen Katholischen
Universität tagte, wenngleich die kathoHsche Kirche nicht
Mitglied des Rates ist.

«Gott in deiner Gnade - verwandle die Welt», hiess das

Thema, das übrigens in der portugiesischen Fassung -
transforma o mundo - mehr an eine Einladung zur aktiven
Beteiligung an der Transformation der Welt erinnerte. Dass Porto
Alegre, die Stadt des Weltsozialforums und des Widerstands

gegen eine menschen- und schöpfungsverachtende Globalisierung,

ein angemessener Ort für den ÖRK sei, hob auch der
brasilianische Präsident Lula da Silva in seiner Ansprache an
die Versammlung hervor.

Neben der Vollversammlung fand gleichzeitig eine Art
globaler Kirchentag statt, das sogenannte Mutirao (ein brasilianisches

Wort für Marktplatz), an dem fast 4000 Menschen

aus aller Welt teilnahmen. Das jeweilige Tagesthema der Ple-

narveranstaltungen wurde an insgesamt 130 themenzentrierten

Workshops des Mutirao vertieft. Es war eine lebendige
Fülle, die von den Müttern der Plaza del Mayo bis zu den

Selbsthilfegruppen südafrikanischer AIDS-Betroffener reichte,

vom Schweigemarsch der Frauen gegen Gewalt bis zur
brillanten Aufführung eines Stücks über Fair Trade durch das

Junge Theater des Schauspielhauses Düsseldorf. Auf dem

Mutirao sollten sich die rund 700 offiziellen Delegierten kundig

machen, was das «Volk Gottes» bewegt und diese
Erkenntnisse auch wieder einfliessen lassen in die Arbeit des

ÖRK. R.T.

Mehr Darstellung als Dialog
Die erste Auswertung der Tageseindrücke

gibt es meist im Bus zurück in die
Hotels. Ich komme mehrmals neben
deutsche Kollegen zu sitzen. Immer
wieder höre ich von ihnen, diese

Vollversammlung habe «keine Substanz».
Wenn ich nachfrage, haben die Gründe
hauptsächlich etwas mit der Konferenzmethodik

zu tun. Jetzt, fast eine Woche
nach Beginn der Vollversammlung breitet
sich nur der Eindruck einer Ökumene
vielfältiger, aber auch zerstreuter Anliegen

aus. Für Reaktionen auf die vielen

fernsehgerecht aufbereiteten Inputs blieb
keine Zeit, und so weiss man nicht, wo
die Kirchen eigentlich stehen in Bezug auf
die Fragen, die behandelt worden sind,
Einheit der Kirchen, Überwindung der

Armut, Alternativen zur Globalisierung,
christliche Identität und Verhältnis zu
anderen Religionen, Anwaltschaft für
Menschen und Schöpfung.

Weil die Plenarveranstaltungen mehr
der Darstellung als dem Dialog verpflichtet

waren, kam genau das zu kurz, was
für das neue Konsensverfahren
unabdingbar wäre: das öffentliche Gespräch.
Hier ginge es darum, im Hören auf alle

Meinungen und in einer weiterführenden
Denkbewegung solange an einer strittigen
Frage zu bleiben, bis alle einer erreichten
Position zustimmen können, oder eine

Minderheit ihre weiterhin abweichende
Position zum Ausdruck gebracht hat.

Immer wieder höre ich die Frage, ob
das Konsensverfahren überhaupt in der

Lage sei, heisse Eisen aufzugreifen. Die
Vergangenheit wird zitiert, dass es

prophetische Handlungen waren, etwa der

kompromisslose Einsatz gegen den

Rassismus, der dem ÖRK ein Gesicht verliehen

und ihm Respekt eingetragen hätte.
Im Konsens, wo man für jeden Schritt
Sympathie und Akzeptanz brauche, habe

man das nicht durchziehen können.

Kritik an «Bischof Bush»
Heute bin ich im Bus neben eine alte

Freundin, Ruth Moraima, zu sitzen

132



gekommen, eine Dalit Theologin aus
Indien. Wir haben Rückschau gehalten
und zu meinem Erstaunen hat sie die

vergangenen Tage völlig anders beurteilt.

Die Präsentationen von Christen
und Christinnen aus aller Welt (die mir
monologisch und überladen vorkamen)
und die Verschiedenartigkeit der
Umstände, in denen sie leben, hätten sie

tief beeindruckt. Hier seien Dinge zur
Sprache gekommen, die man im
Informationswust der von westlichen Interessen

beherrschten Medien nicht zu hören
bekommt: Etwa der leidenschaftliche
Aufruf des Uganders Olara Otunnu
vom Netzwerk «Children Affected by
Armed Conflict», der von seit Jahren
schwelenden genozidartigen Zuständen
in den nordugandischen Provinzen Acoli,
Lango und Teso sprach, vom unvorstellbaren

Elend, das dort Frauen und Kinder
besonders hart treffe, und der aufrief zu
einer Politik des «Naming and Shaming»,
welche die Übeltäter international an den

Pranger stellt.
Den Offenen Brief der US-amerikanischen

Kirchenkonferenz an die
Vollversammlung fand Ruth besonders
bewegend. In diesem Brief beklagten die
US-Kirchenführer den Krieg im Irak, der
universelle Normen der Gerechtigkeit
und der Menschenrechte verletzt habe
und gegen den sie sich nicht ausreichend

zur Wehr gesetzt hätten. Auf die vielen
Beweise der Solidarität der internationalen

Gemeinschaft nach dem n.
September 2001 hätten die USA geantwortet,

indem sie «Terror auf die wahrhaft
Verwundbaren unter unseren globalen
Nachbarn herabsandten».

«Ansonsten tritt Präsident Bush als der
oberste Hirte des Empire auf», meinte
Eunice Santana, eine ehemalige Präsidentin
des ÖRK aus Puerto Rico, «BischofBush

segnet die völkerrechtswidrigen
Handlungen der USA ab, und erklärt sie zum
Willen Gottes. Der Ökumenische Rat
macht die Perspektive der Opfer sichtbar,

das ist Teil seines Zeugnisses in der
Welt.»

Diversität und Pluralität als heimliches

Leitmotiv
Diversität und Pluralität scheinen das
heimliche Leitmotiv der Vollversammlung

zu sein, eine Antwort sowohl auf
die Frage nach der Substanz als auch
ein Hinweis, wie denn die Welt verwandelt

werden soll. William Rowan, der
Erzbischof von Canterbury, spricht in
seiner Rede über christliche Identität
und religiöse Pluralität, von einer Welt
vielfältiger Perspektiven, in der es keine
ortlose Sicht gebe: «There is no view
from nowhere.» Ein neuer Blick auf
unsere christliche Identität könnte vielleicht
entstehen, «wenn wir für einen Moment

.s. yyyy

^ÊKr

das Christentum als ein Ideensystem
vergessen und uns statt dessen auf den Ort
konzentrieren, den Jesus, der Gesalbte,
in der Welt einnimmt, und darauf, was
an diesem Ort möglich wird... Christliche

Identität bedeutet, an diesem Ort
gegenwärtig zu sein.» Dieser
Perspektivenwechsel nötigt uns, in einer Welt
pluraler Werte und Sinnerklärungen die

Verteidigung von Positionen aufzugeben und
unsere Kraft auf die konkrete Gestaltung
des Lebens in der Nachfolge zu verwenden,

was vorrangig keine theologische,
sondern eine spirituelle Aufgabe ist.

Die in den 348 Mitgliedskirchen des

Ökumenischen Rates vertretenen
Christinnen und Christen aus allen Ecken und
Enden der Welt machen klar, dass der

Junge Menschen
fordern ihren Platz
im Ökumene-Schiff.

133



Ort Jesu überall ist, in allen Kulturen,
Sprachen und Lebensschicksalen. Dieser
Ort ist nicht der Einheitsentwurf des

globalen imperialen Projekts, sondern es ist
die differenzierte Wahrnehmung der
Verschiedenheit der Formen und Umstände,
in denen Christinnen und Christen ihre
Beziehung zu Gott und zur Gemeinschaft

von Menschen und Erde ausdrücken.
Dies sei vor allem für christliche
Minderheiten (etwa in den mehrheitlich
muslimischen Ländern des Mittleren Ostens)
eine grosse Herausforderung.

Irgendwie ist die geschmähte Methodik

der Vollversammlung Ausdruck dieser

Diversität - sie lässt die vielen Stimmen

s

Die Spitzen des ÖRK
mit Lula.

zu Wort kommen, sie löst Widersprüchlichkeiten

nicht auf, und immer wieder
bittet sie - in liturgischen Akten, mitten
in der Versammlung - um die
transformierende Gnade Gottes

Gefährdung der Urvölker
Auf dem Mutirao treffe ich Vertreter
und Vertreterinnen indigener Völker,
Aymara, Qechua aus Bolivien, Dalit,
Unberührbare aus Indien, Indianer und
Indianerinnen aus Nordamerika, Aborigines

aus Australien und den Philippinen,
Sami aus Lappland. Immer, wenn ich mit
ihnen ins Gespräch kommen will, möchten

sie mir etwas verkaufen, Webstoffe,
Taschen, kleine Souvenirs. Ich merke,
sie warten auf das Geld, und das wir¬

kungsvollste Interesse, das ich ihnen
entgegenbringen kann, ist, etwas zu kaufen.
Die Suche nach Würde und Identität ist
nicht zu trennen von der Suche nach den
materiellen Grundlagen des Lebens.

In einem Mutirao-Seminar über
Probleme indigener Völker treffe ich später
Graeme Mundine, der beim Australischen
Kirchenrat für Anliegen der Ureinwohner

verantwortlich ist. Landverlust und
Sprachverlust nennt er als Hauptprobleme

indigener Völker.
Die Wirtschaftsweise der Globalisierung

frisst sowohl das Land auf, und das

heisst die Seele der Urvölker, als auch
die Sprachen, deren Erhaltung sich nicht
rechnet in den ökonomischen Kalkülen.
«Damit verlieren wir aber viel mehr als

nur die Sprache, zum Beispiel die Riten
und Symbole, mit denen wir unseren
Respekt vor der Erde ausdrücken - hier in
Porto Alegre sind wir nicht von den
Indios willkommen geheissen worden, wie
das zum Beispiel bei der 6.VollVersammlung

in Canberra 1991 der Fall war, als

australische Aborigines in einer heiligen
Zeremonie die Teilnehmenden auf ihrer
Erde begrüssten.» Ich erinnere mich, wie
tief mich dieses Ritual damals
beeindruckt hat, und wie viele Kontroversen
und Ängste vor «Heidnischem» es bei
manchen KirchenVertretern auslöste!

Am Nachmittag besuche ich einen

Workshop der bolivianischen Aymara
Frauen: Ihre Berichte von Erfahrungen
häuslicher Gewalt zeigen mir, dass die

indigene Kultur keine heile Welt ist, dass

auch dort patriarchale Herrschaftsmuster

spielen, entweder immer schon
vorhanden waren oder importiert wurden
durch die Kolonialherren, was oft nicht
mehr feststellbar ist, so unumkehrbar
zerstört sind die fragilen Kulturen dieser

Völker.

Ethischer Bankrott einer Welt der
Ungleichheit
«Etwas ist grundlegend falsch, wenn am
Beginn des 21. Jahrhunderts das Vermögen

der drei reichsten Menschen der Welt

134



das gesamte Bruttoinlandprodukt der

48 am wenigsten entwickelten Länder
übersteigt», heisst es im Rechenschaftsbericht

des ÖRK-Generalsekretärs Sam

Kobia aus Kenia. «Wenn nach wie vor
die reale Gefahr besteht, dass zu unseren
Lebzeiten Atomwaffen zum Einsatz
gebracht werden. Es ist etwas entsetzlich
falsch, wenn Kinder in die Prostitution
verkauft werden... und wenn Menschen
immer noch Unterdrückung leiden, weil
sie einer bestimmen ethnischen Gruppe,
Rasse oder Kaste angehören... Mit
politischen Argumenten und wirtschaftlichen
Begründungsversuchen lässt sich der
ethische Bankrott einer Welt, in der ein
solches Mass an Ungleichheit herrscht,
nicht wegdiskutieren. Wir müssen spirituell

solide verankert sein, damit wir uns
dieser Realität stellen können. »

Der Weg zur Überwindung dieser
Zustände hat für Kobia etwas mit der

Neuordnung von Beziehungen zu tun. Er
bringt das Konzept der « transformativen
Gerechtigkeit» ins Spiel. Traditionell habe

der ÖRK Gerechtigkeit restaurativ
verstanden, als Wiederherstellung eines
als ursprünglich vorgestellten Zustands.
Heute sei klar, dass Jahrhunderte des

Unrechts jeglicher Form nicht einfach
ausgelöscht werden könnten. Transformative

Gerechtigkeit sei deshalb auf eine

Neuordnung der Beziehungen gerichtet,
mit dem Ziel, Unterdrückung und
Beherrschung zu überwinden und Heilung
und Versöhnung aller zu ermöglichen. So

hat der Ökumenische Rat in den vergangenen

Jahren die Frage der Gerechtigkeit
in Beziehungen (auch zwischen den
Kirchen) als eine Frage der Neugestaltung
der Machtverhältnisse aufgenommen,
etwa in der Arbeit der Sonderkommission

zur Orthodoxen-Mitarbeit im ÖRK.
Vielleicht beinhaltet dieser Ansatz die

Chance, auch die Frage nach der Identität

nicht bloss im Sinn von Tradition
zu verstehen, sondern fluider, als Zulassen

der Möglichkeit, selbst verändert zu
werden, wenn wir uns miteinander um
grössere Gerechtigkeit mühen.

Für eine alternative Globalisierung
Dazu gehört auch die Erkundung von
«Handlungsmöglichkeiten für eine
alternative Globalisierung im Dienst von
Menschen und Erde», ein Prozess, der

unter dem Titel Ag.4PE verschiedene
Initiativen zusammenfasse «Die Logik der

Globalisierung muss durch ein alternatives

Lebenskonzept, nämlich das der
Gemeinschaft in Vielfalt, in Frage gestellt
werden», hatte die 8. Vollversammlung
des ÖRK schon 1998 gefordert. Seither
hat der Rat in rund 25 globalen und
regionalen Initiativen Alternativen zum
Globalisierungsprozess erarbeitet. Einige
dieser Initiativen gingen von den kon-

3BÌXT

À

1
fessionellen Weltbünden aus, etwa das

Bekenntnis von Accra 2004 und der dort
vom Reformierten Weltbund geschlossene

«Bund für Gerechtigkeit» oder der
«Aufruf zur Beteiligung an der Verwandlung

der wirtschaftlichen Globalisierung»
des Lutherischen Weltbunds in Winnipeg
2003. Einige entstanden bei den

Vorbereitungstreffen einer Serie von Gesprächen
zwischen dem ÖRK und Weltbank/IWF,
die unter dem Titel «Leidenschaft für
eine andere Welt» stattgefunden haben.
Weitere wurden in regionalen Treffen in
Afrika, Asien und Lateinamerika sowie
an einer globalen Frauenkonsultation in
Manila erarbeitet.

Der Prozess hat auch zahlreiche
Kooperationen zu Einzelfragen zwischen

Diversität der
Gesichter - beim
Sonntagsbesuch in einer
Pfingstgemeinde. In
der Mitte: Christoph
Stückelberger.

135



Das Logo der
Vollversammlung - ein
Geschenk der
lateinamerikanischen

Kirchen (Bilder:
Fotodienst des ÖRK).

Kirchen angeregt. Die schweizerische
Ökumenische Erklärung zum «Wasser
als Menschenrecht und als öffentliches
Gut» (die sich entschieden und mit
konkreten Massnahmen gegen den Trend zur
Privatisierung des Wassers wehrt -
dokumentiert in: NW 2/06, S. 6of.) kann
dabei als gelungenes Beispiel kirchlicher
Kooperation zwischen den evangelischen
Kirchenbünden und den katholischen
Bischofskonferenzen in der Schweiz und in
Brasilien bezeichnet werden.

Diskussionen hat es also seit Harare

genug gegeben. «Jetzt warten viele darauf,

dass wir über die Proklamationen
hinausgehen», forderte der Berliner
Bischof und EKD-Ratsvorsitzende Wolfgang

Huber: «Auch Christen, die selbst
wirtschaftliche Verantwortung tragen
oder in internationalen Institutionen
arbeiten, hoffen in dieser Hinsicht auf die
Stimme ihrer Kirchen, denn sie wollen
sich beteiligen an einer Globalisierung
der Gerechtigkeit und der Solidarität.»

Angesichts dieser hochgespannten
Erwartung nimmt sich der Agape-Aufruf
eher moderat aus. Es handelt sich um
acht in einen liturgischen Rahmen gebettete

Selbstverpflichtungen, die sich für
Beseitigung der Armut, Kontrolle über das

Gebaren aller am Wirtschaftsleben
Beteiligten, fairen Handel, den Kampf gegen
die Privatisierung öffentlicher Güter und

Tf/1 s, *t
s

***

Dienstleistungen, nachhaltige Nutzung
aller Ressourcen und selbstbestimmte
Arbeit einsetzen. Die Form der
Selbstverpflichtung signalisiert entschlossene
Bescheidenheit - wer anders als wir selber
soll denn die Transformation bewirken?
Sie lässt aber auch völlig offen, wer sich

hinter dem «wir» verbirgt. Sind es die

Kirchen, die in Bezug auf die Globalisierung

- wie die heftigen Diskussionen um
das Bekenntnis von Accra gezeigt haben

-keineswegs einer Meinung sind? Sind es

die religiös Motivierten der alternativen
Szene oder gar die von Bischof Huber
zitierten Christen in Entscheidungspositionen,

die auf eine klare Stellungnahme
der Kirchen warten? Und welche
Entscheidungsträger sind angesprochen?
Regierungen und Regierungsorganisationen,

internationale Interessengruppen,
NGOs, die «Wirtschaft», Konzerne,
Finanzinstitutionen, Gewerkschaften?

Vielleicht entspricht die ungenaue
Formulierung eines inklusiven «wir»
(dessen Grad an Verbindlichkeit in
Bezug auf die genannten Massnahmen
nicht klar wird) dem Nebeneinander der

Verschiedenen, das auf dieser
Vollversammlung den Gesamteindruck geprägt
hat, und das in bestimmten Augenblicken
auch eine Gemeinschaft war. Man ist
zusammengeblieben im Ökumenischen

Rat, man hat sich nach den zum Teil
heftigen Auseinandersetzungen mit
den orthodoxen Kirchen nach Harare
wieder gefunden und Massnahmen für
ein besseres Zusammenleben erarbeitet

- was nicht zuletzt auch ein Verdienst
des armenisch-orthodoxen Vorsitzenden

Catholicos Aram I. war sowie des

bis 2004 amtierenden Generalsekretärs
Konrad Raiser. All dies aber um den
Preis eines spürbar wachsenden
Bedeutungsverlustes des ÖRK in der globalen
ökumenischen Landschaft.

Konfessionelle Weltbünde, die
römisch-katholische Kirche, die
Weltgemeinschaften der Evangelikalen und der

Pfingstkirchen, kirchliche Hilfswerke und

Spezialorganisationen haben ihre eigenen

136



ökumenischen Pläne. In dieser manchmal

verwirrenden Landschaft wird dem
ÖRK zwar immer noch die Rolle eines

«privilegierten Instruments» zugestanden,

aber die Mittel, die dafür nötig
wären, werden schmaler. Seit mehreren
Jahren zirkuliert ausserdem die Idee eines

«Global Forum», einer ökumenischen
Plattform all dieser verschiedenen

Akteure, die umfassender wäre als der
Ökumenische Rat der Kirchen (deren Grad
an Verbindlichkeit aber noch offen ist)
und die im November 2007 zum ersten
Mal zusammentreten soll.

Einheit im Dienst an der Welt
Meine orthodoxe Freundin Teny Simo-
nian hat mir ziemlich entsetzt erzählt,
ein Pfarrer aus dem Pazifik habe nicht
gewusst, was das nizänische Glaubensbekenntnis

sei, das im Ekklesiologie-Doku-
ment als verbindliche christliche Grundlage

genannt wird. «Ich hoffe, dass er
wenigstens etwas von der Geschichte
seiner Kirche im Pazifik versteht», habe
ich zu scherzen versucht. Später reden
wir darüber, aus welcher Vergangenheit
sich das ökumenische «wir» speist.

Zu Beginn der modernen ökumenischen

Bewegung war es der Wunsch
nach einem dauerhaften Frieden
zwischen den Völkern Europas, später der

Kampf gegen Rassismus, der konziliare
Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung und die
Dekaden der Kirchen in Solidarität mit
den Frauen und zur Überwindung der
Gewalt. Die ökumenische Gemeinschaft
ist gewachsen in dem Mass, in dem man
heraustrat aus sich selbst und sich
gemeinsam einer anspruchsvollen Aufgabe

widmete. Über diese Aufgaben hat
man gestritten, Verständigung erreicht
und auch Beziehungen und Machtverhältnisse

neu gestaltet. An ihnen ist ein

grosses Mass an Einheit im Dienst an der
Welt gewachsen.

In der Frage christlicher Identität, die
hier ständig verhandelt wird, spielt aber
Konfession wieder eine wichtige Rolle

als Ort der Beheimatung und Würde
im Zugriff der als westlich und säkular

empfundenen Globalisierung. Die
strittigen Punkte scheinen sich verlagert
zu haben auf die innerkirchlichen,
konfessionell geprägten Themen. Die zehn

«Fragen an die Kirchen» des Ekklesi-
ologie-Dokuments lesen sich teilweise
wie ein Ökumenisches ABC: «Wie weit
kann jede Kirche sich am gemeinsamen
Gebet und am Gottesdienst der anderen

beteiligen?» - und zeigen, dass die Ziele
in dieser Hinsicht bescheiden geworden
sind - oder ehrlich!

Zum Schlussgottesdienst wurde ein
leerer Abendmahlsbecher hereingetragen.

Da frage ich mich, wie lange noch
sollen wir das ertragen? Wie lange soll
die eigene Position herhalten, um einander

auszugrenzen und klein zu machen?
«Niemand ist Outsider, alle gehören dazu,
alle umfängt die göttliche Umarmung»,
hat uns Erzbischof Tutu zugerufen. Weil
ich lokal dazugehöre, bin ich reformiert
oder katholisch oder orthodox. Aber
das ist bloss meine kleine Identität. «Wir
gehören dazu», heisst doch gleichzeitig:
«wir gehören zu Christus». Wir haben
eine viel grössere Identität, die nicht aus-
schliesst, sondern einschliesst. Beim
Anblick des leeren Bechers sind mir Tränen
der Wut in die Augen gestiegen, weil ich
in diesem Moment ganz sicher war, das

dies nicht Gottes Wille sein kann. Wir
müssen nicht aus der Eucharistie einen
Prüfstein für unsere je verschiedenen
Identitäten machen. Die gegenseitige
Nicht-Anerkennung der Verschiedenen
läuft dem Konzept der «Gemeinschaft in
Verschiedenheit» zuwider, für das diese

Vollversammlung sich so leidenschaftlich

eingesetzt hat. Nur gemeinsam können
wir menschlich sein, hat Desmond Tutu
gesagt.

Nur gemeinsam können wir Kirche
sein! •

(Alle Zitate entstammen

der
Konferenzdokumentation und
können unter www.
wcc-assembly. info
abgerufen werden.)

137


	"Gott in deiner Gnade - verwandle die Welt"

