
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 2

Artikel: Vom neoliberalen Kapitalismus zu einer lebensdienlichen Wirtschaft

Autor: Kaiser, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unerwartete Kapitalismusdebatte
Als am 17. April 2005 die Bildzeitung
die Ausführungen des SPD-Vorsitzenden
Franz Müntefering mit der Überschrift
«Manche Finanzinvestoren fallen wie
Heuschrecken über Unternehmen her»

zusammenfasste, da wurde in Deutschland

eine breite, heftige und zunächst

völlig unerwartete Kapitalismusdebatte
angeschoben. Man mag Münteferings
Tiervergleich als einen gefährlichen
Umgang mit Metaphern kritisieren, doch
hat diese harsche Kapitalismuskritik ihre

Gründe: Wenn in Deutschland rund

73 % der Bevölkerung glauben, dass die

Zeiten härter geworden sind, 45 % Angst
haben, dass ihr Einkommen sinken wird,
54% denken, dass die Zahl der Stellenlosen

in einem Jahr grösser sein wird,
82% die Ungleichheit durch die Politik
verschärft sehen und nur noch 25% eine

gute Meinung vom Kapitalismus haben,
dann wird deutlich, dass Staat wie
Wirtschaft in eine tiefe Sinn- und Legitimationskrise

geraten sind. Oder wie es Peter
Ulrich, der St. Galler Wirtschaftsethiker,
formuliert hat: «Das grosse Unbehagen
kommt daher, dass die Entwicklung des

<neuen> Kapitalismus als nur zum Vorteil
weniger empfunden wird. Die Volkswirtschaft

ist immer weniger die Wirtschaft
des Volkes.»

Die Kapitalismusdebatte, die in
Deutschland heftig in Gang gekommen
ist, wurde und wird in der Schweiz noch
in einer sehr zurückhaltenden Weise

geführt. Gründe für eine ebenfalls heftige

Diskussion bei uns gäbe es genug:
Mietkosten werden zum Armutsrisiko,
die Zahl der working poor und der in
Armut lebenden Menschen nimmt zu,
Arbeit wird ausgelagert, 71% verbinden
mit der Stellenlosigkeit die grösste Sorge,

die Disparität zwischen dem tiefsten
und dem höchsten Salär für einen
Vollzeitjob vergrössert sich, die Feinstaubbelastung

ist gravierend und erhöht das

Krebsrisiko, Teile von Gletschern werden
mit speziellen Kunststofffolien vor dem
weiteren Abschmelzen geschützt, unser

Helmut Kaiser

Vom neoliberalen
Kapitalismus zu einer
lebensdienlichen
Wirtschaft

Die neoliberal-kapitalistische Marktwirtschaft befindet sich
in einer Legitimations- und Sinnkrise. Noch wird diese Realität

in Politik und Wirtschaft weitgehend verdrängt. Ursache

der Verdrängung sind partikulare Macht- und Profitinteressen.

Worin aber besteht die Legitimations- und Sinnkrise?
Und wie wird sie überwunden? Helmut Kaiser, Sozial- und
Wirtschaftsethiker mit Lehrauftrag an der Universität Zürich
sowie reformierter Pfarrer in Spiez, macht sich Gedanken
über die Wirtschaftsdemokratie als Alternative jenseits des

kapitalistischen Grundmodells einerseits und des

zusammengebrochenen realsozialistischen Systems anderseits. Unser
Autor arbeitet zurzeit an einem Buch, das noch dieses Jahr
unter dem Titel «Lebensdienlich Wirtschaften. Grundlegung
einer ethischen Ökonomie im Kontext der Globalisierung»
erscheinen soll. Red.

39



wirtschaftlicher Wohlstand basiert auf
menschenunwürdigen Arbeitsbedingungen

in China und anderswo.
Bemerkenswert ist, dass sich auch

Aktionär/innen mehr und mehr kritisch
gegenüber Verwaltungsräten verhalten,
wie der Fall Nestlé Mitte April 2005
gezeigt hat, als die Anträge der
Anlagestiftung Ethos gegen das Doppelmandat
von Peter Brabeck - Konzernchef und
neu Verwaltungsratspräsident - an der

Generalversammlung eine überraschend

grosse Zustimmung (35,94%) erreichten.

Mit dieser Abstimmung wie mit
der knappen Annahme der Revision des

Arbeitsgesetzes am 27. November 2005
leuchtet noch ganz klein das Licht der
Wirtschaftsdemokratie auf, die es neu
zu denken gilt!

Von welcher Marktwirtschaft spreche
ich? Gemeint ist jenes ordnungspolitische
Modell, das sich nach der Wende von
1989 als Erfolgsmodell etabliert hat und
das ich an anderer Stelle als neolibera-
listisch - d.h. organisiert nach den

Prinzipien der Privatisierung, Liberalisierung
und Globalisierung - bezeichnet habe.1
Seine Grundlage ist das kapitalistische
System, Kapitalismus definiert als eine

Wirtschaftsweise, bei der dem gewinn-
maximierenden Selbstinteresse der
Kapitaleigner oder Kapitalverwerter oberste
Priorität zukommt.2

Eine Sinn- und Legitimationskrise
Sinn- und Legitimationskrise bedeutet
ethisch, dass die Wirtschaft nicht mehr
weiss, warum es sie gibt.

«Wirtschaft gibt es, weil es den
Menschen gibt.» Diesen Satz hat Peter Ulrich
als Wirtschaftsethiker philosophischökonomischer

Herkunft einem zentralen

Kapitel in seinem bisherigen Hauptwerk
als Leitsatz vorangestellt.3 Die Feststellung

stammt vom theologischen
Wirtschaftsethiker Arthur Rich (1910-1992),
wobei der Kontext dieses Satzes bei Rieh

wichtig ist. Auch die Wirtschaft kennt
in ihrer spezifischen Fragestellung «Was

soll wann wie viel für wen produziert

werden?» die Sinnfrage. «Darum vermag
auch keine Ökonomie von der Realität
des Menschen in seinen Bedürfnissen,
Wünschen, Hoffnungen usw. als der un-
abdinglichen Voraussetzung allen
Wirtschaftens abzusehen.»4

Alles Wirtschaften, alle ökonomischen
Modelle, die spezielle ökonomische
Betrachtungsweise haben als unabdingbare
Voraussetzung die Tatsache, dass es den
Menschen gibt. Damit wird der Mensch
in den Mittelpunkt des Wirtschaftens
gestellt, jedoch nicht in einem abstrakt-
ökonomistischen Sinne als
Produktionsfaktor, Kaufkraft, Humankapital,
vielmehr als Mensch mit existentiellen
Grundbedürfnissen und dem Anspruch
auf umfassende Entfaltungsmöglichkeiten

im Rahmen der ökologischen
Nachhaltigkeit. Der «humane Zweck»
des Wirtschaftens und der Wirtschaft
erweist sich als «Lebensdienlichkeit».

Mit diesem Begriff der Lebensdienlichkeit

folgt Arthur Rieh der Formulierung

seines Vorgängers in Zürich,
Emil Brunner: «Die Dienlichkeit, die
Lebensdienlichkeit, ist der primäre
gottgewollte Zweck der Wirtschaft.»5
Lebensdienlichkeit ist die Grundlage der
protestantischen Wirtschaftsethik. Ein
einziger exegetischer Hinweis soll genügen:

«Der Sabbat ist um des Menschen
willen gemacht und nicht der Mensch um
des Sabbat willen» (Markus 27,2).

Es kommt nicht von ungefähr, dass Peter

Ulrich in seiner wirtschaftsethischen
Grundlagenreflexion Arthur Rieh zitiert,
weil sich von dieser Feststellung aus die
Merkmale einer lebensdienlichen
Wirtschaft entfalten lassen. Wenn nämlich
Wirtschaften Werte schaffen heisst, dann
darf das entscheidende Mass nicht die

Schaffung von Marktwerten (Gewinn,
Shareholdervalue) sein, sondern allen
Sachzwängen zum Trotz die Lebensdienlichkeit

für den Menschen.
Eine realistische Beschreibung der

sozialen Marktwirtschaft auf der Grundlage

des kapitalistischen Systems zeigt,
dass die Sinnfrage - welche Werte sollen

40



geschaffen werden? - wie die Legitimationsfrage

- für wen sollen die Werte
geschaffen werden? - durch die folgenden
Realitäten bestimmt wird6:

- in der Sonntagspredigt für Wettbewerb

- in der Werktagspraxis für Wettbewerbsbehinderung

- die Gewinne privat und die Kosten
dem Staat

- die Dominanz der Finanz

- wer da hat, dem wird gegeben

- systeminhärente Kurzsichtigkeit

- Demokratie als deklarierter «Störfaktor»

- fehlgeleitete Wirtschaftseliten.
Das heisst, dass das aktuelle

Wirtschaften eine einfältige Effizienz aufweist
und nur teilweise den ethischen Zwecken
gerecht wird7:

- Der fundamentale Zweck der
Wirtschaft ist es, die Grundbedürfnisse des

Menschen zu befriedigen, «nämlich zu
leben, materiell sicherer zu leben, sich

zu mehren und als Individuum wie als

Gesellschaft zu entwickeln».
Es ist sicher zutreffend, dass die

kapitalistische Marktwirtschaft in den

europäischen Ländern eine hohe Produktivität

aufweist und hoch effizient ist, was
das Güter- und Dienstleistungsangebot
anbelangt. Unsere Wirtschaft ist
wohlstandsfördernd und wir leben in einer
Überflussgesellschaft, wobei aber sofort
die Gerechtigkeitsperspektive zu beachten

ist!

- Der humane Zweck der Wirtschaft
besteht darin, dass der Mensch durch die
Wirtschaft nicht nur leben kann, «er soll
in ihr auch menschlich leben können».
Die Wirtschaft soll nicht nur eine effiziente

Realisierung ihres fundamentalen
Ziels ermöglichen, sie muss selbst nach
humanen Prinzipien ausgestaltet sein.

Bereits bei diesem Zweck gibt es ernsthafte

Kritikpunkte. Die Arbeitswelt ist
geprägt durch einen hohen Stress, und
von den einzelnen werden immer höhere

Leistungen verlangt. Fernsehsendungen
wie «Traumjob» bringen die Situation
in der Arbeitswelt zum Ausdruck: Ell¬

bogenmentalität, survival of the fittest,
Disziplinierung durch die mögliche
Entlassung. Zudem ist das Thema der

Partizipation völlig aus der Diskussion
verschwunden.

- Der soziale Zweck der Wirtschaft
bezieht sich auf die Verteilungsgerechtigkeit,

die Arthur Rieh nicht in einem

engen Sinne als Verteilung von Einkommen
oder Vermögen versteht, sondern als

Verteilung von Lebenslagen (Gerhard Weisser)

und Lebenschancen (John Rawls).
Bei diesem Zweck ist zu erinnern an die
zunehmende Zahl von working poor, an
die neue Armut sowie an «pervertierte
Lohndisparitäten»: «Vor 20Jahren galt

UFE, LIBERTY, ?URjw,r
oF Bi<£ Bucks

lO

F
rr

¦' 1to

*<%i.As>p^~-

die Faustregel, dass in einer Firma als

sozialer Organisation die Disparität
zwischen dem tiefsten und dem höchsten
Salär für einen Vollzeitjob 1:10 beträgt,
im Extremfall bei den Banken vielleicht
1:20. Beim Staat gelten heute noch diese

Verhältnisse, ebenso bei fast allen kleinen

und mittleren Unternehmen (KMU).
Dass sich dieses Verhältnis indes bei
Grosskonzernen wie UBS, CS, Nestlé,
Novartis zu einer Schere von 1:400 bis

1:500 geöffnet hat, hat weder mit Marktlöhnen

noch mit Leistung etwas zu tun;
es ist bloss der Ausfluss eines pervertierten

Machtsystems einer Wirtschafts-

41



elite, die ihre politisch-institutionelle und
ökonomische Macht jenseits aller
Wettbewerbsmechanismen zur persönlichen
Bereicherung missbraucht.»8

So entwickelt sich auch die Schweiz
mehr und mehr zu einer Zweidrittelsgesellschaft,

bei der das untere Drittel
kaum noch einen würdigen Lebensstandard

kennt. Diese Entwicklung, wie wir
sie von den USA her kennen, geht mit
sozialen Spannungen infolge von Stellen-

losigkeit, Gettoisierung, Verwahrlosung,
Obdachlosigkeit, Kriminalität einher.

Weltweit erweist sich die kapitalistische

Marktwirtschaft in ihrer
neoliberalen Ausgestaltung als ein tödliches

m tim
____GÈST YoJ

__S_Ì_____Wh MUT
BEAT

NE1V THÜ-f

I*
NY3*

TOtereato

û

CwfeATTï

System, weil nicht die Befriedigung der
menschlichen Bedürfnisse, sondern die
Akkumulation von Geldvermögen das

Ziel ist, das Armut nicht verringert,
sondern vergrössert. Im März 2001 formulierte

eine Konsultation des Reformierten
Weltbundes in Kapstadt:

«Das gegenwärtige System, das von
der hegemonialen imperialen Macht und
ihren Alliierten geschützt wird, ist wie
ein Krebsgeschwür. Es tötet das Leben

von Menschen und zerstört die Natur,
weil es alles Leben dem globalen Markt
unterwirft, welcher auf Kapitalwachstum

für die wenigen Eigentümer und das

Finanzkapital zielt, anstatt darauf, die
Bedürfnisse aller Menschen zu befrie¬

digen und für die Zukunft des Lebens

zu sorgen.»9

- Der ökologische Zweck der
Wirtschaft ist auf den Erhalt der natürlichen
Umwelt/Mitwelt ausgerichtet. Die Natur

bildet die Grundlage auch für die
Wirtschaft. Tatsache ist, dass wir heute
innert weniger Generationen Rohstoffe
irreversibel verbrauchen, welche die Erde
innerhalb von Millionen Jahren gebildet
hat. Die kapitalistische Marktwirtschaft
ist ökologisch blind, weil sie nur kurzfristig

denken und damit keine nachhaltige
Entwicklung in Gang setzen kann.

Nachhaltige Entwicklung vermag die
heutigen Bedürfnisse zu decken, ohne für
künftige Generationen die Möglichkeit
zu schmälern, ihre eigenen Bedürfnisse zu
befriedigen. Nachhaltigkeit setzt somit
ein Zeitverständnis mit einem langfristigen

Denken voraus, das Folgen
antizipiert und das gegenwärtige Handeln
an einer Zukunftsperspektive orientiert.
Das Verständnis von Zeit in der Ökonomie

- als Theorie und Praxis - blendet
jedoch diese Verantwortungsstruktur des

Handelns aus, weil es durch das Prinzip
«Zeit ist Geld» bestimmt wird. Ein
solches Handeln muss mit innerer Logik
lebensfeindlich werden!

Die Zeit drängt
Krisen, so Jürgen Habermas, entstehen

dann, «wenn die Struktur eines
Gesellschaftssystems weniger Möglichkeiten
der Problemlösung zulässt, als zur
Bestandeserhaltung des Systems in
Anspruch genommen werden müssten»10.

Nach dieser sozialwissenschaftlichen
Definition von Krise lassen sich die obigen

Überlegungen folgendermassen
zusammenfassen:

- Die kapitalistische Marktwirtschaft
kann keine systeminhärenten
Problemlösungen für die Legitimations- und
Sinnkrise anbieten. Im Kontext der
Globalisierung wird das Soziale und
Ökologische durch Liberalisierung,
Deregulierung und Privatisierung koloniali-
siert. Das heisst: Für die vier Zwecke der

42



Wirtschaft muss nach einer alternativen
Wirtschaftsordnung gesucht werden!

- In dieser Krisensituation gibt es eine
zweite Realität: Die politische Macht hat
sich bewusst der ökonomischen Macht
angepasst. Sie unterstützt gezielt die

Imperative des ökonomischen Systems

(Globalisierung, Liberalisierung,
Deregulierung, Privatisierung) und unterwirft
sich damit den Verwertungsbedingungen
des Kapitals. Die Marktlogik wird zur
Logik politischen Handelns. Der Staat
hat eine ökonomistische Transformation

erfahren. Dass heisst nicht, dass alles

ethisch Richtige nur noch ausserhalb des

bestehenden politischen Systems geschehen

kann! Es ist ja gerade das
parlamentarisch-demokratische System, das

Widersprüche, Freiräume und Alternativen
zulässt. Dies darf jedoch die Tatsache
der «Macht» gerade in diesem System
nicht vernebeln.

- Die hohe Unzufriedenheit der
Bevölkerung mit der aktuellen Situation
verweist auf einen wichtigen sozialpsychologischen

Sachverhalt. Der zunehmende
Wohlstand macht nicht glücklicher.
Verschiedene Untersuchungen in den
westlichen Industrieländern haben ergeben,
dass mit dem steigenden materiellen
Wohlstand die Lebenszufriedenheit

keineswegs wächst.11

Wirtschaftsdemokratie für ein
gerechtes und nachhaltiges Wirtschaften

Ein alternatives Modell für eine nachhaltige,

lebensdienliche Wirtschaft und
Gesellschaft muss bei den systeminhärent
nicht lösbaren Problemen des aktuellen
Wirtschaftens ansetzen. Stichworte dazu
sind:

i. Sinn als konsequente Lebensdienlichkeit

der Wirtschaft (Sinnfrage);
2. Gerechtigkeit einer Wirtschaft, die
allen Menschen dient (Legitimationsfrage);

3. Nachhaltigkeit des Wirtschaftens heute,

morgen und in ferner Zukunft (Frage
der Zukunftsfähigkeit).

Welches ordnungspolitische Modell
wird diesen drei Perspektiven gerecht?

i. Der Plansozialismus, so wie er in
der DDR oder der früheren Udssr
praktiziert wurde, ist kein Zukunftsmodell,
weil er das Verhältnis von Freiheit und

Gerechtigkeit nur so lösen konnte, dass

Unfreiheit, Barbarei und Willkür zu
Systemimperativen wurden.

2. Der Ordoliberalismus ist ein

System, bei dem die Marktwirtschaft zwar
sozial reguliert wird. Die Marktwirtschaft
mit ihren speziellen Ordnungsprinzipien

(dezentraler Entscheidungsprozess,
Prinzip der Konsumentensouveränität,
Wettbewerb als Koordinationsinstrument,

Lenkungsfunktion der Preise, Ge-

winnerzielung, privates Eigentum an
Produktionsmitteln) braucht eine

Rahmenordnung, damit die Wohlfahrtsziele
der Gesellschaft erreicht werden. Dieser
Ordoliberalismus wird jedoch in der
globalen Wirtschaft, bei der die Politik die

Systemimperative der Wirtschaft
übernommen hat, unwirksam in Bezug auf
die dringend zu lösenden ökologischen
und sozialen Probleme. Dies hat seinen
Grund auch darin, dass sich nach der
Wende von 1989 das kapitalistische System

als Erfolgsmodell etabliert hat, womit

jede ordnungspolitische Diskussion
als überflüssig betrachtet wurde und als

Folge davon das Soziale sich mehr und
mehr auflöst. Dieses System hat also kein
Veränderungspotential mehr in sich.

3. Da die rahmenpolitische Regulierung

der Marktprozesse im Konzept der
sozialen Marktwirtschaft nicht mehr
ausreicht, um die humanökologischen Ziele

zu erreichen und um die globale Armut
und Ungerechtigkeit zu überwinden,
müssen andere Konzepte wie dasjenige
des «Marktsozialismus» in die
Systemdiskussion miteinbezogen werden. Bei
diesem Modell wird der Marktmechanismus

für die Konsumgüter beibehalten,

der Wettbewerb bleibt ein unauf-
gebbares Funktionsprinzip. In Blick auf
den Investitionsbereich ist jedoch eine

gemeinwohlorientierte Planung instituti-

43



onell zu entwickeln. Hier müsste darüber
diskutiert werden, ob und inwiefern
Investitionen ab einer bestimmten Bedeutung

melde- oder genehmigungspflichtig
wären.12 Da bei diesem Modell jedoch
eine starke Machtansammlung in den
staatlichen oder verbandlichen Händen
und damit ein höchst problematisches
Demokratiedefizit besteht, muss nach
einem alternativen ordnungspolitischen
Modell gesucht werden, das jenseits des

kapitalistischen Grundmodells und des

zusammengebrochenen realsozialistischen

Systems zu situieren ist.

4. Die Alternative liegt in einer
Marktwirtschaft, die nicht bloss sozial-ökologisch

reguliert ist, sondern vielmehr auf
einer sozial-ökologischen Grundlage
steht. Dieses Modell muss (a) das industrielle

Wachstumsparadigma radikal
verändern und die Vorstellung überwinden,
dass sich die Umweltzerstörung allein
durch marktkonforme Mittel wie etwa
die strikte Anwendung des Verursacherprinzips

lösen Hesse. Auch die Internalisierung

externer Kosten - Kostenwahrheit

der Preise - ist als Strategie viel zu

wenig effizient - zeitlich wie faktisch. Im
übrigen zeichnet es die Unternehmen im
marktwirtschaftlichen System aus, dass

sie eher «kreative» Umgehungsstrategien
für die Internalisierung entwickeln als

die Umweltschäden ursächlich zu
vermeiden.

Diese sozial-ökologisch basierte
Marktwirtschaft muss (b) das Grundprinzip

des kapitalistischen Wirtschaftens

- «Orientierung aller einzelwirtschaftlichen

Aktivitäten am höchstmöglichsten
Gewinn» - aufgeben und damit die

«Subsumption des Menschen unter die
Sache Kapital»13 durch die Perspektive
der Betroffenen - der Menschen mit
ihren Bedürfnissen - ersetzen. Das ist dann
der Fall, wenn das Shareholderprinzip
durch das Stakeholderprinzip abgelöst
wird. Milton Friedmans Satz «the social

responsibility of business is to increase
its profits» drückt das monetäre
Gewinnprinzip der Anspruchsgruppen eines

Unternehmens aus. An die Stelle dieses

Shareholderprinzips muss die

Verantwortung aller von einem Betrieb Betroffenen

für die Realisierung der Sinnfrage,
der Legitimationsfrage, der Frage nach
der Zukunftsfähigkeit treten.

5. Aufgrund dieser Überlegungen
wird es notwendig, das Konzept der
Wirtschaftsdemokratie als alternatives
Modell im Kontext des Neoliberalismus
(Globalisierung, Privatisierung,
Deregulierung) wieder aufzunehmen. Fritz
Vilmar definiert «Wirtschaftsdemokratie»

als «Inbegriff aller ökonomischen
Strukturen und Verfahren, durch die an
die Stelle autokratischer Entscheidungen
demokratische treten, die durch die

Partizipation der ökonomisch Betroffenen
und/oder des demokratischen Staates

legitimiert sind». Die Aktualität dieser

Forderung bringt Vilmar prägnant auf
den Begriff: «Die globale Funktionsunfähigkeit

der kapitalistischen
Marktwirtschaft tritt nach dem Ende der
Nachkriegskonjunktur, also seit Mitte
der siebziger Jahre, immer destruktiver
zutage. Ihre zerstörerische Wirkung hat
drei Haupt-Dimensionen: die Erzeugung
einer zunehmenden Massenarbeitslosigkeit

(1998: 36 Millionen registrierte
Arbeitslose allein in den OECD-Ländern),
die schleichende, aber vielfach schon

offenkundige, weltweite Zerstörung der
Umwelt und die Erzeugung einer immer
unerträglicher werdenden - übrigens
volkswirtschaftlich völlig kontraproduktiven

- zunehmenden Ungleichverteilung

des gesellschaftlichen Reichtums

- national und international. Von den

indirekten, ebenfalls gravierenden
Destruktionsprozessen: der konzernpolitischen

Durchkreuzung demokratischer
Entscheidungsprozesse und der
zunehmenden kommerziellen Durchdringung
fast aller persönlichen Lebensbereiche,

ganz zu schweigen. »14

Die neue Ausarbeitung der
Wirtschaftsdemokratie kann hier nur als

unaufschiebbare Aufgabe formuliert
werden, weil es um das Leben von Mil-

44



lionen Menschen geht, die global sterben,

weil es um die Zerstörung unserer
natürlichen Lebensgrundlagen und um
Gerechtigkeit, Bewahrung der Schöpfung
und um den Frieden geht.

Mut zu Visionen
« Rücksichtslose Gewinnmaximierung
und masslose Managerlöhne einerseits,
Massenentlassungen und neue Armut
andererseits...» stellen die Frage:
«Verwildert unsere Marktwirtschaft?»15 Die
sozialen und ökologischen Probleme

unserer Zeit offenbaren die Notwendigkeit,

dem Konzept der lebensdienlichen

Wirtschaft auf der ordnungspolitischen
Grundlage der sozial-ökologischen
Wirtschaftsdemokratie zum Durchbruch zu
verhelfen.16 Das heisst: sich radikal zu
lösen von einem Sachzwangdenken und
jenseits der Apokalypse die Zukunft zu
denken! Mit Mut zu Visionen und auch

mit einem utopischen Enthusiasmus!
Mit der strikten Forderung nach einer

wirtschaftspolitischen Alternative
verbindet sich die Frage, wie diese Veränderung

erreicht werden kann und welches

die Subjekte der Transformation sind.
Dabei ist von der folgenden Realität
auszugehen17:

Weder die politischen noch die
wirtschaftlichen Systeme und Organisationen
sind in der Lage, den Weg zu einer
lebensdienlichen Wirtschaft von sich aus zu
beschreiten. Die machtwirksamen Akteure
in der «Wirtschaft» haben sich bekenntnishaft

dem Paradigma des Neoliberalismus

verpflichtet, während das politische
System sich bewusst weitgehend der
ökonomischen Macht angepasst hat und die

Imperative des ökonomischen Systems

(Globalisierung, Liberalisierung,
Deregulierung, Privatisierung) gezielt und
freiwillig unterstützt. Deshalb muss es

in der heutigen Situation darum gehen,
individuelle und institutionelle
Gegenmächte aufzubauen, die im Rahmen der

demokratischen Rechtsordnung radikal
wirksam werden. Auf dem Weg zu einer
lebensdienlichen Wirtschaft und Gesell¬

schaft braucht es vernetzte, kreative und
konfliktive «Mächte» für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung.«

1 Helmut Kaiser, Deregulierung Globalisierung
Revitalisierung, in: Hans-Alfred Herchen (Hg.),

Zeichen der Zeit erkennen. Anthologie, Frankfurt
a.M. 1997, S. 121-135.
2 So Arthur Rieh, Wirtschaftsethik, Bd. 2., Gütersloh

1990, S. 262.
3 Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer
lebensdienlichen Wirtschaft, Bern 1997, S. 203.
4 Rieh, a.a.O., S. 17.
5 Das Gebot und die Ordnungen, Zürich 1978
(4. Aufl.), S. 387.
6 Rudolf Strahm. Die sieben Realitäten des

Kapitals, in: Tito Tettamanti (Hg.), Kapitalismus:
Fluch oder Segen. Eine Debatte, Zürich 2004, S.

141-192.
7 Vgl. Rieh, a.a.O., S. 21-43.
8 Rudolf Strahm, a.a.O., S. 169.
9 Ulrich Duchrow, Weiter neoliberale Ökonomie
für die Reichen oder Umkehr zur Wirtschaft
für das Leben aller?, in: Annette Dietschy/Beat
Dietschy (Hg.), Weltwirtschaft und christlicher
Glaube. Impulse aus vier Kontinenten, Münster

2002, S. 162.
10 Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus,
Frankfurt 1973, S. 11.
1 ' Vgl. Georg Krämer, Entwicklungsland Deutschland.

Umkehr zu einer global zukunftsfähigen
Entwicklung, Wuppertal 1997, S. 79.
12 Dazu René Höltschi/Christian Rockstroh, Ota
Sik's Dritter Weg in ein Wirtschaftssystem der

Nachmoderne, Grüsch 1985, S. 44-49.
13 So Karl Georg Zinn, Politische Ökonomie.
Apologien und Kritiken des Kapitalismus, Opladen
1987, S. ii4f.; ders., Soziale Marktwirtschaft.
Idee, Entwicklung und Politik der bundesdeutschen

Wirtschaftsordnung, Mannheim 1992, S.

121-123.
14 Wirtschaftsdemokratie - Zielbegriff einer
alternativen Wirtschaftspolitik. Kritische Bilanz und
Aktualität nach 40 Jahren, in: http://www.global-
labour.org/fritz_vilmar.htm (2001
15 Peter Ulrich, Zivilisierte Markwirtschaft. Eine
wirtschaftsethische Orientierung, Freiburg i. Br.

2005, Umschlag.
16 Siehe dazu Helmut Kaiser, Lebensdienlich
Wirtschaften. Grundlegung einer ethischen Ökonomie
im Kontext der Globalisierung (geplant 2006).
17 Vgl. Helmut Kaiser, Strategien der Veränderung
in der globalen Wirtschaft - Vorüberlegungen zu
einer strategischen Ethik, in: Werte in die Praxis
ziehen - Unterwegs zu einer praxisbezogenen
Ethik in Organisationen, in: Studien und Berichte

60 aus dem Institut für Sozialethik des SEK, hg.

von Hans-Balz Peter/Dorothea Loosli, Bern 2004,
S. 13-24.

45


	Vom neoliberalen Kapitalismus zu einer lebensdienlichen Wirtschaft

