
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 1

Artikel: Taizé oder Die Macht der Gewaltlosen

Autor: Rüttimann, Vera

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vera Rüttimann

Taizé oder Die Macht
der Gewaltlosen

Auch nach dem Tod von Frère Roger strömen Jugendliche
mit der Regelmässigkeit von Ebbe und Flut zu Tausenden
nach Taizé, weil sie dort spirituelle Nahrung bekommen und
darin bestärkt werden, Engagement und Kontemplation als

untrennbare Einheit zu leben. Die einzigartige Spiritualität
der Kommunität lebt weiter. Eine Orterkundung von Vera

Rüttimann, der in Berlin lebenden Schweizer Journalistin.
Red.

Die Dynamik des Vorläufigen
Vor vielen, die in diesen Tagen Taizé
besuchen wollen, liegt eine vertraute
Landschaft. Hier die sanften Hügel des

Burgunds mit ihren weissen Kühen,
dort die rötlichen Steinhäuser und die

Rebhänge. Doch diese Fahrt nach Taizé
ist für manche Besucher/innen anders.
Sie spüren: Der Tod von Frère Roger im
August dieses Jahres bedeutet eine Zäsur

für die ökumenische Bruderschaft.
Roger Schutz war eine spirituelle
Leitfigur für die Jugend. Stets begegneten
Besucher diesem Ort mit einer inneren
Vorfreude. Doch wie wird ihre Begegnung

diesmal sein, jetzt nach dem Tod
Roger Schutz'?

Dem Gründer von Taizé würde gefallen,

wie selbstverständlich das Leben auf
dem Hügel weiter fliesst. Er hat es doch
oftmals selbst erlebt, wie dieser Ort,
obwohl heute weltweit ein Begriff, manchen

Ankömmling auf seltsame Art irritiert.
Die Baracken-Anlagen zum Schlafen
und Bibelarbeiten werden stetig ausgebaut

und verfeinert, aber auch wieder
abgebaut. Taizé frönt der «Dynamik
des Vorläufigen». Alles wirkt fliessend,
ungeordnet. Hier läuft eine Art ökumenischer

Dauerkirchentag. Menschen aller
Art mischen sich: Kirchlich Engagierte,
Aussteigertypen, Akademiker und übrig
gebliebene Blumenkinder essen, arbeiten
und beten zusammen. Berührungsängste
existieren nicht. Gibt es dennoch welche,

wird zur Gitarre gegriffen. «Laudate

omnes gen tes» - ganz Taizé wird dann

zu einem Lied.
Sensibel wird seitens der Brüder

jedoch darauf geachtet, dass die Balance
zwischen Jugendcamp und Klosterleben
nicht kippt. Die Gäste wiederum nehmen
einen der Grundgedanken der Bruderschaft,

ganz im Heute zu leben, auf und
erfinden Taizé täglich neu. Auch inhaltlich.

Bald erkennen sie, dass es nicht die

Theologie der Gemeinschaft gibt, nicht
die Auffassung von Mönchtum und
schon gar nicht die authentische
Auffassung von Taizé.

24



Gelebte Grenzüberschreitung
Eigentlich hatte sich Frère Roger das in
seinen Anfängen anders vorgestellt. Er
wollte nach dem Zweiten Weltkrieg in
einer kleinen Gruppe von Männern leben,
die aus dem Gebet und dem Schweigen
Kraft schöpfen, um Benachteiligten zu
helfen. Die Geschichte der Kommunität
nahm einen anderen Verlauf. Symbolhaft
zeigt sich dies an der Fassade der
Versöhnungskirche, die nach 1989 herausgebrochen

werden müsste. Ihr Umfang hat sich
schon so gut wie verdreifacht.

An dieser Stelle trifft man auf eines der

spannendsten Kapitel Taizés. Im Kalten

Krieg fuhren die Brüder häufig, aber un-

doch Roger Schutz seit den 70er Jahren
immer wieder auf Reisen in die DDR,
nach Polen oder in die Tschechoslowakei
und hat so einen guten Einblick in die

komplizierte Seelenlage der jungen Gäste

aus dem Osten. Heute findet hier täglich
eine Art gelebte «Osterweiterung» statt,
etwas, was auf europäischer Ebene erst
noch mit Leben gefüllt werden muss.
Taizé ist auch hierin gelebte Grenzüberschreitung.

Sein letztes Wort: Vergebung
Während des Abendgebets in der Kirche
wird vielen Pilgern das Fehlen von Bruder

Roger erstmals sieht- und hörbar. Die

:-*2.>

'¦

..¦».• '„¦.¦•"¦-• - * *

Taizé-Treffen 2004/
2003 in der Messehalle

in Lissabon.

auffällig nach Osteuropa, versuchten die

Jugendlichen dort in ihren couragierten
Handlungen zu bestärken. Nach 1989
konnte die Kommunität viele Früchte
ernten. Die Stichflamme im Osten wurde

in Taizé zum Dauerbrenner. Nicht nur
der Charakter der europäischen Treffen
hat sich dadurch gründlich verändert, die
Zahl der Gäste aus Ost- und Mitteleuropa

machen heute auch den Grossteil
der Gäste aus.

Alois Löser, den neuen Prior von Taizé,
erfüllt dies mit Genugtuung, begleitete er

brüchige Stimme, die nach den
Schweigeminuten jahrzehntelang stets ein Gebet

sprach, ist verstummt. Nicht wenige
fragten schon lange vor Frère Rogers
Tod, was Taizé sein würde ohne seine

charismatische Gründerfigur. Manche
befürchteten gar, der Ort würde ohne ihn
an Strahlkraft, ja Bedeutung, verlieren.
Dass der Geist von Taizé jedoch höchst
lebendig ist und weiterhin ausstrahlt,
zeigten schon die ersten Momente nach
Frère Rogers Ableben am 16. August:

«Rémittence - Vergebung» war sein

25



letztes Wort gegenüber der Attentäterin,

die ihn tötete. Dass diesem letzten
Wunsch schon in «seiner» Kirche so viele

folgen würden, hätte ihn wohl gefreut. Es

ist dieser Ort, von dem weltweit ein
Zeichen ausging für das, wofür er steht und
wohl auch künftig stehen wird. Schon
bald nach der Tat herrschte hier eine

sonderbare, friedfertige, ja versöhnende

Stimmung. Für manche nicht
selbstverständlich. Viele sehen den Ermordeten in
einer Reihe mit Mahatma Gandhi, Martin

Luther King, Oscar Romero und
anderen Zeugen der Gewaltfreiheit, deren

Ermordung oft zu Gegengewalt führte.
Nicht so in Taizé: Hier zeigte sich die

_

Frère Roger am Taizé-

Treffen 2004/2003 in
Lissabon.

sanfte Kraft der Gewaltlosigkeit. «Das

ist in der Tat sehr erstaunlich. Vielleicht
ist das ein Zeichen, dass etwas von dem,

was Frère Roger begonnen hat, wirklich

weiterlebt und er uns nicht nur eine

Lehre gegeben hat, sondern ein Leben.
Ein Leben, das im Vertrauen auf Gott
und den Menschen wurzelt», sagt Alois
Löser. Auch nach dem Mord an Frère

Roger sei in der Kirche weiter gebetet
worden.

Auch Alois Löser, der schon vor acht

Jahren von Schutz zu seinem Nachfolger
ernannt wurde, strahlt diese innere Ruhe
und Zuversicht aus, die man hier trotz
des nachbebenden Ereignisses vorfindet.
Die Trauer solle nicht überwiegen. Der
im Juni 1954 in Stuttgart geborene Alois
Löser gilt in der Kommunität als integra¬

tive Persönlichkeit, als ein Ordensmann,
der sich in der Nachfolge des friedfertigen

und versöhnenden Geistes von
Frère Roger versteht.

Die Spiritualität von Taizé

Im mystischen Schweigen, Beten und Singen

- darin sah auch der Taize-Gründer
die Identität von Taizé. Ein Dreiklang,
der hier täglich praktiziert wird. Da sind
diese Gesänge: Sie waren es, mit denen
sich die Jugendlichen in Taizé - und auch

am Weltjugendtag in Köln - Gefühle der
Trauer und wohl auch der Vergeltung
von der Seele sangen. Immer wieder
erklang: «Laudate omnes gentes, laudate
dominum». Als wollte die Kommunität
damit sagen, dass Gegengewalt nichts
bewirkt.

Die auf den Arzt Robert Giscard

zurückgehenden Gesänge werden
weiterhin einen wesentlichen Anteil an
der «Marke» Taizé haben. Brüder und
Gäste verbreiten während der Gebete

gemeinsam eine Gesangswolke aus Tai-
zé-typischen Klängen, die aus einfachen
Glaubenssätzen bestehen. Gebetsmüh-

lenartig werden sie wiederholt. «Magnificat

anima mea Dominum». Wer hier
eintaucht, gerät in eine Art spirituelle
Trance.

Was auch bleiben wird: die Stille.
Sie ist ein weiteres Kennzeichen von
Taizé. In jedem der Gebete schweigen
Brüder und Gäste beinahe zehn Minuten

lang. Es ist jeweils, als würde man
das Herz des Jugend-Treffens schlagen
hören. Spätestens an dieser Stelle merken
viele Jugendliche, was Taizé von einem
Aufenthalt in einem Touristencamp
unterscheidet. Für die Brüder gehört zur
Spiritualität auch die Einfachheit, die
hier gelebt wird. Alles soll einfach und
schlicht sein: Die Gesänge, der Aufbau
der Gebete, der Lebensstil bei den Treffen

in Taizé, die Begegnung mit der Bibel,
mit dem Glauben.

Was bleiben wird, ist auch dieses

gegenseitige Vertrauen: Mancher, der hier
in der Kirche sitzt, mag sich an den hier

26



aufgebahrten Leichnam von Frère Roger

erinnern. Während am verstorbenen
Papst Johannes Paul II. im Petersdom
in Rom die Menschen im Sekundentakt
vorbeigeschleust wurden, konnten die
Menschen hier in Würde von dem Toten
Abschied nehmen. Niemand störte sie,
auch wurden ihre Taschen am Eingang
nicht kontrolliert. Das Sicherheitskonzept

von Taizé heisst weiterhin schlicht
Vertrauen.

Da ist schliesslich diese Kirche: Dreimal

am Tag steht auf dem unscheinbaren

Hügel alles still. Die mit tief orangen
Segeln dekorierte schlichte Kirche ist
und bleibt das Herzstück von Taizé.
Jugendliche sitzen in jeder Nische, in ihrer
Mitte die Brüder im weissen Habit. Eine
Melodie erklingt und schwillt zu einem

Klangteppich an. So geht das Tag für
Tag.

Da ist auch dieser Landstrich: Spricht
man über die Spiritualität von Taizé, dürfen

die Namen Cluny und Citeaux als

seine Wurzeln nicht fehlen. Der Tradition
der beiden Zentren mittelalterlichen
Klosterlebens und deren geistlichen Vätern,
Benedikt von Nursia und Bernhard von
Clairvaux, fühlen sich die Brüder verbunden.

Gerade Cluny wird von Kennern als

Urzelle des vereinten Europa angesehen.
Von hier aus ging im 10. Jahrhundert eine
Mönchs- und Kulturreform aus, die das

Abendland prägte. Auch für den neuen
Prior stehen diese beiden Orte für das,

was Klöster über viele Jahrhunderte bis
heute leisten: Seelsorge, Kontemplation
und Heilung.

Warum kommen sie?
Doch was führt Jugendliche heute nach
Taizé? Die Gründe ihres Kommens
differieren, dennoch lassen sich bestimmt
Grundtendenzen erkennen. Gewiss, viele
kommen aus Tradition, manche aus
Neugier. Taizé ist ein Ort, der zur
inneren Standortbestimmung einlädt. Die
Beschäftigung mit Fragen wie «Was
fängst Du mit Deinem Leben an? », «Wie
gehst Du durch eine innere Wüste?» und

«Worin findest Du Halt?» rühren an das

Innerste und führen manchen zu mehr
Klarheit im Leben.

Glaubensfragen sind Privatsache
geworden, vielen fehlt die Möglichkeit
zur Aussprache. Die meisten bekennen

daher, dass sie ein starkes Bedürfnis nach
Gemeinschaft und Diskussion hierher
führe. Und nicht zuletzt nach gelebter
Spiritualität. Der Hunger danach ist
gerade bei osteuropäischen Christen
spürbar, da sie oftmals aus zerbrochenen
Familien und Gesellschaften kommen.
«Dieser Ort ist für mich eine Erholung.
Ich hatte das Gefühl, eine neue Lebensquelle

zu entdecken, die mir Kraft und
Energie gibt. Taizé hat mein Leben
verändert», berichtet ein Gast nach seinem
Aufenthalt hier.

Auch für Jugendliche, die mit der Kirche

gebrochen haben oder nicht gläubig
sind, wird Taizé zur Anlaufstelle. Das
stört die Bruderschaft nicht. «Bei uns
wird niemand gefragt, warum er kommt,
was er glaubt. Er bekommt seine
Barackennummer und kann eintauchen in
das Leben hier», sagt Frère Wolfgang.
Viele Jugendliche, die erstmals hierher
kommen, erkennen, dass die Brüder der

Kommunität glaubhaft vorleben, dass

das Evangelium kein Traum ist,
sondern dass man es in einer Gemeinschaft
schon für die Gesellschaft vorwegnehmen

kann.
Jugendliche schätzen auch, dass es

vorgestanzte Fragen und Antworten
nicht gibt. Fasziniert erkennen sie zudem,
wie Taizé in Sachen Interkonfessionali-
tät Modellcharakter hat. Nicht nur die

jungen Leute setzen Zeichen, auch Frère

Roger selbst tat es: Bei der Trauerfeier
für Johannes Paul II. erteilte Kardinal
Joseph Ratzinger dem gebrechlichen
Prior das Abendmahl. Eine Geste, über
die die Kirchenwelt wohl noch lange
diskutieren wird.

«Kampf und Kontemplation»
Die Losung «Kampf und Kontemplation»

hat in Taizé bis heute Gültigkeit.

27



Jugendliche werden mit der zentralen
Frage konfrontiert: Wie kann man Glauben

und Engagement, inneres Leben und
konkrete Solidarität miteinander verbinden?

Was den Begriff «Kampf» angeht,

sorgt die Bruderschaft allerdings seit
jeher für Irritationen. Schon in den 70er
Jahren wünschte sich manch einer bei
konkreten Unrechtssituationen ein
verstärktes öffentliches Auftreten der
Kommunität. Sei es zur Apartheid-Problematik

in Südafrika, zur Diktatur in Chile
und in den osteuropäischen Ländern.

Die Antworten der Bruderschaft konnten

viele nur schwer akzeptieren. Für die

Kommunität sei es wichtig, ein Engage-

^ m

"'Ül ¦
InmLi yy/ii

Prior Alois Löser im
Gespräch (Bilder:
Vera Rüttimann).

ment im Verborgenen aufzunehmen, im
Verborgenen zu versuchen, ein Zeichen
der Hoffnung und Gemeinschaft mit
allen Unterdrückten zu sein. Kritisch wurde
schon damals gefragt: Haben Mahatma
Gandhi und Martin Luther King auch

nur in erster Linie «im Verborgenen»
gekämpft? In dieser Frage scheinen sich die

unterschiedlichen Taizé-Generationen zu
entzweien: Dies wurde bereits deutlich,
als das 1974 begonnene «Konzil der
Jugend» 1979 ausgesetzt wurde und in
einen «Pilgerweg des Vertrauens auf der
Erde» überging. Beobachter hatten den

Eindruck, dass sich ein Wandel weg von
gesellschaftskritischen Themen hin zu
mehr Auseinandersetzung mit religiösen
Fragen vollzog.

Kritiker monieren zuweilen, Taizé lege

zu sehr Wert auf das wohlige
Gemeinschaftsgefühl. Biblische Widersprüche
und theologische oder innerkirchliche
Streitfragen stehen auch heute nicht im
Zentrum der Gespräche auf dem Hügel.
Es gehe eher um Fragen, die die Essenz

des Glaubens betreffen, sagt ein Bruder.

Allerdings wird diese Beobachtung dem
Gesamtbild Taizés nicht ganz gerecht. An
den Thementreffen, vor allem auf
europäischer Ebene, haben gesellschaftspolitische

Fragen durchaus eine besondere
Relevanz. Jugendliche kommen auch in
Taizé selbst stets mit Menschen zusammen,

die über gesellschaftliche
Umwälzungs-Prozesse und «Orte der Hoffnung»
in ihren Ländern berichten. Wie derzeit

Jugendliche aus Palästina und junge
Migranten, die über die jüngste Revolte in
französischen Vorstädten sprechen. Um
nicht zu vergessen: Taize-Brüder leben bis

heute in verschiedenen Fraternitäten mit
den Ärmsten der Welt zusammen.

Sein Vermächtnis lebt
Am Empfang, dem «Accueil», herrscht

reges Kommen und Gehen. Auch vor
dem Plakat, das das nächste europäische
Jugendtreffen in Mailand ankündigt,
hat sich eine Menschentraube gebildet.
Dies alles zeigt: Taizé ist längst zu einem
«Markenzeichen» herangereift. In vielen
Gemeinden rund um den Erdball werden

in der Liturgie Elemente von Taizé

praktiziert. Die Lieder sind tief im
kirchlichen Liedgut verankert, die «Nacht der
Lichter» wird vielerorts nachgeahmt.
Im Internet ist eine weit vernetzte Taizé-

Community entstanden. Taizé ist Inbegriff

eines kirchlichen Lebensstils. Die
Erfahrungen, die Jugendliche hier machen,
sind für ihre Gemeinden prägend.

Und: Dieser Ort der Begegnung, der

Spiritualität und der Versöhnung - all
dies, was durch Roger Schutz ins Leben

gerufen und wesentlich gelebt wurde

- das lässt sich nicht durch eine Gewalttat

auslöschen. Frère Rogers Vermächtnis
lebt weiter. •

28


	Taizé oder Die Macht der Gewaltlosen

