Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 1

Artikel: Taizé oder Die Macht der Gewaltlosen
Autor: Ruttimann, Vera

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vera Rittimann

Taizé oder Die Macht

der Gewaltlosen

Auch nach dem Tod von Frére Roger stromen Jugendliche
mit der Regelmassigkeit von Ebbe und Flut zu Tausenden

nach Taize, weil sie dort spirituelle Nahrung bekommen und
darin bestiarkt werden, Engagement und Kontemplation als

untrennbare Einbeit zu leben. Die einzigartige Spiritualitit
der Kommunitit lebt weiter. Eine Orterkundung von Vera
Riittimann, der in Berlin lebenden Schweizer Journalistin.

Red.

Die Dynamik des Vorldufigen

Vor vielen, die in diesen Tagen Taizé
besuchen wollen, liegt eine vertraute
Landschaft. Hier die sanften Hiigel des
Burgunds mit ihren weissen Kiihen,
dort die rotlichen Steinhduser und die
Rebhinge. Doch diese Fahrt nach Taizé
ist fiir manche Besucher/innen anders.
Sie spiiren: Der Tod von Frere Roger im
August dieses Jahres bedeutet eine Za-
sur fir die okumenische Bruderschaft.
Roger Schutz war eine spirituelle Leit-
figur fiir die Jugend. Stets begegneten
Besucher diesem Ort mit einer inneren
Vorfreude. Doch wie wird ihre Begeg-
nung diesmal sein, jetzt nach dem Tod
Roger Schutz’?

Dem Griinder von Taizé wiirde gefal-
len, wie selbstverstindlich das Leben auf
dem Hiigel weiter fliesst. Er hat es doch
oftmals selbst erlebt, wie dieser Ort, ob-
wohl heute weltweit ein Begriff, manchen
Ankommling auf seltsame Art irritiert.
Die Baracken-Anlagen zum Schlafen
und Bibelarbeiten werden stetig ausge-
baut und verfeinert, aber auch wieder
abgebaut, Taizé front der «Dynamik
des Vorlaufigen». Alles wirkt fliessend,
ungeordnet. Hier lduft eine Art Gkume-
nischer Dauerkirchentag. Menschen aller
Art mischen sich: Kirchlich Engagierte,
Aussteigertypen, Akademiker und tibrig
gebliebene Blumenkinder essen, arbeiten
und beten zusammen. Beriihrungsidngste
existieren nicht. Gibt es dennoch wel-
che, wird zur Gitarre gegriffen. «Laudate
omnes gentes» — ganz Taizé wird dann
zu einem Lied.

Sensibel wird seitens der Briider je-
doch darauf geachtet, dass die Balance
zwischen Jugendcamp und Klosterleben
nicht kippt. Die Giste wiederum nehmen
einen der Grundgedanken der Bruder-
schaft, ganz im Heute zu leben, auf und
erfinden Taizé tiglich neu. Auch inhalt-
lich. Bald erkennen sie, dass es nicht die
Theologie der Gemeinschaft gibt, nicht
die Auffassung von Monchtum und
schon gar nicht die authentische Auf-
fassung von Taizé.

24



Gelebte Grenziiberschreitung
Eigentlich hatte sich Frére Roger das in
seinen Anfingen anders vorgestellt. Er
wollte nach dem Zweiten Weltkrieg in ei-
ner kleinen Gruppe von Minnern leben,
die aus dem Gebet und dem Schweigen
Kraft schopfen, um Benachteiligten zu
helfen. Die Geschichte der Kommunitit
nahm einen anderen Verlauf. Symbolhaft
zeigt sich dies an der Fassade der Versoh-
nungskirche, die nach 1989 herausgebro-
chen werden musste. Ihr Umfang hat sich
schon so gut wie verdreifacht.

An dieser Stelle trifft man auf eines der
spannendsten Kapitel Taizés. Im Kalten
Krieg fuhren die Briider haufig, aber un-

auffillig nach Osteuropa, versuchten die
Jugendlichen dort in ihren couragierten
Handlungen zu bestdrken. Nach 1989
konnte die Kommunitat viele Friichte
ernten. Die Stichflamme im Osten wur-
de in Taizé zum Dauerbrenner. Nicht nur
der Charakter der europiischen Treffen
hat sich dadurch griindlich verandert, die
Zahl der Giste aus Ost— und Mitteleu-
ropa machen heute auch den Grossteil
der Giste aus.

Alois Loser, den neuen Prior von Taizé,
erfullt dies mit Genugtuung, begleitete er

doch Roger Schutz seit den 7oer Jahren
immer wieder auf Reisen in die DDR,
nach Polen oder in die Tschechoslowakei
und hat so einen guten Einblick in die
komplizierte Seelenlage der jungen Gaste
aus dem Osten. Heute findet hier taglich
eine Art gelebte «Osterweiterung» statt,
etwas, was auf europdischer Ebene erst
noch mit Leben gefiillt werden muss.
Taizé ist auch hierin gelebte Grenziiber-
schreitung.

Sein letztes Wort: Vergebung

Wihrend des Abendgebets in der Kirche
wird vielen Pilgern das Fehlen von Bru-
der Roger erstmals sicht- und horbar. Die

briichige Stimme, die nach den Schwei-
geminuten jahrzehntelang stets ein Ge-
bet sprach, ist verstummt. Nicht wenige
fragten schon lange vor Frére Rogers
Tod, was Taizé sein wiirde ohne seine
charismatische Griinderfigur. Manche
befiirchteten gar, der Ort wiirde ohne ihn
an Strahlkraft, ja Bedeutung, verlieren.
Dass der Geist von Taizé jedoch hochst
lebendig ist und weiterhin ausstrahlt,
zeigten schon die ersten Momente nach
Frére Rogers Ableben am 16. August:
«Rémittence — Vergebung» war sein

25

Taizé-Treffen 2004/
2005 in der Messe-
halle in Lissabon.



letztes Wort gegeniiber der Attentite-
rin, die ihn totete. Dass diesem letzten
Wunsch schon in «seiner» Kirche so viele
folgen wiirden, hitte ihn wohl gefreut. Es
ist dieser Ort, von dem weltweit ein Zei-
chen ausging fiir das, wofiir er steht und
wohl auch kinftig stehen wird. Schon
bald nach der Tat herrschte hier eine
sonderbare, friedfertige, ja versbhnende
Stimmung, Fiir manche nicht selbstver-
standlich. Viele sehen den Ermordeten in
einer Reihe mit Mahatma Gandhi, Mar-
tin Luther King, Oscar Romero und an-
deren Zeugen der Gewaltfreiheit, deren
Ermordung oft zu Gegengewalt fiihrte.

Nicht so in Taizé: Hier zeigte sich die

Frére Roger am Taizé- sanfte Kraft der Gewaltlosigkeit. «Das

Treffen 2004/2005 in
Lissabon.

ist in der Tat sehr erstaunlich. Vielleicht
ist das ein Zeichen, dass etwas von dem,
was Frére Roger begonnen hat, wirk-
lich weiterlebt und er uns nicht nur eine
Lebre gegeben hat, sondern ein Leben.
Ein Leben, das im Vertrauen auf Gott
und den Menschen wurzelt», sagt Alois
Loser. Auch nach dem Mord an Frére
Roger sei in der Kirche weiter gebetet
worden.

Auch Alois Loser, der schon vor acht
Jahren von Schutz zu seinem Nachfolger
ernannt wurde, strahlt diese innere Ruhe
und Zuversicht aus, die man hier trotz
des nachbebenden Ereignisses vorfindet.
Die Trauer solle nicht iiberwiegen. Der
im Juni 1954 in Stuttgart geborene Alois
Loser gilt in der Kommunitat als integra-

tive Personlichkeit, als ein Ordensmann,
der sich in der Nachfolge des friedfer-
tigen und versohnenden Geistes von
Frére Roger versteht.

Die Spiritualitat von Taizé

Im mystischen Schweigen, Beten und Sin-
gen — darin sah auch der Taizé-Griinder
die Identitdt von Taizé. Ein Dreiklang,
der hier taglich praktiziert wird. Da sind
diese Gesadnge: Sie waren es, mit denen
sich die Jugendlichen in Taizé - und auch
am Weltjugendtag in K6ln — Gefiihle der
Trauer und wohl auch der Vergeltung
von der Seele sangen. Immer wieder er-
klang: « Laudate omnes gentes, laudate
dominum». Als wollte die Kommunitat
damit sagen, dass Gegengewalt nichts
bewirkt.

Die auf den Arzt Robert Giscard zu-
riickgehenden Gesinge werden wei-
terhin einen wesentlichen Anteil an
der «Marke» Taizé haben. Briider und
Gaste verbreiten wahrend der Gebete
gemeinsam eine Gesangswolke aus Tai-
zé-typischen Klangen, die aus einfachen
Glaubenssitzen bestehen. Gebetsmiih-
lenartig werden sie wiederholt. «Magni-
ficat anima mea Dominum». Wer hier
eintaucht, gerdt in eine Art spirituelle
Trance.

Was auch bleiben wird: die Stille.
Sie ist ein weiteres Kennzeichen von
Taizé. In jedem der Gebete schweigen
Briider und Giste beinahe zehn Minu-
ten lang. Es ist jeweils, als wiirde man
das Herz des Jugend-Treffens schlagen
horen. Spatestens an dieser Stelle merken
viele Jugendliche, was Taizé von einem
Aufenthalt in einem Touristencamp un-
terscheidet. Fur die Briider gehort zur
Spiritualitit auch die Einfachheit, die
hier gelebt wird. Alles soll einfach und
schlicht sein: Die Gesidnge, der Aufbau
der Gebete, der Lebensstil bei den Tref-
fen in Taizé, die Begegnung mit der Bibel,
mit dem Glauben.

Was bleiben wird, ist auch dieses ge-
genseitige Vertrauen: Mancher, der hier
in der Kirche sitzt, mag sich an den hier

26



aufgebahrten Leichnam von Frére Ro-
ger erinnern. Wihrend am verstorbenen
Papst Johannes Paul II. im Petersdom
in Rom die Menschen im Sekundentakt
vorbeigeschleust wurden, konnten die
Menschen hier in Wiirde von dem Toten
Abschied nehmen. Niemand storte sie,
auch wurden ihre Taschen am Eingang
nicht kontrolliert. Das Sicherheitskon-
zept von Taizé heisst weiterhin schlicht
Vertrauen.

Da ist schliesslich diese Kirche: Drei-
mal am Tag steht auf dem unscheinbaren
Hiigel alles still. Die mit tief orangen
Segeln dekorierte schlichte Kirche ist
und bleibt das Herzstiick von Taizé. Ju-
gendliche sitzen in jeder Nische, in ihrer
Mitte die Briider im weissen Habit. Eine
Melodie erklingt und schwillt zu einem
Klangteppich an. So geht das Tag fir
Tag.

Da ist auch dieser Landstrich: Spricht
man iiber die Spiritualitit von Taizé, diir-
fen die Namen Cluny und Citeaux als
seine Wurzeln nicht fehlen. Der Tradition
der beiden Zentren mittelalterlichen Klos-
terlebens und deren geistlichen Vitern,
Benedikt von Nursia und Bernhard von
Clairvaux, fuhlen sich die Briider verbun-
den. Gerade Cluny wird von Kennern als
Urzelle des vereinten Europa angesehen.
Von hier aus ging im 10. Jahrhundert eine
Monchs- und Kulturreform aus, die das
Abendland prigte. Auch fiir den neuen
Prior stehen diese beiden Orte fur das,
was Kloster tiber viele Jahrhunderte bis
heute leisten: Seelsorge, Kontemplation
und Heilung.

Warum kommen sie?

Doch was fiihrt Jugendliche heute nach
Taizé? Die Griinde ihres Kommens dif-
ferieren, dennoch lassen sich bestimmt
Grundtendenzen erkennen. Gewiss, viele
kommen aus Tradition, manche aus
Neugier. Taizé ist ein Ort, der zur in-
neren Standortbestimmung einladt. Die
Beschiftigung mit Fragen wie «Was
fangst Du mit Deinem Leben an?», «Wie
gehst Du durch eine innere Wiiste?» und

«Worin findest Du Halt?» rithren an das
Innerste und fithren manchen zu mehr
Klarheit im Leben.

Glaubensfragen sind Privatsache
geworden, vielen fehlt die Maoglichkeit
zur Aussprache. Die meisten bekennen
daher, dass sie ein starkes Bedirfnis nach
Gemeinschaft und Diskussion hierher
fihre. Und nicht zuletzt nach gelebter
Spiritualitdt. Der Hunger danach ist
gerade bei osteuropdischen Christen
spiirbar, da sie oftmals aus zerbrochenen
Familien und Gesellschaften kommen.
«Dieser Ort ist fiir mich eine Erholung.
Ich hatte das Gefiihl, eine neue Lebens-
quelle zu entdecken, die mir Kraft und
Energie gibt. Taizé hat mein Leben ver-
andert», berichtet ein Gast nach seinem
Aufenthalt hier.

Auch fiir Jugendliche, die mit der Kir-
che gebrochen haben oder nicht glaubig
sind, wird Taizé zur Anlaufstelle. Das
stort die Bruderschaft nicht. «Bei uns
wird niemand gefragt, warum er kommt,
was er glaubt. Er bekommt seine Bara-
ckennummer und kann eintauchen in
das Leben hier», sagt Frere Wolfgang.
Viele Jugendliche, die erstmals hierher
kommen, erkennen, dass die Briider der
Kommunitit glaubhaft vorleben, dass
das Evangelium kein Traum ist, son-
dern dass man es in einer Gemeinschaft
schon fiir die Gesellschaft vorwegneh-
men kann.

Jugendliche schitzen auch, dass es
vorgestanzte Fragen und Antworten
nicht gibt. Fasziniert erkennen sie zudem,
wie Taizé in Sachen Interkonfessionali-
tat Modellcharakter hat. Nicht nur die
jungen Leute setzen Zeichen, auch Frére
Roger selbst tat es: Bei der Trauerfeier
fiir Johannes Paul II. erteilte Kardinal
Joseph Ratzinger dem gebrechlichen
Prior das Abendmahl. Eine Geste, tiber
die die Kirchenwelt wohl noch lange
diskutieren wird.

«Kampf und Kontemplation»

Die Losung «Kampf und Kontemplati-
on» hat in Taizé bis heute Giiltigkeit.

27



Prior Alois Loser im
Gesprich (Bilder:
Vera Riittimann).

Jugendliche werden mit der zentralen
Frage konfrontiert: Wie kann man Glau-
ben und Engagement, inneres Leben und
konkrete Solidaritit miteinander verbin-
den? Was den Begriff «<Kampf» angeht,
sorgt die Bruderschaft allerdings seit je-
her fir Irritationen. Schon in den 7oer
Jahren winschte sich manch einer bei
konkreten Unrechtssituationen ein ver-
starktes offentliches Auftreten der Kom-
munitit. Sei es zur Apartheid-Problema-
tik in Stdafrika, zur Diktatur in Chile
und in den osteuropdischen Lindern.
Die Antworten der Bruderschaft konn-
ten viele nur schwer akzeptieren. Fiir die
Kommunitit sei es wichtig, ein Engage-

ment im Verborgenen aufzunehmen, im
Verborgenen zu versuchen, ein Zeichen
der Hoffnung und Gemeinschaft mit al-
len Unterdriickten zu sein. Kritisch wurde
schon damals gefragt: Haben Mahatma
Gandhi und Martin Luther King auch
nur in erster Linie «im Verborgenen» ge-
kampft? In dieser Frage scheinen sich die
unterschiedlichen Taizé-Generationen zu
entzweien: Dies wurde bereits deutlich,
als das 1974 begonnene «Konzil der
Jugend» 1979 ausgesetzt wurde und in
einen «Pilgerweg des Vertrauens auf der
Erde» iiberging. Beobachter hatten den
Eindruck, dass sich ein Wandel weg von
gesellschaftskritischen Themen hin zu
mehr Auseinandersetzung mit religiosen
Fragen vollzog.

Kritiker monieren zuweilen, Taizé lege
zu sehr Wert auf das wohlige Gemein-
schaftsgefiibl. Biblische Widerspriiche
und theologische oder innerkirchliche
Streitfragen stehen auch heute nicht im
Zentrum der Gesprache auf dem Hiigel.
Es gehe eher um Fragen, die die Essenz
des Glaubens betreffen, sagt ein Bruder.
Allerdings wird diese Beobachtung dem
Gesamtbild Taizés nicht ganz gerecht. An
den Thementreffen, vor allem auf euro-
paischer Ebene, haben gesellschaftspo-
litische Fragen durchaus eine besondere
Relevanz. Jugendliche kommen auch in
Taizé selbst stets mit Menschen zusam-
men, die tiber gesellschaftliche Umwal-
zungs-Prozesse und «Orte der Hoffnung»
in ihren Lindern berichten. Wie derzeit
Jugendliche aus Paldstina und junge Mi-
granten, die Uber die jliingste Revolte in
franzésischen Vorstddten sprechen. Um
nicht zu vergessen: Taizé-Briider leben bis
heute in verschiedenen Fraternititen mit
den Armsten der Welt zusammen.

Sein Vermachtnis lebt

Am Empfang, dem «Accueil», herrscht
reges Kommen und Gehen. Auch vor
dem Plakat, das das nichste europdische
Jugendtreffen in Mailand ankiindigt,
hat sich eine Menschentraube gebildet.
Dies alles zeigt: Taizé ist lingst zu einem
«Markenzeichen» herangereift. In vielen
Gemeinden rund um den Erdball wer-
den in der Liturgie Elemente von Taizé
praktiziert. Die Lieder sind tief im kirch-
lichen Liedgut verankert, die «Nacht der
Lichter» wird vielerorts nachgeahmt.
Im Internet ist eine weit vernetzte Taizé-
Community entstanden. Taizé ist Inbe-
griff eines kirchlichen Lebensstils. Die Er-
fahrungen, die Jugendliche hier machen,
sind fur ihre Gemeinden prigend.

Und: Dieser Ort der Begegnung, der
Spiritualitat und der Verséhnung - all
dies, was durch Roger Schutz ins Leben
gerufen und wesentlich gelebt wurde
— das ldsst sich nicht durch eine Gewalt-
tat ausloschen. Frére Rogers Vermichtnis
lebt weiter. o

28



	Taizé oder Die Macht der Gewaltlosen

