Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 1

Artikel: Friedenskirche werden : zu Artikel 16 der Confessio Augustana
Autor: Vollmer, Jochen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144554

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jochen Vollmer

Friedenskirche werden

Zu Artikel 16 der Confessio Augustana

«RechtmdfSig Krieg fiibren» oder «sich widersetzen»? — Zu
Aussagen der Confessio Augustana (CA), Art. 16 (s. Kést-
chen S. 11), und zur blutig verfolgten Tiufer-Bewegung fand
am 11./12. November 2005, also 475 Jabre nach Entste-
hung des Augsburger Bekenntnisses, ein Studientag statt. Im
Rahbmen der Skumenischen Dekade zur Uberwindung der
Gewalt hatten sich 75 Teilnehmerinnen und Teilnehmer aus
13 Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland
versammelt. Sie erirterten mit den Delegierten der Arbeits-
gemeinschaft mennonitischer Gemeinden, der Vereinigung
evangelischer Freikirchen und des Internationalen Versoh-
nungsbundes, deutscher Zweig, die Wirkungsgeschichte der
Lebrverdammung gegen die Taufer und deren Gewaltlosig-
keit. Dabei ging es aber auch um die Wandlung der Volks-
kirchen selbst zu Friedenskirchen. Aus der Reihe der Impuls-
referate veréffentlichen wir den Vortrag von Jochen Vollmer
mit freundlicher Erlaubnis des Evangelischen Arbeitskreises
zur Betreuung der Kriegsdienstverweigerer, Bremen, der zu-
sammen mit epd eine Dokumentation vorbereitet. Der ganze
Text der Confessio Augustana ist abrufbar iiber: http://
de.wikisource.orglwiki/Augsburger_Bekenntnis. Red.

Der Geburtsfehler des Augsburger
Bekenntnisses

1. Die reformatorischen Grofkirchen
sind Kirchen des konstantinischen Zeit-
alters. Sie verdanken ihre Entstehung
dem Schutz der weltlichen Obrigkeiten
und vertreten deren Interessen. Die lu-
therische Reformation hat die Einheit
des Corpus Christianum nicht in Frage
gestellt. Die Religion bildet die Grund-
lage des Staates und gibt ihm eine re-
ligiose Weihe mit der theologischen
Legitimation des strafenden staatlichen
Rechts nach innen und der Wehrhaftig-
keit des Staates nach aufSen.

Mit dem Augsburger Bekenntnis
wollten die evangelischen Stinde auf dem
Reichstag in Augsburg 1530 die reichs-
rechtliche Anerkennung ihrer Lehre vor
dem Kaiser erreichen. Ort und Adressat
weisen die CA als ein politisches Doku-
ment aus. [hre Intention ist ihr Geburts-
fehler, der das Evangelium von den po-
litischen Miéchten abhingig macht. Mit
der CA bestitigen die reformatorischen
Grosskirchen ihren konstantinischen
Charakter. Es ist nur konsequent, wenn
CA 16 den Stinden des Reichstags ver-
sichert, dass das Evangelium staatliche
Ordnungen nicht umstoft.

In der Verfolgung der Taufer haben
sich die Kirchen der CA als friedlose Kir-
chen entlarvt. Besonders krass tritt das
Missverhdltnis zwischen dem Artikel tiber
die Kirche (CA 7) und dem Artikel tiber
das weltliche Regiment (CA 16) schon
hinsichtlich des Umfangs in Erscheinung.
Das Buhlen um die Anerkennung von Fiir-
sten, Obrigkeiten und Reichsstinden hat
einen hoheren Stellenwert als die Klarung
des eigenen Kirchenverstindnisses. Das
dem Evangelium entsprechende Tun, die
soziale Gestalt der Kirche, die «notae ec-
clesiae» (Kennzeichen der Kirche) sind
nicht im Blick.

Privilegien wichtiger als Wahrheits-
frage

2. Die westdeutschen Landeskirchen,
die die CA bekennen, verstehen sich

6



als «Volkskirchen». Volkskirche in ei-
ner pluralistischen Gesellschaft ist ein
Spiegelbild eben dieser Gesellschaft mit
verschiedenen Frommigkeitsformen,
Lebensorientierungen, Graden der Kir-
chenmitgliedschaft, Stellungen zum
Bekenntnis der Kirche, verschiedenen,
ja gegensitzlichen politischen Orientie-
rungen. Die Reputation in Gesellschaft
und Staat hat einen héheren Stellenwert
als die Wahrheitsfrage des Evangeliums
und des Bekenntnisses.

Die evangelischen Landeskirchen
Westdeutschlands wollen als Volkskir-
chen die konstantinischen Privilegien
noch méglichst lange erhalten: Status der
Kirche als Kérperschaft des offentlichen
Rechts, staatlicher Einzug der Kirchen-
steuer, staatlicher Religionsunterricht,
Militdrseelsorge, staatliche Theologische
Fakultaten.

Die CA ist ein historisches Bekenntnis
in ganz bestimmten historischen Front-
stellungen und kann als solches nicht
geandert werden. Die Frage aber darf
nicht langer verdriangt werden: Kénnen
wir uns damit begnigen, die CA als nach
wie vor verbindliches Lehrbekenntnis zu
interpretieren oder ist es geboten, eine
Neuformulierung eines Lehrbekennt-
nisses zu wagen?

Biblizistische Zwei-Reiche-Lehre

3. CA 16 ist bekenntnismafliger Nieder-
schlag der Zwei-Reiche-Lehre Martin
Luthers. Sie wie Luthers gesamte Theo-
logie will nichts anderes sein als Schrift-
auslegung.

Ich bin als Theologe einer lutherischen
Kirche Martin Luther darin verpflichtet,
dass alle Bekenntnistraditionen und also
auch CA 16 auf ihre Schriftgemdfiheit
hin zu tiberpriifen sind. Der Weg zur
Friedenskirche fuhrt tber eine kritische
Auseinandersetzung mit CA 16.

Luthers Schriftverstandnis ist in sich
nicht konsistent. Einmal ist fiir Luther
nur schriftgemifS «was Christum trei-
bet». Dieser hermeneutische Ansatz ist
bibelkritisch. Zum anderen vertritt Lu-

ther einen unkritischen Biblizismus, der
die gesamte Schrift als Gottes Wort re-
klamiert (z.B. Abendmahlsgesprich mit
Zwingli, Taufgebot nach Mt 28).

Auch die Zwei-Reiche-Lehre ist ein
Produkt von Luthers biblizistischem
Schriftverstindnis. Sie besagt, dass
Gott auf zwei verschiedene Weisen sei-
ne Herrschaft im Kampf gegen das Bose
ausubt, mit der Rechten durch das Evan-
gelium, das Glauben schafft, mit der
Linken durch die Obrigkeit und deren
Schwertgewalt. Mit der Rechten schafft
Gott das ewige Heil, mit der Linken er-
hilt er die Welt. Im geistlichen Reich
lebt der Christ nach der Bergpredigt,
leidet er Unrecht und vergilt Boses mit
Gutem. Im weltlichen Reich bestraft er
im Dienst der Obrigkeit das Bose. Es
geht Luther mit den beiden Regimenten
Gottes darum, die Einheit der Bibel mit
Bergpredigt und Romer 13 als Gottes
Wort zu wahren. Die konigskritischen
Traditionen Israels werden von Luther
nicht wahrgenommen. Er fithrt die Man-
ner Israels an, die das Schwert gefuhrt
haben ~ «Mose, Josua ... David und alle
Konige und Fiirsten» —, und behauptet
von ihnen: «sie haben eben denselben
Geist und Glauben an Christus gehabt,
den wir haben, und sind eben sowohl
Christen gewesen wie wir»(WA 11,255).
Diese Argumentation ist haltlos.

Es hat sich fir die Wirkungsgeschich-
te der Zwei-Reiche-Lehre als verhing-
nisvoll erwiesen, dass Luther in seinen
beiden Katechismen das weltliche Re-
giment im Elterngebot begrindet und
dieses politisiert hat, indem er bei seiner
Erkldrung im Kleinen Katechismus ein-
tigt «dass wir unsere Eltern und Herrn
nicht verachten ...» (Bstx, 508).

Die staatskritischen Jesustraditionen
finden in Luthers Argumentation keine
Beriicksichtigung. In Mk 10,42~44 weist
Jesus seine Jiinger und Jingerinnen nicht
in den Gehorsam gegentiber den Herr-
schern ein. Luther nimmt nicht wahr,
dass in Mk 12,13-17 die Steuerfrage
Jesus aufgenotigt wird und der Gehor-

7

Abkiirzungen
BSLK

= Bekenntnisschriften
der Evangelisch-Luthe-
rischen Kirche, 1930ff.

CA
= Confessio Augustana

EG
= Evangelisches Ge-
sangbuch

LD
= Luther, deutsch (hg.
von K. Aland)

WA
= Weimarer Ausgabe



sam gegeniiber dem Kaiser durch den
Gehorsam gegentiber Gott begrenzt ist.
Der Kaiser hat Anspruch auf Miinzen
und Sachen, denen er sein Bild aufprai-
gen kann, Gott allein hat Anspruch auf
den Menschen, den er nach seinem Bild
geschaffen hat. Der Staat darf {iber das
Leben von Menschen nicht verfiigen.

Das Schwertwort von Mt 26,52 wird
von Luther falsch tibersetzt: «denn wer
das Schwert nimmt, der soll durch das
Schwert umkommen», und so verstan-
den, als wiirde Jesus hier die Schwert-
gewalt des Staates legitimieren (WA 11,
248). Es muss aber heiffen: «denn alle,
die das Schwert nehmen, werden durch
das Schwert umkommen». Jesus begrin-
det und legitimiert nicht die Schwertge-
walt des Staates, sondern er redet von der
Zwangslaufigkeit, dass Gewalt Gegenge-
walt nach sich zieht. Das Schwertwort
wird von Luther gegen die Bauern in
seinem ersten Teil «stecke dein Schwert
in die Scheide» in Anspruch genommen
(LD 7, 175), in der Obrigkeitsschrift aber
muss es zur vermeintlichen Begriindung
der Staatsgewalt herhalten (WA 171,
248). Mt 26,52, eine wichtige Sdule in
Luthers Konstruktion der Zwei-Reiche-
Lehre, tragt nicht, weil Luther falsch
Ubersetzt und betont, dass Christus mit
dem Schwert nichts zu tun habe. Christus
sollte nur das Amt fithren, durch das sein
Reich regiert wiirde.

«Christperson» und «Amtsperson»

Adressat der Bergpredigt ist nicht im
Sinne Luthers der einzelne Christ, son-
dern die Gemeinde Jesu. Die Nichtbe-
achtung des Adressaten der Bergpredigt
fithrt zu der fatalen Unterscheidung von
«Christperson» und « Amtsperson». Als
«Christperson» handle der Christ «fiir
sich selbst» und sei allein an Gott gebun-
den und schuldig, die Gebote der Bergpre-
digt zu tun, als «Amtsperson» dagegen
handle der Christ «fir andere» (WA 11,
259; WA 32, 440). Diese Unterscheidung
ist unbiblisch und realitdtsfern. Sie reifSt
die Einheit des Gebotes der Gottes- und

der Ndchstenliebe auseinander, als konne
man Gott lieben, ohne seinen Nichsten
zu lieben (1 Joh 4,20f.). Ein Christ ist
und handelt nie nur fiir sich selbst. Die
Unterscheidung von «Christperson»
und «Amtsperson» kommt einer schizo-
phrenen Aufspaliung des Christen und
der Christin gleich. Der Richter kann
zwar als «Christperson» den Ubeltiter
lieben, aber als «Amtsperson» muss er
ihn zum Tode verurteilen.

Luther versteht die Kirche als Gemein-
schaft der Glaubenden, als Gegenstand
des Glaubens in ihrer Unsichtbarkeit. Er
nimmt den Christen in extremer Verein-
zelung wahr; «sintemal alle Welt bose
ist und unter tausend kaum ein rechter
Christ» (WA11, 251). Er bezeichnet ihn
als einen «seltenen Vogel» (LD 7, 174),
nicht aber als Glied des Leibes Christi.
Der Leib Christi hat eine soziale Gestalt
und unterscheidet sich von der Gesell-
schaft. Luther meidet die Bezeichnung
«Leib Christi» fiir die Kirche.

Luther sieht den einzelnen Christen,
der im Glauben gerechtfertigt ist, betont
aber, dass dem Glaubenden die Gerech-
tigkeit Gottes zugesprochen bzw. ange-
rechnet wird und dass er als Gerechter
(«iustus») sein ganzes Leben Siinder
(«peccator») bleibt. Das Hauptaugen-
merk richtet der Christ auf sich als Tater,
seine Motivschicht und Gesinnung, da er
ja aus Glauben handelt; erst sekundar
kommt der Nichste in den Blick, der auf
die Liebe angewiesen ist. Die Betonung,
dass der Glaubende zeit seines Lebens
Stuinder bleibt, hat sich in der lutherischen
Tradition lahmend ausgewirkt und den
Blick dafiir verstellt, dass Gott den ge-
rechtfertigten Stinder fiir die Mitarbeit
an seinem Reich in der Gemeinde Jesu
Christi braucht. «Es ist doch unser Tun
umsonst auch in dem besten Leben» (EG
299,2.)

Die Welt als gefallene Welt und der
Christ als Siinder sind in dieser Theologie
dominanter als das Bekenntnis, dass Je-
sus Christus die Macht der Siinde schon
besiegt hat. Mit seinem Regiment mit



der Linken, mit dem Schwert will Gott
die gefallene Welt erbalten. Dass er sie
verdndern will, ist nicht im Blick.

Spiritualisierung des Reiches Gottes
Das Reich Gottes wird von Luther nicht
in seiner sozialen Gestalt wahrgenom-
men. Es ist «inwendig in euch» (Luk
17,21). Luther individualisiert, spiritua-
lisiert und verjenseitigt das Reich Gottes.
Dem entspricht auch die falsche Uberset-
zung «selig sind die Friedfertigen» (Mt
5,9), die auf die Gesinnung abhebt. Dass
gemil$ dem Vaterunser das Reich Gottes
auf der Erde Platz greift und der Wille
Gottes auf der Erde geschehen soll, wird
ebenso verkannt wie die dritte Seligprei-
sung «denn sie werden die Erde besitzen»
(Mt 5,5).

Die Spannung der christlichen Exi-
stenz «in der Welt, aber nicht von der
Welt» wird von Luthers Zwei-Reiche-
Lehre ausgeblendet. Dass der Christ als
«Amtsperson» nach dem Fleisch («kata
sarka») handelt, das fleischliche Schwert
austibt, die Werke des Fleisches tut, emp-
findet Luther nicht als Problem. Dabei
wirft er den Bauern vor, dass sie die
christliche Freibeit fleischlich missver-
stehen. Das Verlangen nach Aufhebung
der Leibeigenschaft sei wider das Evange-
lium und mache aus der christlichen eine
fleischliche Freiheit (WA 18, 326,32). Die
Ungleichheit der Menschen sei gottgege-
ben und gottgewollt (ebd. 327, 20).

Dass der Christ als gerechtfertigter
Siinder in der Ausiibung staatlicher Ge-
walt («Amtsperson») gegeniiber anderen
Siindern den Zorn Gottes vollstrecken
soll, wird von Luther nicht als Problem
empfunden. Luthers Verstindnis des
Christen als «Amtsperson» ist noch in
einer weiteren Hinsicht widerspriichlich.
Er sieht in der Ausiibung der staatlichen
Gewalt durch den Christen ein Werk der
Liebe Gottes, macht aber die universale
Liebe Gottes, die nicht nur dem zu schiit-
zenden Nichsten gilt, sondern auch dem
Titer des Bosen, partikular: «Wenn ein
Christ in einen Krieg zieht oder Recht

spricht und seinen Nachsten straft oder
verklagt, das tut er nicht als ein Christ,
sondern als ein Krieger, Richter, Jurist
usw.» (WA 32, 393). Deutlicher kann
Luther nicht zum Ausdruck bringen,
dass Gottes Herrschaft mit der Linken
nichts mit Jesus Christus zu tun hat.

Fur Luther fiigen sich beide Regi-
mente Gottes «fein zueinander» (WA 11,
255),in Wirklichkeit aber brechen sie so
auseinander, dass aus ihrer Unterschie-
denheit eine Trennung wird. Im Reich
Gottes mit der Linken handelt der Christ
nicht mehr als Christ. Damit fillt die
Zwei-Reiche-Lehre in sich zusammen
als ein Konstrukt, wonach der Christ
nur als «Christperson» Jesus Christus als
seinem Herrn gehorsam ist, nicht aber
als «Amtsperson».

Die Zwei-Reiche-Lehre macht den
einen und universalen Gott partikular,
indem er die vielen und verschiedenen
Obrigkeiten eingesetzt hat, die dann
auch - im Krieg — wider einander streiten
und sich jeweils auf «ihren» Gott beru-
fen. Wer Gott partikular macht, macht
den einen und universalen Gott der Bibel
und Jesu Christi zum Gotzen.

Luther liest die Bibel in zwei unter-
schiedlichen Perspektiven: einmal in der
Perspektive seiner Rechtfertigungslehre
«was Christum treibet», zum anderen in
der Perspektive der den Staat von Gott
her legitimierenden Traditionen, Luther
integriert seine Rechtfertigungslehre in
seine Theologie der Ordnungen, er stellt
seine Theologie der Ordnungen nicht
von seiner Rechtfertigungslehre her in
Frage. In seiner Rechtfertigungslehre
beruft sich Luther auf Christus gegen
die Schrift, in seiner Zwei-Reiche-Leh-
re beruft er sich auf die Schrift gegen
Christus. Die Dominanz der den Staat
bejahenden Traditionen, der Herr-
schaft Gottes mit der Linken bei Luther,
kommt schliefilich darin zum Ausdruck,
dass lutherische Tradition in unsinniger
Weise vom Staat als einer «Schopfungs-
ordnung» Gottes sprechen kann. Nach
dem Schoptungshymnus Gen 1 aber ist

9



Am Sonntagabend,
dem 15. September
1574, fand nordlich
der Stadt Ziirich eine
geheime Versamm-
lung von Tiufern
statt: Missionare
lasen bei Kerzenlicht
aus der Bibel und
predigten den 42
Mdnnern, 7 Frauen
und 4 Kindern. Die
Obrigkeit hatte da-
von erfahren und 100
Stadtschiitzen (im
Bildhintergrund) auf-
geboten, die die Ver-
sammlung auflosten
und die Missionare
verbafteten. Am 15.
September wurden
diese (nach Deutsch-
land) ausgewiesen.
(Aus: Geschichte

des Kantons Ziirich,
Band 2, S. 230).

der Mensch nur zur Herrschaft tiber die
nichtmenschliche Kreatur, nicht jedoch
zur Herrschaft Giber den Menschen be-
stimmt und beauftragt.

Falsches Zeugnis wider die Taufer

4. Die Taufer verneinen die Zwei-Rei-
che-Lehre und werden von CA 16 ver-
dammt.

Die Taufer haben die Bibel anders
gelesen als Luther. Sie sahen sich nicht
in der Lage, einen Eid auf die Obrigkeit
zu leisten und ihr mit dem Schwert zu
dienen. Sie vertraten in der Nachfolge
Jesu einen radikalen Pazifismus.

Die Taufer verstanden und lebten die
Kirche als Leib Christi in sichtbarer und

sozialer Gestalt nach der Bergpredigt als
der Lebensordnung des Reiches Gottes
in bewusster Absonderung von der Welt
als radikale Nachfolgegemeinschaft und
als Kontrastgesellschaft. Es war nicht ihr
Anliegen, mit der Bergpredigt Staat zu
machen. Dass man mit der Bergpredigt
Gemeinde Jesu sein, leben und gestal-
ten kann, haben sie sehr eindrucksvoll
gezeigt, obwohl ihre Gemeinden immer

wieder von den Obrigkeiten blutig zer-
schlagen wurden.

Die Taufer verwarfen nicht den Staat.
Vielmehr akzeptierten sie den Staat
nach Rom 13 als eine Gottesordnung
des Zorns zur Bestrafung der Bosen. Sie
erklirten jedoch, dass es nicht ihre Auf-
gabe als Christen sei, den Zorn Gottes
zu vollstrecken. Der Weg der Christen
sei eindeutig, mit Jesus Christus und in
seiner Nachfolge das Bose mit Gutem
zu iiberwinden.

Luther hat wiederholt — seiner Zwei-
Reiche-Lehre gemafs! — betont, dass man
der Ketzerei nicht mit Gewalt wehren
konne. Die lutherische Reformation aber
hat mit der Verfolgung der Taufer ihre
Zwei-Reiche-Lehre Liigen gestraft. Sie
sah in den Taufern, in ihrer Verweige-
rung des Eides und des Schwertamts eine
Unbotmaifigkeit gegen die Obrigkeit, die
dann von kirchlicher Seite ermichtigt
wurde, diese UnbotmafRigkeit mit Ge-
walt zu ahnden.

Eine - vielleicht gewagte — Parallele
drangt sich mir auf: Die Juden haben
mit ihrer Existenz und mit ihrem Nein
zu Jesus dem Christus die Christen fort-
wihrend daran erinnert, dass sie die
Nachfolge des Messias Jesus gemafS der
Bergpredigt schuldig bleiben. Die Taufer
haben mit ihrer Existenz die lutherische
Reformation daran erinnert, dass sie auf
halbem Wege stehen geblieben ist und
dass die Rechtfertigung des Einzelnen
durch den Glauben dem Ganzen der
Schrift nicht gerecht wird. Das Ganze
der Schrift gleicht einer Ellipse, deren
Brennpunkte die Rechitfertigung des
Siinders und das Reich Gottes und sei-
ne Gerechtigkeit fiir die Erde sind. Die
lutherische Reformation hat gegeniiber
den Taufern wie gegentiber den Juden
den zweiten Brennpunkt verdriangt. Da
man sich diese Verdringung nicht vor-
halten lassen wollte, verfolgte man die
Taufer wie die Juden.

Die CAredetinihren Verdammungsur-
teilen gegen die « Wiedertaufer» falsches
Zeugnis wider die Tdufer. Als CA 16 am

10



2.5. Juni 1530 vor dem Reichstag in Augs-
burg vorgetragen wurde, waren schon
viele Tdufer wegen ihres Glaubens — mit
Zustimmung der Kirchen und auf deren
Betreiben — von den Obrigkeiten ermor-
det worden. Auch nach 1530 wurden
viele Taufgesinnte umgebracht. An der
CA klebt Blut! Kann man sagen, dass CA
16 ein morderisches Bekenntnis ist? CA
16 hat die Obrigkeiten in ihrem Verhal-
ten gegen die Taufer bestitigt, entgegen
der urspriinglichen Intention Luthers,
dass Ketzerei — wenn denn der Glaube
der Taufer Ketzerei gewesen wire — nicht
mit dem Schwert verfolgt werden kann
und darf.

Die Theologie der Taufer bleibt eine
kritische Anfrage an lutherische The-
ologie und Tradition im Blick auf das
einseitige Verstindnis der Rechtferti-
gung, die Reich-Gottes-Vergessenheit,
die Theologie und Praxis der Kinder-
taufe, das Kirchenverstandnis und die
Partizipation des Christen an t6tender
staatlicher Gewalt «ohne Stinde».

Auf dem Weg zur Friedenskirche

5. Die erste Aufgabe der Kirche besteht
darin, Friedenskirche zu werden, als Leib
Jesu Christi und als Gemeinschaft von
Briidern und Schwestern Jesus Christus
als das Ereignis der Feindesliebe und
des Friedens Gottes zu bezeugen, in der
Nachfolge Jesu das Bose mit Gutem zu
tiberwinden.

Die Kirche kann nur Friedenskirche
werden, wenn sie als «Volkskirche» Ab-
schied nimmt von ihrer unreflektierten
Tauftheologie und ihrer nicht zu ver-
antwortenden Taufpraxis. Mit einer
«Volkskirche», die sich durch die Taufe
von Unmiindigen rekrutiert, kann der
Friede Gottes keine Gestalt gewinnen.
Gnade, die ohne Konsequenzen und ohne
Berufung zugesprochen wird, verkommt
zur «billigen Gnade» (D. Bonhoeffer).
Die Taufe auf den Namen Jesu Christi
ist Gottes Einberufung zum Frieden und
zur Mitarbeit an Gottes Reich, fiir das
sich Jesus Christus verbtirgt hat. Luther

hat die Taufe von seiner Reformation
ausgenommen und die Nichtschriftge-
mifSheit der Unmiindigentaufe beiseite
geschoben. In der Taufe hat sich Luther
entgegen seiner ganzen Theologie auf
die Tradition berufen und nicht auf die
Schrift (WA 26, 146ff.).

Kirche ist auf dem Weg vom Anbruch
des Reiches Gottes mit Jesu erstem Kom-
men zur Vollendung des Reiches Gottes
mit Jesu zweitem Kommen. Was im
Reich Gottes keinen Bestand hat, kann
auch in der Kirche keine Geltung mehr
haben. Gewalt ist im Reich Gottes kei-
ne Realitit. Also kann sie auch in der
Kirche keine normative Geltung mehr
beanspruchen und nicht «ohne Siin-
de» ausgeiibt werden. Dass CA 16 die
Maoglichkeit einer Ausiibung von Gewalt
durch Christen «ohne Siinde» lehrt, ist
nicht dem Evangelium gemafs und also
falsche Lehre.

Artikel 16: Von Polizei und weltlichem Regiment

Von Polizei und weltlichem Regiment wird gelehrt, dafs alle Obrigkeit
in der Welt und geordnetes Regiment und Gesetze gute Ordnung,
von Gott geschaffen und eingesetzt sind, und daf§ Christen in Ob-
rigkeit, Fursten- und Richteramt ohne Stinde sein, nach kaiserlichen
und anderen iiblichen Rechten Urteil und Recht sprechen, Ubeltiter
mit dem Schwert strafen, rechte Kriege fithren, streiten, kaufen und
verkaufen, aufgelegte Eide tun, Eigenes (Eigentum) haben, ehelich
sein etc. diirfen,

Hier werden verdammt die Wiedertaufer, die lehren, daf§ der oben
angezeigten (Dinge) keines christlich sei. Auch werden diejenigen
verdammt, die lehren, daf christliche Vollkommenheit sei, Haus und
Hof, Weib und Kind leiblich zu verlassen und sich der beriihrten
(genannten) Stiicke zu entduflern; da doch dies allein rechte Voll-
kommenbheit ist: rechte Furcht Gottes und rechter Glaube an Gortt.
Denn das Evangelium lehrt nicht ein duf8erliches, zeitliches, sondern
innerliches, ewiges Wesen und Gerechtigkeit des Herzens und st6fst
weltliches Regiment, Polizei und Ehestand nicht um, sondern will,
dafl man solches alles halte als wahrhaftige Gottesordnung, und in
solchen Stinden christliche Liebe und rechte gute Werke, ein jeder
nach seinem Beruf, beweise. Deshalb sind die Christen schuldig,
der Obrigkeit untertan und ihren Geboten und Gesetzen gehorsam
zu sein in allem, was ohne Siinde geschehen kann. Denn wenn der
Obrigkeit Gebot ohne Siinde nicht geschehen kann, soll man Gott
mehr gehorsam sein als den Menschen (Apg s, 29).

1



Die Feststellung, dass Luther vielen
Taufertraditionen sowohl hinsichtlich
ihres Verstindnisses der Taufe als auch
hinsichtlich ihrer Stellung zur Obrigkeit
nicht gerecht geworden ist und sich in sei-
nem Urteil uber die Taufer — zumindest
partiell — geirrt hat, ist heute tberfillig.

Zur Aufgabe der Kirche auf dem Weg
zur Friedenskirche gehort es daher, die
falsche Lehre von CA 16 mit ihrer the-
ologischen Uberhéhung des Staates wie
der Beteiligung von Christen an totender
staatlicher Gewalt «ohne Siinde» zu ver-
werfen. Die Ankunft der Kirchen der CA
im postkonstantinischen Zeitalter ist
bislang nicht theologisch begriindet und
vorbereitet worden, sondern wird ihnen
wohl von auflen durch einen rasanten
Schrumpfungsprozess aufgezwungen.

So gewiss die erste Aufgabe der Kirche
darin besteht, Friedenskirche zu werden,
so hat sie doch in zweiter Hinsicht auch
eine Verantwortung gegeniiber Gesell-
schaft und Staat. Nach Barmen 5 «erin-
nert» die Kirche den Staat an das Reich
Gottes, das heifSt, sie bezeugt dem Staat
gegeniiber dessen Grenze. Der Staat darf
sich nicht die Befugnisse Gottes anma-
Ben. Er darf nicht tiber die Wahrheit
befinden, die den Menschen in seinem
Gewissen bindet. Er darf die Wiirde des
Menschen nicht verletzen. Er darf nicht
mit Macht- und Gefahrenpotentialen
umgehen, die vom Menschen nicht be-
herrscht werden konnen (Atomenergie)
und die irreversibel die Lebenschancen
zukiinftiger Generationen zerstoren
(auf permanentes Wachstum angelegte
kapitalistische Okonomien, irreversible
Eingriffe in die Evolution durch Gen-
technik). Gegeniiber dem Staat hat die
Kirche ihr Wichteramt wahrzunehmen,
im besonderen da, wo der Staat sich an
Gottes Stelle setzt, seine Macht miss-
braucht oder dem Machtmissbrauch
nicht wehrt.

Auch Christen sind angewiesen auf
staatliche Leistungen, fiir die nicht die
Gemeinde Jesu Christi, sondern nur die
gesamte staatliche Gemeinschaft bzw.

Gesellschaft aufkommen kann: eine
Wirtschaft, die die Grundbediirfnisse
aller Menschen befriedigt, Bildung, me-
dizinische Versorgung, Verwirklichung
von sozialer Gerechtigkeit, Erhaltung
der Lebensgrundlagen der kiinftigen
Generationen u.a.m. Darum diirfen sich
Christen und Christinnen der Mitarbeit
im Staat nicht verweigern.

Dietrich Bonhoeffer hat zwischen
einem «Zuviel Staat» und einem «Zu-
wenig Staat» unterschieden (Gesammelte
Schriften 11, 44—53). Ein « Zuviel Staat» ist
zu beklagen, wenn der Staat sich anmafSt,
uber die Belange der Kirche zu befinden
und sich in ihre Verkiindigung und die
Gestaltung ihrer Ordnungen einmischt.
Ein «Zuwenig Staat» ist zu beklagen,
wenn Menschen rechtlos werden oder
wenn der Staat tatenlos zusieht, wie die
Macht des Kapitals alles auf dem Wege
der «Privatisierung» («privare» = rauben)
zur Ware und zu Geld als dem hochsten
Wert und letzten Ziel allen Wirtschaf-
tens macht, immer mehr Menschen in die
Armut abdringt, sie ihrer Freiheit und
Rechte beraubt, die Demokratie abbaut
und die Biosphare zerstort. Hier ist der
Einspruch der Kirchen geboten.

Militirische Gewalt, noch dazu zur
Absicherung unserer Privilegien und
unseres verschwenderischen Lebensstan-
dards, zur Verteidigung wirtschaftlicher
Ungerechtigkeiten, deren NutzniefSer wir
sind, konnen Christen nicht bejahen.
Auch wenn wir als Christen und Chri-
stinnen radikalpazifistisch und wehrlos
die Nachfolge Jesu leben wollen, bleiben
wir schuldhaft verstrickt in das System
von Kapital und Gewalt, in dem wir
leben. Es ist der Irrtum der CA, «ohne
Stinde» im Namen Gottes Gewalt aus-
uben zu kénnen, es war wohl der Irrtum
mancher Taufer, in der Welt die reine ab-
gesonderte Gemeinde Jesu Christi leben
zu konnen. 8

12



	Friedenskirche werden : zu Artikel 16 der Confessio Augustana

