
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 100 (2006)

Heft: 1

Artikel: Friedenskirche werden : zu Artikel 16 der Confessio Augustana

Autor: Vollmer, Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jochen Vollmer

Friedenskirche werden
Zu Artikel 16 der Confessio Augustana

«Rechtmäßig Krieg führen» oder «sich widersetzen»? - Zu
Aussagen der Confessio Augustana (CA), Art. 16 (s. Kästchen

S. 11), und zur blutig verfolgten Täufer-Bewegung fand
am 11.I12. November 2003, also 473 Jahre nach Entstehung

des Augsburger Bekenntnisses, ein Studientag statt. Im
Rahmen der ökumenischen Dekade zur Überwindung der
Gewalt hatten sich 73 Teilnehmerinnen und Teilnehmer aus

13 Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland
versammelt. Sie erörterten mit den Delegierten der
Arbeitsgemeinschaft mennonitischer Gemeinden, der Vereinigung
evangelischer Freikirchen und des Internationalen
Versöhnungsbundes, deutscher Zweig, die Wirkungsgeschichte der
Lehrverdammung gegen die Täufer und deren Gewaltlosigkeit.

Dabei ging es aber auch um die Wandlung der
Volkskirchen selbst zu Friedenskirchen. Aus der Reihe der
Impulsreferate veröffentlichen wir den Vortrag von Jochen Vollmer
mit freundlicher Erlaubnis des Evangelischen Arbeitskreises

zur Betreuung der Kriegsdienstverweigerer, Bremen, der
zusammen mit epd eine Dokumentation vorbereitet. Der ganze
Text der Confessio Augustana ist abrufbar über: http://
de.wikisource.org/wiki/Augsburger_Bekenntnis. Red.

Der Geburtsfehler des Augsburger
Bekenntnisses
1. Die reformatorischen Großkirchen
sind Kirchen des konstantinischen
Zeitalters. Sie verdanken ihre Entstehung
dem Schutz der weltlichen Obrigkeiten
und vertreten deren Interessen. Die
lutherische Reformation hat die Einheit
des Corpus Christianum nicht in Frage
gestellt. Die Religion bildet die Grundlage

des Staates und gibt ihm eine
religiöse Weihe mit der theologischen
Legitimation des strafenden staatlichen
Rechts nach innen und der Wehrhaftigkeit

des Staates nach außen.

Mit dem Augsburger Bekenntnis
wollten die evangelischen Stände auf dem

Reichstag in Augsburg 15 3 o die reichs-
rechtliche Anerkennung ihrer Lehre vor
dem Kaiser erreichen. Ort und Adressat
weisen die CA als ein politisches Dokument

aus. Ihre Intention ist ihr Geburtsfehler,

der das Evangelium von den
politischen Mächten abhängig macht. Mit
der CA bestätigen die reformatorischen
Grosskirchen ihren konstantinischen
Charakter. Es ist nur konsequent, wenn
CA 16 den Ständen des Reichstags
versichert, dass das Evangelium staatliche

Ordnungen nicht umstößt.
In der Verfolgung der Täufer haben

sich die Kirchen der CA als friedlose
Kirchen entlarvt. Besonders krass tritt das

Missverhältnis zwischen dem Artikel über
die Kirche (CA 7) und dem Artikel über
das weltliche Regiment (CA 16) schon
hinsichtlich des Umfangs in Erscheinung.
Das Buhlen um die Anerkennung von
Fürsten, Obrigkeiten und Reichsständen hat
einen höheren Stellenwert als die Klärung
des eigenen Kirchenverständnisses. Das
dem Evangelium entsprechende Tun, die
soziale Gestalt der Kirche, die «notae ec-
clesiae» (Kennzeichen der Kirche) sind
nicht im Blick.

Privilegien wichtiger als Wahrheitsfrage

2. Die westdeutschen Landeskirchen,
die die CA bekennen, verstehen sich



als «Volkskirchen». Volkskirche in
einer pluralistischen Gesellschaft ist ein
Spiegelbild eben dieser Gesellschaft mit
verschiedenen Frömmigkeitsformen,
Lebensorientierungen, Graden der

Kirchenmitgliedschaft, Stellungen zum
Bekenntnis der Kirche, verschiedenen,
ja gegensätzlichen politischen Orientierungen.

Die Reputation in Gesellschaft
und Staat hat einen höheren Stellenwert
als die Wahrheitsfrage des Evangeliums
und des Bekenntnisses.

Die evangelischen Landeskirchen
Westdeutschlands wollen als Volkskirchen

die konstantinischen Privilegien
noch möglichst lange erhalten: Status der
Kirche als Körperschaft des öffentlichen
Rechts, staatlicher Einzug der Kirchensteuer,

staatlicher Religionsunterricht,
Militärseelsorge, staatliche Theologische
Fakultäten.

Die CA ist ein historisches Bekenntnis
in ganz bestimmten historischen
Frontstellungen und kann als solches nicht
geändert werden. Die Frage aber darf
nicht länger verdrängt werden: Können
wir uns damit begnügen, die CA als nach
wie vor verbindliches Lehrbekenntnis zu
interpretieren oder ist es geboten, eine

Neuformulierung eines Lehrbekenntnisses

zu wagen?

Biblizistische Zwei-Reiche-Lehre

3. CA 16 ist bekenntnismäßiger Niederschlag

der Zwei-Reiche-Lehre Martin
Luthers. Sie wie Luthers gesamte Theologie

will nichts anderes sein als

Schriftauslegung.

Ich bin als Theologe einer lutherischen
Kirche Martin Luther darin verpflichtet,
dass alle Bekenntnistraditionen und also
auch CA 16 auf ihre Schriftgemäßheit
hin zu überprüfen sind. Der Weg zur
Friedenskirche führt über eine kritische
Auseinandersetzung mit CA 16.

Luthers Schriftverständnis ist in sich
nicht konsistent. Einmal ist für Luther
nur schriftgemäß «was Christum
treibet». Dieser hermeneutische Ansatz ist
bibelkritisch. Zum anderen vertritt Lu¬

ther einen unkritischen Biblizismus, der
die gesamte Schrift als Gottes Wort
reklamiert (z.B. Abendmahlsgespräch mit
Zwingli, Taufgebot nach Mt 28).

Auch die Zwei-Reiche-Lehre ist ein
Produkt von Luthers biblizistischem
Schriftverständnis. Sie besagt, dass

Gott auf zwei verschiedene Weisen seine

Herrschaft im Kampf gegen das Böse

ausübt, mit der Rechten durch das

Evangelium, das Glauben schafft, mit der
Linken durch die Obrigkeit und deren

Schwertgewalt. Mit der Rechten schafft
Gott das ewige Heil, mit der Linken
erhält er die Welt. Im geistlichen Reich
lebt der Christ nach der Bergpredigt,
leidet er Unrecht und vergilt Böses mit
Gutem. Im weltlichen Reich bestraft er
im Dienst der Obrigkeit das Böse. Es

geht Luther mit den beiden Regimenten
Gottes darum, die Einheit der Bibel mit
Bergpredigt und Römer 13 als Gottes
Wort zu wahren. Die königskritischen
Traditionen Israels werden von Luther
nicht wahrgenommen. Er führt die Männer

Israels an, die das Schwert geführt
haben - «Mose, Josua... David und alle

Könige und Fürsten» -, und behauptet
von ihnen: «sie haben eben denselben
Geist und Glauben an Christus gehabt,
den wir haben, und sind eben sowohl
Christen gewesen wie wir » (WA 11,255).
Diese Argumentation ist haltlos.

Es hat sich für die Wirkungsgeschichte
der Zwei-Reiche-Lehre als verhängnisvoll

erwiesen, dass Luther in seinen
beiden Katechismen das weltliche
Regiment im Elterngebot begründet und
dieses politisiert hat, indem er bei seiner

Erklärung im Kleinen Katechismus
einfügt «dass wir unsere Eltern und Herrn
nicht verachten ...» (Bslk, 508).

Die staatskritischen Jesustraditionen
finden in Luthers Argumentation keine
Berücksichtigung. In Mk 10,42-44 weist
Jesus seine Jünger und Jüngerinnen nicht
in den Gehorsam gegenüber den
Herrschern ein. Luther nimmt nicht wahr,
dass in Mk 12,13-17 die Steuerfrage
Jesus aufgenötigt wird und der Gehor-

Abkürzungen

BSLK
Bekenntnisschriften

der Evangelisch-Lutherischen

Kirche, i93off.

CA
Confessio Augustana

EG
Evangelisches

Gesangbuch

LD
Luther, deutsch (hg.

von K. Aland)

WA
Weimarer Ausgabe



sam gegenüber dem Kaiser durch den
Gehorsam gegenüber Gott begrenzt ist.
Der Kaiser hat Anspruch auf Münzen
und Sachen, denen er sein Bild aufprägen

kann, Gott allein hat Anspruch auf
den Menschen, den er nach seinem Bild
geschaffen hat. Der Staat darf über das

Leben von Menschen nicht verfügen.
Das Schwertwort von Mt 26,52 wird

von Luther falsch übersetzt: «denn wer
das Schwert nimmt, der soll durch das

Schwert umkommen», und so verstanden,

als würde Jesus hier die Schwertgewalt

des Staates legitimieren (WA 11,
248). Es muss aber heißen: «denn alle,
die das Schwert nehmen, werden durch
das Schwert umkommen». Jesus begründet

und legitimiert nicht die Schwertgewalt

des Staates, sondern er redet von der

Zwangsläufigkeit, dass Gewalt Gegengewalt

nach sich zieht. Das Schwertwort
wird von Luther gegen die Bauern in
seinem ersten Teil «stecke dein Schwert
in die Scheide» in Anspruch genommen
(LD 7,175), in der Obrigkeitsschrift aber

muss es zur vermeintlichen Begründung
der Staatsgewalt herhalten (WA 11,
248). Mt 26,52, eine wichtige Säule in
Luthers Konstruktion der Zwei-Reiche-
Lehre, trägt nicht, weil Luther falsch
übersetzt und betont, dass Christus mit
dem Schwert nichts zu tun habe. Christus
sollte nur das Amt führen, durch das sein
Reich regiert würde.

«Christperson» und «Amtsperson»
Adressat der Bergpredigt ist nicht im
Sinne Luthers der einzelne Christ,
sondern die Gemeinde Jesu. Die Nichtbeachtung

des Adressaten der Bergpredigt
führt zu der fatalen Unterscheidung von
«Christperson» und «Amtsperson». Als
«Christperson» handle der Christ «für
sich selbst» und sei allein an Gott gebunden

und schuldig, die Gebote der Bergpredigt

zu tun, als «Amtsperson» dagegen
handle der Christ «für andere» (WA 11,
259; WA 3 2,440). Diese Unterscheidung
ist unbiblisch und realitätsfern. Sie reißt
die Einheit des Gebotes der Gottes- und

der Nächstenliebe auseinander, als könne

man Gott lieben, ohne seinen Nächsten

zu lieben (1 Joh 4,2of.). Ein Christ ist
und handelt nie nur für sich selbst. Die

Unterscheidung von «Christperson»
und «Amtsperson» kommt einer
schizophrenen Aufspaltung des Christen und
der Christin gleich. Der Richter kann
zwar als «Christperson» den Übeltäter
lieben, aber als «Amtsperson» muss er
ihn zum Tode verurteilen.

Luther versteht die Kirche als Gemeinschaft

der Glaubenden, als Gegenstand
des Glaubens in ihrer Unsichtbarkeit. Er
nimmt den Christen in extremer Vereinzelung

wahr; «sintemal alle Welt böse

ist und unter tausend kaum ein rechter
Christ» (WA11, 251). Er bezeichnet ihn
als einen «seltenen Vogel» (LD 7, 174),
nicht aber als Glied des Leibes Christi.
Der Leib Christi hat eine soziale Gestalt
und unterscheidet sich von der Gesellschaft.

Luther meidet die Bezeichnung
«Leib Christi» für die Kirche.

Luther sieht den einzelnen Christen,
der im Glauben gerechtfertigt ist, betont
aber, dass dem Glaubenden die Gerechtigkeit

Gottes zugesprochen bzw.
angerechnet wird und dass er als Gerechter

(«iustus») sein ganzes Leben Sünder

(«peccator») bleibt. Das Hauptaugenmerk

richtet der Christ auf sich als Täter,
seine Motivschicht und Gesinnung, da er

ja aus Glauben handelt; erst sekundär
kommt der Nächste in den Blick, der auf
die Liebe angewiesen ist. Die Betonung,
dass der Glaubende zeit seines Lebens
Sünder bleibt, hat sich in der lutherischen
Tradition lähmend ausgewirkt und den

Blick dafür verstellt, dass Gott den

gerechtfertigten Sünder für die Mitarbeit
an seinem Reich in der Gemeinde Jesu
Christi braucht. «Es ist doch unser Tun
umsonst auch in dem besten Leben» (EG
299,2.)

Die Welt als gefallene Welt und der
Christ als Sünder sind in dieser Theologie
dominanter als das Bekenntnis, dass

Jesus Christus die Macht der Sünde schon

besiegt hat. Mit seinem Regiment mit



der Linken, mit dem Schwert will Gott
die gefallene Welt erhalten. Dass er sie

verändern will, ist nicht im Blick.

Spiritualisierung des Reiches Gottes
Das Reich Gottes wird von Luther nicht
in seiner sozialen Gestalt wahrgenommen.

Es ist «inwendig in euch» (Luk
17,21). Luther individualisiert, spiritua-
lisiert und verjenseitigt das Reich Gottes.
Dem entspricht auch die falsche Übersetzung

«selig sind die Friedfertigen» (Mt
5,9), die auf die Gesinnung abhebt. Dass

gemäß dem Vaterunser das Reich Gottes
auf der Erde Platz greift und der Wille
Gottes auf der Erde geschehen soll, wird
ebenso verkannt wie die dritte Seligpreisung

«denn sie werden die Erde besitzen»

(Mt5,5).
Die Spannung der christlichen

Existenz «in der Welt, aber nicht von der
Welt» wird von Luthers Zwei-Reiche-
Lehre ausgeblendet. Dass der Christ als

«Amtsperson» nach dem Fleisch («kata
sarka») handelt, das fleischliche Schwert
ausübt, die Werke des Fleisches tut,
empfindet Luther nicht als Problem. Dabei
wirft er den Bauern vor, dass sie die
christliche Freiheit fleischlich missverstehen.

Das Verlangen nach Aufhebung
der Leibeigenschaft sei wider das Evangelium

und mache aus der christlichen eine
fleischliche Freiheit (WA 18,326,32). Die

Ungleichheit der Menschen sei gottgegeben

und gottgewollt (ebd. 327, 20).
Dass der Christ als gerechtfertigter

Sünder in der Ausübung staatlicher
Gewalt («Amtsperson») gegenüber anderen
Sündern den Zorn Gottes vollstrecken
soll, wird von Luther nicht als Problem
empfunden. Luthers Verständnis des

Christen als «Amtsperson» ist noch in
einer weiteren Hinsicht widersprüchlich.
Er sieht in der Ausübung der staatlichen
Gewalt durch den Christen ein Werk der
Liebe Gottes, macht aber die universale
Liebe Gottes, die nicht nur dem zu
schützenden Nächsten gilt, sondern auch dem
Täter des Bösen, partikular: «Wenn ein
Christ in einen Krieg zieht oder Recht

spricht und seinen Nächsten straft oder

verklagt, das tut er nicht als ein Christ,
sondern als ein Krieger, Richter, Jurist
usw.» (WA 32, 393). Deutlicher kann
Luther nicht zum Ausdruck bringen,
dass Gottes Herrschaft mit der Linken
nichts mit Jesus Christus zu tun hat.

Für Luther fügen sich beide Regi-
mente Gottes «fein zueinander» (WA 11,
2 5 5 in Wirklichkeit aber brechen sie so

auseinander, dass aus ihrer Unterschie-
denheit eine Trennung wird. Im Reich
Gottes mit der Linken handelt der Christ
nicht mehr als Christ. Damit fällt die
Zwei-Reiche-Lehre in sich zusammen
als ein Konstrukt, wonach der Christ
nur als «Christperson» Jesus Christus als

seinem Herrn gehorsam ist, nicht aber
als «Amtsperson».

Die Zwei-Reiche-Lehre macht den
einen und universalen Gott partikular,
indem er die vielen und verschiedenen

Obrigkeiten eingesetzt hat, die dann
auch - im Krieg - wider einander streiten
und sich jeweils auf «ihren» Gott berufen.

Wer Gott partikular macht, macht
den einen und universalen Gott der Bibel
und Jesu Christi zum Götzen.

Luther liest die Bibel in zwei
unterschiedlichen Perspektiven: einmal in der

Perspektive seiner Rechtfertigungslehre
«was Christum treibet», zum anderen in
der Perspektive der den Staat von Gott
her legitimierenden Traditionen. Luther
integriert seine Rechtfertigungslehre in
seine Theologie der Ordnungen, er stellt
seine Theologie der Ordnungen nicht
von seiner Rechtfertigungslehre her in
Frage. In seiner Rechtfertigungslehre
beruft sich Luther auf Christus gegen
die Schrift, in seiner Zwei-Reiche-Lehre

beruft er sich auf die Schrift gegen
Christus. Die Dominanz der den Staat

bejahenden Traditionen, der
Herrschaft Gottes mit der Linken bei Luther,
kommt schließlich darin zum Ausdruck,
dass lutherische Tradition in unsinniger
Weise vom Staat als einer «Schöpfungsordnung»

Gottes sprechen kann. Nach
dem Schöpfungshymnus Gen 1 aber ist



Am Sonntagabend,
dem 13. September

1374, fand nördlich
der Stadt Zürich eine

geheime Versammlung

von Taufern
statt: Missionare
lasen bei Kerzenlicht
aus der Bibel und
predigten den 42
Männern, 7 Frauen
und 4 Kindern. Die
Obrigkeit hatte
davon erfahren und 100
Stadtschützen (im
Bildhintergrund)
aufgeboten, die die
Versammlung auflösten
und die Missionare
verhafteten. Am 13.
September wurden
diese (nach Deutschland)

ausgewiesen.
(Aus: Geschichte
des Kantons Zürich,
Band 2, S. 230).

der Mensch nur zur Herrschaft über die
nichtmenschliche Kreatur, nicht jedoch
zur Herrschaft über den Menschen
bestimmt und beauftragt.

Falsches Zeugnis wider die Täufer

4. Die Täufer verneinen die Zwei-Reiche-Lehre

und werden von CA 16
verdammt.

Die Täufer haben die Bibel anders

gelesen als Luther. Sie sahen sich nicht
in der Lage, einen Eid aut die Obrigkeit
zu leisten und ihr mit dem Schwert zu
dienen. Sie vertraten in der Nachfolge
Jesu einen radikalen Pazifismus.

Die Täufer verstanden und lebten die
Kirche als Leib Christi in sichtbarer und

i mWmwm

fo
MV

1

sozialer Gestalt nach der Bergpredigt als

der Lebensordnung des Reiches Gottes
in bewusster Absonderung von der Welt
als radikale Nachfolgegemeinschaft und
als Kontrastgesellschaft. Es war nicht ihr
Anliegen, mit der Bergpredigt Staat zu
machen. Dass man mit der Bergpredigt
Gemeinde Jesu sein, leben und gestalten

kann, haben sie sehr eindrucksvoll
gezeigt, obwohl ihre Gemeinden immer

wieder von den Obrigkeiten blutig
zerschlagen wurden.

Die Täufer verwarfen nicht den Staat.
Vielmehr akzeptierten sie den Staat
nach Rom 13 als eine Gottesordnung
des Zorns zur Bestrafung der Bösen. Sie

erklärten jedoch, dass es nicht ihre
Aufgabe als Christen sei, den Zorn Gottes
zu vollstrecken. Der Weg der Christen
sei eindeutig, mit Jesus Christus und in
seiner Nachfolge das Böse mit Gutem
zu überwinden.

Luther hat wiederholt - seiner Zwei-
Reiche-Lehre gemäß! - betont, dass man
der Ketzerei nicht mit Gewalt wehren
könne. Die lutherische Reformation aber
hat mit der Verfolgung der Täufer ihre
Zwei-Reiche-Lehre Lügen gestraft. Sie

sah in den Täufern, in ihrer Verweigerung

des Eides und des Schwertamts eine

Unbotmäßigkeit gegen die Obrigkeit, die

dann von kirchlicher Seite ermächtigt
wurde, diese Unbotmäßigkeit mit
Gewalt zu ahnden.

Eine - vielleicht gewagte - Parallele

drängt sich mir auf: Die Juden haben

mit ihrer Existenz und mit ihrem Nein
zu Jesus dem Christus die Christen
fortwährend daran erinnert, dass sie die

Nachfolge des Messias Jesus gemäß der

Bergpredigt schuldig bleiben. Die Täufer
haben mit ihrer Existenz die lutherische
Reformation daran erinnert, dass sie auf
halbem Wege stehen geblieben ist und
dass die Rechtfertigung des Einzelnen
durch den Glauben dem Ganzen der
Schrift nicht gerecht wird. Das Ganze
der Schrift gleicht einer Ellipse, deren

Brennpunkte die Rechtfertigung des
Sünders und das Reich Gottes und seine

Gerechtigkeit für die Erde sind. Die
lutherische Reformation hat gegenüber
den Täufern wie gegenüber den Juden
den zweiten Brennpunkt verdrängt. Da

man sich diese Verdrängung nicht
vorhalten lassen wollte, verfolgte man die

Täufer wie die Juden.
Die CA redet in ihren Verdammungsurteilen

gegen die «Wiedertäufer» falsches

Zeugnis wider die Täufer. Als CA 16 am

10



25. Juni 1530 vor dem Reichstag in Augsburg

vorgetragen wurde, waren schon
viele Täufer wegen ihres Glaubens - mit
Zustimmung der Kirchen und auf deren
Betreiben - von den Obrigkeiten ermordet

worden. Auch nach 1530 wurden
viele Taufgesinnte umgebracht. An der
CA klebt Blut! Kann man sagen, dass CA
16 ein mörderisches Bekenntnis ist? CA
16 hat die Obrigkeiten in ihrem Verhalten

gegen die Täufer bestätigt, entgegen
der ursprünglichen Intention Luthers,
dass Ketzerei - wenn denn der Glaube
der Täufer Ketzerei gewesen wäre - nicht
mit dem Schwert verfolgt werden kann
und darf.

Die Theologie der Täufer bleibt eine

kritische Anfrage an lutherische
Theologie und Tradition im Blick auf das

einseitige Verständnis der Rechtfertigung,

die Reich-Gottes-Vergessenheit,
die Theologie und Praxis der Kindertaufe,

das Kirchenverständnis und die

Partizipation des Christen an tötender
staatlicher Gewalt «ohne Sünde».

hat die Taufe von seiner Reformation

ausgenommen und die Nichtschriftge-
mäßheit der Unmündigentaufe beiseite

geschoben. In der Taufe hat sich Luther

entgegen seiner ganzen Theologie auf
die Tradition berufen und nicht auf die
Schrift (WA 26, i46ff.).

Kirche ist auf dem Weg vom Anbruch
des Reiches Gottes mit Jesu erstem Kommen

zur Vollendung des Reiches Gottes
mit Jesu zweitem Kommen. Was im
Reich Gottes keinen Bestand hat, kann
auch in der Kirche keine Geltung mehr
haben. Gewalt ist im Reich Gottes keine

Realität. Also kann sie auch in der

Kirche keine normative Geltung mehr

beanspruchen und nicht «ohne Sünde»

ausgeübt werden. Dass CA 16 die

Möglichkeit einer Ausübung von Gewalt
durch Christen «ohne Sünde» lehrt, ist
nicht dem Evangelium gemäß und also
falsche Lehre.

Auf dem Weg zur Friedenskirche

5. Die erste Aufgabe der Kirche besteht

darin, Friedenskirche zu werden, als Leib
Jesu Christi und als Gemeinschaft von
Brüdern und Schwestern Jesus Christus
als das Ereignis der Feindesliebe und
des Friedens Gottes zu bezeugen, in der

Nachfolge Jesu das Böse mit Gutem zu
überwinden.

Die Kirche kann nur Friedenskirche
werden, wenn sie als «Volkskirche»
Abschied nimmt von ihrer unreflektierten
Tauftheologie und ihrer nicht zu
verantwortenden Taufpraxis. Mit einer
«Volkskirche», die sich durch die Taufe

von Unmündigen rekrutiert, kann der
Friede Gottes keine Gestalt gewinnen.
Gnade, die ohne Konsequenzen und ohne

Berufung zugesprochen wird, verkommt
zur «billigen Gnade» (D. Bonhoeffer).
Die Taufe auf den Namen Jesu Christi
ist Gottes Einberufung zum Frieden und

zur Mitarbeit an Gottes Reich, für das

sich Jesus Christus verbürgt hat. Luther

Artikel 16: Von Polizei und weltlichem Regiment
Von Polizei und weltlichem Regiment wird gelehrt, daß alle Obrigkeit
in der Welt und geordnetes Regiment und Gesetze gute Ordnung,
von Gott geschaffen und eingesetzt sind, und daß Christen in
Obrigkeit, Fürsten- und Richteramt ohne Sünde sein, nach kaiserlichen
und anderen üblichen Rechten Urteil und Recht sprechen, Übeltäter
mit dem Schwert strafen, rechte Kriege führen, streiten, kaufen und

verkaufen, aufgelegte Eide tun, Eigenes (Eigentum) haben, ehelich
sein etc. dürfen.

Hier werden verdammt die Wiedertäufer, die lehren, daß der oben

angezeigten (Dinge) keines christlich sei. Auch werden diejenigen
verdammt, die lehren, daß christliche Vollkommenheit sei, Haus und

Hof, Weib und Kind leiblich zu verlassen und sich der berührten
(genannten) Stücke zu entäußern; da doch dies allein rechte
Vollkommenheit ist: rechte Furcht Gottes und rechter Glaube an Gott.
Denn das Evangelium lehrt nicht ein äußerliches, zeitliches, sondern

innerliches, ewiges Wesen und Gerechtigkeit des Herzens und stößt
weltliches Regiment, Polizei und Ehestand nicht um, sondern will,
daß man solches alles halte als wahrhaftige Gottesordnung, und in
solchen Ständen christliche Liebe und rechte gute Werke, ein jeder
nach seinem Beruf, beweise. Deshalb sind die Christen schuldig,
der Obrigkeit Untertan und ihren Geboten und Gesetzen gehorsam
zu sein in allem, was ohne Sünde geschehen kann. Denn wenn der

Obrigkeit Gebot ohne Sünde nicht geschehen kann, soll man Gott
mehr gehorsam sein als den Menschen (Apg 5, 29).

11



Die Feststellung, dass Luther vielen
Täufertraditionen sowohl hinsichtlich
ihres Verständnisses der Taufe als auch
hinsichtlich ihrer Stellung zur Obrigkeit
nicht gerecht geworden ist und sich in
seinem Urteil über die Täufer - zumindest
partiell - geirrt hat, ist heute überfällig.

Zur Aufgabe der Kirche auf dem Weg
zur Friedenskirche gehört es daher, die
falsche Lehre von CA 16 mit ihrer
theologischen Überhöhung des Staates wie
der Beteiligung von Christen an tötender
staatlicher Gewalt «ohne Sünde» zu
verwerfen. Die Ankunft der Kirchen der CA
im postkonstantinischen Zeitalter ist
bislang nicht theologisch begründet und
vorbereitet worden, sondern wird ihnen
wohl von außen durch einen rasanten
Schrumpfungsprozess aufgezwungen.

So gewiss die erste Aufgabe der Kirche
darin besteht, Friedenskirche zu werden,
so hat sie doch in zweiter Hinsicht auch
eine Verantwortung gegenüber Gesellschaft

und Staat. Nach Barmen 5 «erinnert»

die Kirche den Staat an das Reich
Gottes, das heißt, sie bezeugt dem Staat

gegenüber dessen Grenze. Der Staat darf
sich nicht die Befugnisse Gottes anmaßen.

Er darf nicht über die Wahrheit
befinden, die den Menschen in seinem
Gewissen bindet. Er darf die Würde des

Menschen nicht verletzen. Er darf nicht
mit Macht- und Gefahrenpotentialen
umgehen, die vom Menschen nicht
beherrscht werden können (Atomenergie)
und die irreversibel die Lebenschancen

zukünftiger Generationen zerstören
(auf permanentes Wachstum angelegte
kapitalistische Ökonomien, irreversible
Eingriffe in die Evolution durch
Gentechnik). Gegenüber dem Staat hat die
Kirche ihr Wächteramt wahrzunehmen,
im besonderen da, wo der Staat sich an
Gottes Stelle setzt, seine Macht
missbraucht oder dem Machtmissbrauch
nicht wehrt.

Auch Christen sind angewiesen auf
staatliche Leistungen, für die nicht die
Gemeinde Jesu Christi, sondern nur die

gesamte staatliche Gemeinschaft bzw.

Gesellschaft aufkommen kann: eine
Wirtschaft, die die Grundbedürfnisse
aller Menschen befriedigt, Bildung,
medizinische Versorgung, Verwirklichung
von sozialer Gerechtigkeit, Erhaltung
der Lebensgrundlagen der künftigen
Generationen u.a.m. Darum dürfen sich
Christen und Christinnen der Mitarbeit
im Staat nicht verweigern.

Dietrich Bonhoeffer hat zwischen
einem «Zuviel Staat» und einem
«Zuwenig Staat» unterschieden (Gesammelte
Schriften 11,44-53). Ein «ZuvielStaat» ist

zu beklagen, wenn der Staat sich anmaßt,
über die Belange der Kirche zu befinden
und sich in ihre Verkündigung und die

Gestaltung ihrer Ordnungen einmischt.
Ein «Zuwenig Staat» ist zu beklagen,
wenn Menschen rechtlos werden oder

wenn der Staat tatenlos zusieht, wie die
Macht des Kapitals alles auf dem Wege
der «Privatisierung» («privare» rauben)
zur Ware und zu Geld als dem höchsten
Wert und letzten Ziel allen Wirtschaftens

macht, immer mehr Menschen in die

Armut abdrängt, sie ihrer Freiheit und
Rechte beraubt, die Demokratie abbaut
und die Biosphäre zerstört. Hier ist der

Einspruch der Kirchen geboten.
Militärische Gewalt, noch dazu zur

Absicherung unserer Privilegien und
unseres verschwenderischen Lebensstandards,

zur Verteidigung wirtschaftlicher
Ungerechtigkeiten, deren Nutznießer wir
sind, können Christen nicht bejahen.
Auch wenn wir als Christen und
Christinnen radikalpazifistisch und wehrlos
die Nachfolge Jesu leben wollen, bleiben
wir schuldhaft verstrickt in das System

von Kapital und Gewalt, in dem wir
leben. Es ist der Irrtum der CA, «ohne
Sünde» im Namen Gottes Gewalt
ausüben zu können, es war wohl der Irrtum
mancher Täufer, in der Welt die reine
abgesonderte Gemeinde Jesu Christi leben

zu können. •

12


	Friedenskirche werden : zu Artikel 16 der Confessio Augustana

