
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 11

Rubrik: Zeichen der Zeit : 40 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INJ
mmm

lb«

Willy Spieler

40 Jahre nach
dem Zweiten

Cil
Vatikanischen

ill Konzil
IM

Am 8. Dezember sind es vierzig Jahre
her, seit Papst Paul VI. das Zweite
Vatikanische Konzil für beendet erklärte.
Während dreierJahre hatte ein spannendes

Ringen um das Wahrheits- und
Weltverständnis der katholischen
Weltkirche stattgefunden. Euphorischer
Aufbruch und unevangelische Angst vor
Veränderung hielten sich die Wage. Das
Resultat war denn auch in vielem
ambivalent, offen für unterschiedliche Lesarten.

Im Innenverhältnis ging es um die

Bestimmung der Kirche als Volk Gottes,
aber in nach wie vor hierarchischer
Verfasstheit, auch um die Wahrheitsfrage

mit Konsequenzen und Inkonsequenzen

für die Ökumene und das
Verhältnis zu den anderen Religionen. Die
Erklärung über die Religionsfreiheit
bedeutete die vielleicht wichtigste Zäsur
in der lehramtlichen Tradition, doch in
«Sittenfragen» wollte diese Erklärung
keinerlei Gewissensfreiheit anerkennen.
Grossartig, aber noch weithin unabge-
golten ist die politische Theologie des

Reiches Gottes, die das Konzil in Ansätzen

entwickelte. Dasselbe gilt für seinen
Versuch, zwischen Kapitalismus und
damaligem Realsozialismus einen dritten

Weg zu finden.

Kirche als Volk Gottes
Eines der grossen Verdienste des Kon¬

zils ist die Bestimmung der Kirche als

«Volk Gottes» in der Dogmatischen
Konstitution «Lumen Gentium». Selbst
die «Irrtumsfreiheit» in Glaubensfragen,
die das Erste Vatikanum dem Papst
allein vorbehalten hatte, wenn er «ex
cathedra» sprach, kam jetzt der «Gesamtheit

der Gläubigen» (Nr. 12) zu. Und
wenn der Papst in die «Kollegialität der
Bischöfe» eingebunden wurde (Nr.
22ff.), sollten diese nicht mehr nur
Vollstrecker seiner Weisungen sein, sondern
ihren Gläubigen eine Stimme in der
Weltkirche verleihen. Die strukturelle
Einbindung der Ämter in den Glauben
der Gläubigen («sensus fidelium»), eine

synodale unddemokratische Kirche also,
wäre die logische Folge dieser
Ekklesiologie gewesen.

Voller Enthusiasmus gingen nach dem
Konzil verschiedene Diözesan- und
Landessynoden an die Arbeit, um ihre
Ortskirche zu demokratisieren. Die Synode
des Bistums Chur beschloss sogar, «dass

alle kirchlichen Ämter durch Wahlen
besetzt werden, an denen die betroffenen

Gläubigen direkt oder repräsentativ
beteiligt sind». Selbst der Bischof sollte
im Sinne der frühkirchlichen Tradition
vom Volk gewählt werden. Wer den

damaligen Synodentext «Kirche im
Verständnis des Menschen von heute» liest,
weiss nicht, worüber er sich mehr wundern

soll: über die Naivität der Synode,
die an die Veränderbarkeit des kirchlichen

Systems glaubte, oder über eine

Kirchenleitung, die sich kurz danach über
Beschlüsse hinwegsetzte, denen sie eben
noch ihren Segen gegeben hatte.

Die päpstliche Personalpolitik
kümmerte sich schon gar nicht um den
Glaubenssinn des Volkes Gottes und um
die Kollegialität der Bischöfe. Bischof
oder Lehrbeauftragte an einer katholischen

Fakultät durfte nur werden, wer
sich den Direktiven des Vatikans unterwarf.

Die Nuntiaturen in den einzelnen
Ländern wurden zu Denuntiaturen, die

missliebige Priester und Theologinnen
der römischen Zentrale anzeigten. Wen-

374



dehälse ohne moralische Autorität
kamen zu bischöflichen Ehren. In
Lateinamerika wurden Opus-Dei-Bischöfe
eingesetzt, um die Befreiungstheologie und
ihre Basisgemeinden zu zerschlagen.
Auch in Europa machte sich auf den
Bischofssitzen angepasstes und zugleich
überfordertes Mittelmass breit.

Diese Entwicklung steht auch im
Widerspruch zur Soziallehre der
katholischen Kirche, die sich für Subsidiarität,
Menschenrechte und Demokratie
ausspricht, wenn es um weltliche Belange
geht, aber im eigenen Herrschaftsbereich
davon nichts wissen will. Rom verurteilt

undemokratische Regime mit
beredten Worten als «Strukturen der Sünde».

Wenn der Totalitarismus dagegen

von der Kirche ausgeht und Herrschaft
über Gläubige und - wie gleich zu zeigen

sein wird - auch über Nichtgläubige
beansprucht, ist er «göttliches Recht».
Als ob «Strukturen der Sünde» dadurch
besser würden, dass man sie zu «Dogmen»

erklärt.
Leider gibt es Sätze in den Konzilstexten,

die genau diese Entwicklung
rechtfertigen. So die Nota praevia Pauls

vi. zum 3. Kapitel der Dogmatischen
Konstitution über die Kirche. Damit der
Papst weiterhin die «volle, höchste und
universale Gewalt über die Kirche
immer frei ausüben» kann, hätte es des

Konzils nicht bedurft. So stehen Sätze

des dynamischen Aufbruchs Sätzen des

statischen Beharrens gegenüber. Der von
Johannes XXIII. angekündigte «Sprung
nach vorwärts» ist eine Frage der Lesart
geblieben. Durchgesetzt hat sich leider
die andere Lesart.

Wahrheit...
Stein des theologischen Anstosses ist bis
heute ein römisch-katholisches
Wahrheitsverständnis, wie es sich noch im
Millenniumsjahr in der Erklärung
«Dominus Jesus» des damaligen Kardinals
Ratzinger niederschlug. Zwar wiederholt

das kirchliche Lehramt nicht mehr
den Satz des Konzils von Florenz (1438-

1445), dass «niemand ausserhalb der
katholischen Kirche, weder Heide noch
Jude noch Ungläubiger oder ein von der
Einheit Getrennter, des ewigen Lebens

teilhaftig wird...» Rom tut aber auch
keine Busse für den vormaligen
Ausschliesslichkeitsanspruch, der
immerhin den historischen Beweis erbringt,
wie fehlbar das kirchliche Lehramt auch
in seinen «unfehlbaren» Sätzen ist.
«Defizitär», ja «schwer defizitär» sind immer
nur die anderen Konfessionen oder
Religionen, wie «Dominus Jesus» insinuiert.

Worauf es ankommt, um im «Vollsinn»

Christ zu sein, ist der Glaube an
wahre Sätze und an eine Institution, die
sich für unfehlbar hält. Punkt!

Mit der Einberufung des Konzils suchte

Johannes XXIII. diesen konfessiona-
listischen Schutt abzutragen. In seiner

Eröffnungsansprache plädierte er
sowohl für «die Einheit mit den vom
apostolischen Stuhl getrennten Christen» als

auch für «die Einheit, welche die nicht
christlichen Religionen mit der katholischen

Kirche in Wertschätzung und
Respekt verbindet». Er suchte einen
Ausweg aus dogmatischen Sackgassen
durch die Unterscheidung zwischen der
« Substanz der tradierten Lehre » und der

«Formulierung, in der sie dargelegt
wird». Was noch zur Substanz gehöre
und was durch zeitbedingte Formulierung

verumständet sei, konnte so
eindeutig freilich nicht auseinander gehalten

werden. Aber wenigstens gab die

Unterscheidung den Konzilsvätern grünes

Licht, um die ausschliessende Sprache

der überlieferten Lehre zu hinterfragen.

Im «Dekret über den Ökumenismus»
haben die Konzilsväter sich zwar
bemüht, den andern christlichen Konfessionen

«Bedeutung und Gewicht im
Geheimnis des Heils» zuzuerkennen, aber

gleichzeitig betont, dass nur die katholische

Kirche den «Zutritt zu der ganzen
Fülle der Heilsmittel» gewähren könne

(Nr. 3 Bedeutet « Einheit der Christen »

also doch nur Einordnung in das dog-

375



matische und hierarchische System der
katholischen Kirche? Die Konzilsväter
halfen sich diplomatisch aus der
Verlegenheit, indem sie darauf verzichteten,
diese «Einheit» zu definieren, um nicht
«den künftigen Anregungen des Heiligen

Geistes vorzugreifen» (Nr. 24).
Die Ambivalenz der Formulierungen

erlaubt einmal mehr Interpretationen
nach vorwärts wie nach rückwärts.
Welche Lesart überwiegt, zeigt die von
« Rom » verweigerte Abendmahlsgemein-
schaft mit den «getrennten Brüdern und
Schwestern». Ihr steht das katholische
Amtsverständnis entgegen, das im
reformierten Pfarrer beim Gottesdienst nicht
den Gemeindevorsteher, sondern einen
fromm verkleideten Laien sieht.

Hätte das Konzil auch die « Substanz »

selbst auf ihre «Wahrheit» geprüft, so
hätte es sich vielleicht gefragt, was es für
die Kirche heissen könnte, dass auch sie

zuerst nach dem Reich Gottes trachten
müsse. Hätte das nicht soviel wie den

Vorrang der Orthopraxie vor der
Orthodoxie bedeutet? «Heilsnotwendig»
wären dann Liebe und Gerechtigkeit weit
mehr als Dogmen und Vorschriften, mit
denen die Amtskirche bis heute versucht,
das Volk Gottes zu disziplinieren.

Die Angst um die eigene Autorität
steht der unvoreingenommenen
Wahrheitsfindung im Wege. Die Enzyklika
«Humanae Vitae», die 1968 Methoden
der künstlichen Empfängnisverhütung
als unsittlich verurteilte, brachte es an
den Tag. Während die vorberatende
Kommission von Moraltheologen
mehrheitlich nicht an diesem Verbot festhalten

wollte, dem ein unbiblischer, bio-
logistischer Naturbegriff zugrunde lag,
folgte Paul VI. nicht den besseren

Sachargumenten. Er zeigte sich vielmehr
beeindruckt von der Argumentation der
Kommissionsminderheit, wonach eine

Erklärung, welche die «Empfängnisverhütung»

nicht mehr als «in sich schlecht»
verurteilen würde, das Eingeständnis
enthielte, dass der Heilige Geist in dieser

Frage «den protestantischen Kirchen

beigestanden und dass er Pius XL, Pius

XII. und einen grossen Teil der
katholischen Hierarchie ein halbes Jahrhundert

lang nicht vor einem sehr schweren
Irrtum geschützt» habe.

und Freiheit
Über den eigenen Schatten gesprungen
ist die Kirche am Konzil mit der «Erklärung

über die Religionsfreiheit». Vor
dem Konzil war es noch offizielle Lehre,
dass die Kirche ihre «Wahrheit» auch

von Staates wegen durchsetzen müsse.
«Katholische Staaten» wie die damaligen

klerikalfaschistischen Regime in
Spanien und Portugal galten als Vorbilder.

Noch der letzte Pius-Papst meinte
in seiner «Toleranz-Ansprache» von
19 5 3 : « Was nicht der Wahrheit und dem

Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Dasein, Propaganda und
Aktion.» Mit 200 Jahren Verspätung auf
die Französische Revolution hat die
Konzilskirche diese Irrlehre mitsamt dem
«Katholischen Staat» verabschiedet. Der
Konzilstext sieht die Religionsfreiheit als

Grundrecht «in der Würde der menschlichen

Person» und «in ihrem Wesen
selbst begründet» (Nr. 2). Damit gab das

Konzil - anders als Paul VI. mit
«Humanae Vitae » - indirekt zu, dass der Heilige

Geist in der Beurteilung der
Religionsfreiheit nicht den früheren Päpsten,
sondern dem politischen Liberalismus
und den ihm folgenden reformierten
Kirchen beigestanden habe.

In seltsamer Inkonsequenz aber hat
die Konzilserklärung die Freiheit des

Gewissens aut den religiösen Bereich
beschränkt. Den nicht weniger zentralen

sittlichen Bereich wollte es unter der
Kontrolle der Amtskirche und des von
ihr unterwiesenen Staates belassen.

Aufgabe des Lehramtes sollte es bleiben, «die

Prinzipien der sittlichen Ordnung, die

aus dem Wesen des Menschen selbst

hervorgehen, autoritativ zu erklären»
(Nr. 14), und das auch im Verhältnis zu
Andersgläubigen undAndersdenkenden.
Die Schranken der Gewissens- und Re-

376



ligionsfreiheit zieht nicht (wie im
modernen Rechtsstaat) die öffentliche
Ordnung, sondern die vom Lehramt
definierte «objektive sittliche Ordnung» (Nr.
7). So findet der politische Katholizismus

in der scheinbar freiheitlichsten
Konzilserklärung eine Hintertür, um
seinen Machtzugriff auf die katholische
und selbst die nichtkatholische
Bevölkerung zu rechtfertigen. Darum führt die
Kirche bis heute ihre «fundamentalistischen»

Kämpfe gegen staatliche
Ehescheidung, Homoehe, Sexualerziehung
in der Schule, Straflosigkeit des

Schwangerschaftsabbruchs usw.

Reich Gottes und Politik
Es gibt Konzilstexte, da lacht einem
religiösen Sozialisten das Herz im Leibe.
So kündigt sich eine neue politische
Theologie an, wenn «Lumen gentium»
sagt, die Christinnen und Christen sollten

ihre «Hoffnung nicht im Inneren
des Herzens verbergen, sondern auch
durch die Strukturen des Weltlebens
ausdrücken» (Nr. 35). Die grossartige
Pastoralkonstitution über «Die Kirche
in der Welt von heute» («Gaudium et

Spes»), enthält erstmals eine politische
Sicht des Reiches Gottes, das sich zum
«irdischen Fortschritt» (Nr. 39) nicht
gleichgültig verhält. Frei vom Trium-
phalismus der vergangenenJahrhunderte

bekennt hier das Konzil, wieviel die

Kirche «der Geschichte und Entwicklung

der Menschheit verdankt». «Ja,
selbst die Feindschaft ihrer Gegner und
Verfolger, so gesteht die Kirche, war für
sie sehr nützlich und wird es bleiben»

(Nr. 44 Auch dem Atheismus wird nicht
mehr wie früher die Fähigkeit zu Frieden

und Gerechtigkeit abgesprochen.
Man kann, sagt das Konzil, «hohe Güter

der Humanität pflegen», ohne deren
«Urheber» zu kennen (Nr. 92). Die Kirche

«bekennt aufrichtig, dass alle
Menschen, Glaubende und Nichtglaubende,
zum richtigen Aufbau dieser Welt, in der
sie gemeinsam leben, zusammenarbeiten

müssen »(Nr. 21).

Für die Pastoralkonstitution offenbart
sich das Werden des Reiches Gottes in
den «Zeichen der Zeit». Sie zu deuten ist
«Pflicht der Kirche» (Nr. 4). Das «Volk
Gottes» muss sich, «vom Geist des Herrn
geführt», darum bemühen, «in den

Ereignissen, Bedürfnissen und Wünschen,
die es zusammen mit den übrigen
Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden,

was darin wahre Zeichen der

Gegenwart oder der Absicht Gottes sind»

(Nr. 11). Die Enzyklika «Pacem in terris»

Johannes' XXIII. hatte solche Zeichen
der Zeit im sozialen Aufstieg der
Arbeiterklasse, in der Stellung der Frau im
öffentlichen Leben, in der Entkolonialisierung

der Dritten Welt, in der
Universalität der Menschenrechte und in der

Bedeutung der UNO für die
Völkergemeinschaft gesehen, in weltlichen
Entwicklungen und Bewegungen also, die
sich oft gegen den entschiedenen Widerstand

der katholischen Kirchenleitung
durchsetzen müssten. Mit ihrer Theologie

des Reiches Gottes und der Zeichen
der Zeit wollten dieser Papst und sein

Konzil «nicht Herren über unseren Glauben,

sondern Mitarbeiter an unserer
Freude» (vgl. 2. Kor. 1,24) sein.

«Zum richtigen Aufbau der Welt»
gehört nach «Gaudium et Spes» auch
die Demokratisierung der Wirtschaft.
Die Arbeitenden leisten einen «Beitrag
zur Vollendung des Schöpfungswerkes
Gottes». Von daher erhält ihre Arbeit
den «Vorrang vor allen anderen Faktoren

des wirtschaftlichen Lebens » GS 67).
Oswald von Neil Breuning sprach von
einem «revolutionären Ordnungsprinzip»,

das die herkömmliche Rangordnung

von Kapital und Arbeit umkehre,
das Kapital von der ersten auf die zweite
Stelle und die Arbeit von der zweiten
Stelle auf die erste Stelle verweise. Um
1980 die Solidarnosc-Bewegung in Polen

zu unterstützen, hat Johannes Paul

11. diesem «Vorrang der Arbeit vor dem

Kapital» sogar noch eine besondere

Enzyklika « Laborem exercens » gewidmet.

377



Zuvor noch hatte die Synode der
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland

am 20. November 1975 - also vor
genau 30 Jahren - das Dokument «Kirche

und Arbeiterschaft» verabschiedet.
Darin wurde über die «vielen Katholiken»

geklagt, die es nicht über sich brächten,

«der Arbeit als dem personalen Faktor

höhere Würde zuzuschreiben als dem

nur instrumentalen Faktor Kapital». Ja,
es fehlte in diesem Synodentext auch
nicht der Rekurs auf KarlMarx, der « eine
Reihe fundamentaler Fakten der in der

Industrialisierung begründeten neuen
gesellschaftlichen Wirklichkeit» erkannt
habe. «Die Begriffe Klasse, Klassengesellschaft

oder Klassenauseinandersetzung»

seien noch immer eine «zutreffende

Beschreibung der gesellschaftlichen

Situation». Und wie ist es heute,
wo der Klassenkampfvon oben sich der
«herrenlosen Sklaverei»(Max Weber)
des globalen und totalen Marktes
bedient? Mit dem Ende des Kalten Krieges
ist die Suche nach einem «dritten Weg»
für die katholische Kirche offenbar
entbehrlich geworden. Wenn es nach der
Note der Glaubenskongregation vom

24.11.2002 über «das Verhalten der
Katholiken im politischen Leben» geht,
sind Straflosigkeit des Schwangerschaftsabbruchs

und Homoehe die viel
grösseren Probleme als die soziale Gerechtigkeit.

Nicht wirklich durchgesetzt hat sich
auch die Friedensethik des Konzils. Die
Pastoralkonstitution wollte «in ganz
neuer Einstellung an die Frage des Krieges

herangehen» (Nr. 80), ja diesen «aus
der Welt schaffen» und «ächten»(Nr.
82). Heute unterstützen Teile der Kirche

gar einen US-Präsidenten, der den

völkerrechtswidrigen Angriffskrieg gegen
den Irak zu verantworten hat. Hauptsache,

er ist gegen die «Fristenregelung».
Sind die Konzilstexte selbst noch

ambivalent, so ist ihre Wirkungsgeschichte

leider nicht die Hoffnungsgeschichte,

die in ihnen auch angelegt
gewesen wäre. Vierzig Jahre nach dem
Konzil ist Trauerarbeit angesagt für alle,
die mit dem ersten Konzilspapst, Johannes

XXIII., auf eine Kirche «sine macula
et ruga » (ohne Makel und Runzeln) hofften.

•

.2
ist
3

nmml

Wie aus «Junia» ein «Junias» wurde
(Zu Detlef Dieckmann, Bibel in gerechter
Sprache, in: NW 7/8-05)

Es ist schon vielen Bibellesern aufgefallen,
dass derangeblich «frauenfeindliche» Apostel

Paulus in den Grussworten seines Römerbriefes

(Kp.i6) mit auffälliger Hervorhebung
etliche Frauen aufzählt, die in verantwortli-
cherMitwirkung in den ersten Gemeinden,
z.B. in der Leitung von Hausgemeinden,
hervorgetreten sind. Detlef Dieckmann
erwähnt in seinem Beitrag über die Probleme
der Bibelübersetzung in gerechter Sprache
zu Recht den vielleicht spektakulärsten Fall

einer Frisierung des Urtextes in späteren
Übersetzungen: «Grüsset Andronikus und
Junia, meine Volksgenossen und
Mitgefangenen, die rühmlich bekannt sind
unter den Aposteln und schon vor mir in
Christus gewesen sind», hiess es im Urtext

(Rom. 16,7). «Wie gross m uss doch die Weisheit

dieser Frau gewesen sein, dass sie für
den Titel Apostel würdig befunden wurde»,
schreibt der berühmte Kirchenvater
Johannes Chrysostomus (um 400) zu dieser
Stelle.

Bis um 1300 wurde dieser Text von den
Kirchenvätern und Kommentatoren- nicht
ohne Verwunderung - so gelesen, wie
Bernadette Brooten «Frauenbefreiung»,
herausgegeben von Elisabeth Moltmann,
München 1978,5.148ff.) nachgewiesen hat.
Seit Aegidius von Rom (um 1300) kam dann
die andere Gewohnheit auf, den Frauennamen

Junia (oder Julia nach einer
Textvariante) in einen in der ganzen Antike nicht
bekannten Männernamen «Junias»
umzudeuten, weil eine Frau als Apostel undenkbar

wurde. So scheint es auch Luther nicht
aufgefallen zu sein, dass sein Gewährsmann,

der humanistische Bibelkommen-

378


	Zeichen der Zeit : 40 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

