Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)
Heft: 11
Rubrik: Zeichen der Zeit : 40 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

40 Jahre nach
dem Zweiten
Vatikanischen
Konzil

Am 8. Dezember sind es vierzig Jahre
her, seit Papst Paul VI. das Zweite Vati-
kanische Konzil fir beendet erklirte.
Wihrend dreier Jahre hatte ein spannen-
des Ringen um das Wahrheits- und
Weltverstindnis der katholischen Welt-
kirche stattgefunden. Euphorischer Auf-
bruch und unevangelische Angst vor
Verinderung hielten sich die Wage. Das
Resultat war denn auch in vielem ambi-
valent, offen fiir unterschiedliche Lesar-
ten. Im Innenverhaltnis ging es um die
Bestimmung der Kirche als Volk Gottes,
aber in nach wie vor hierarchischer
Verfasstheit, auch um die Wahrheits-
frage mit Konsequenzen und Inkonse-
quenzen fiir die Okumene und das Ver-
haltnis zu den anderen Religionen. Die
Erklirung tber die Religionsfreiheit
bedeutete die vielleicht wichtigste Zisur
in der lehramtlichen Tradition, doch in
«Sittenfragen» wollte diese Erklarung
keinerlei Gewissensfreiheit anerkennen.
Grossartig, aber noch weithin unabge-
golten ist die politische Theologie des
Reiches Gottes, die das Konzil in Ansit-
zen entwickelte. Dasselbe gilt fiir seinen
Versuch, zwischen Kapitalismus und
damaligem Realsozialismus einen drit-
ten Weg zu finden.

Kirche als Volk Gottes
Eines der grossen Verdienste des Kon-

zils ist die Bestimmung der Kirche als
«Volk Gottes» in der Dogmatischen
Konstitution « Lumen Gentium». Selbst
die Jrrtumsfreiheit» in Glaubensfragen,
die das Erste Vatikanum dem Papst al-
lein vorbehalten hatte, wenn er «ex ca-
thedra» sprach, kam jetzt der «Gesamt-
heit der Glaubigen» (Nr. 12) zu. Und
wenn der Papst in die «Kollegialitit der
Bischofe» eingebunden wurde (Nr.
22ff.), sollten diese nicht mehr nur Voll-
strecker seiner Weisungen sein, sondern
ihren Gldubigen eine Stimme in der
Weltkirche verleihen. Die strukturelle
Einbindung der Amter in den Glauben
der Glaubigen («sensus fidelium»), eine
synodale und demokratische Kirche also,
wire die logische Folge dieser Ek-
klesiologie gewesen.

Voller Enthusiasmus gingen nach dem
Konzil verschiedene Diézesan- und Lan-
dessynoden an die Arbeit, um ihre Orts-
kirche zu demokratisieren. Die Synode
des Bistums Chur beschloss sogar, «dass
alle kirchlichen Amter durch Wahlen
besetzt werden, an denen die betroffe-
nen Glaubigen direkt oder reprasentativ
beteiligt sind». Selbst der Bischof sollte
im Sinne der frithkirchlichen Tradition
vom Volk gewihlt werden. Wer den
damaligen Synodentext «Kirche im Ver-
standnis des Menschen von heute» liest,
weiss nicht, woriiber er sich mehr wun-
dern soll: tiber die Naivitat der Synode,
die an die Verdnderbarkeit des kirchli-
chen Systems glaubte, oder tiber eine
Kirchenleitung, die sich kurz danach iiber
Beschliisse hinwegsetzte, denen sie eben
noch ihren Segen gegeben hatte.

Die papstliche Personalpolitik kiim-
merte sich schon gar nicht um den
Glaubenssinn des Volkes Gottes und um
die Kollegialitit der Bischofe. Bischof
oder Lehrbeauftragte an einer katholi-
schen Fakultit durfte nur werden, wer
sich den Direktiven des Vatikans unter-
warf. Die Nuntiaturen in den einzelnen
Landern wurden zu Denuntiaturen, die
missliebige Priester und Theologinnen
der romischen Zentrale anzeigten. Wen-

374



dehilse ohne moralische Autoritit ka-
men zu bischoflichen Ehren. In Latein-
amerika wurden Opus-Dei-Bischofe ein-
gesetzt, um die Befreiungstheologie und
ihre Basisgemeinden zu zerschlagen.
Auch in Europa machte sich auf den
Bischofssitzen angepasstes und zugleich
iiberfordertes Mittelmass breit.

Diese Entwicklung steht auch im
Widerspruch zur Soziallehre der katho-
lischen Kirche, die sich fiir Subsidiaritat,
Menschenrechte und Demokratie aus-
spricht, wenn es um weltliche Belange
geht, aber im eigenen Herrschaftsbereich
davon nichts wissen will. Rom verur-
teilt undemokratische Regime mit be-
redten Worten als «Strukturen der Siin-
de». Wenn der Totalitarismus dagegen
von der Kirche ausgeht und Herrschaft
tiber Glaubige und - wie gleich zu zei-
gen sein wird —auch iiber Nichtglaubige
beansprucht, ist er «gottliches Recht».
Als ob «Strukturen der Stinde» dadurch
besser wiirden, dass man sie zu «Dog-
men» erklart.

Leider gibt es Sitze in den Konzils-
texten, die genau diese Entwicklung
rechtfertigen. So die Nota praevia Pauls
vL. zum 3. Kapitel der Dogmatischen
Konstitution iiber die Kirche. Damit der
Papst weiterhin die «volle, hochste und
universale Gewalt tiber die Kirche ...
immer frei ausiiben» kann, hitte es des
Konzils nicht bedurft. So stehen Sitze
des dynamischen Aufbruchs Satzen des
statischen Beharrens gegeniiber. Der von
Johannes XXIII. angekiindigte «Sprung
nach vorwirts» ist eine Frage der Lesart
geblieben. Durchgesetzt hat sich leider
die andere Lesart.

Wabhrheit ...

Stein des theologischen Anstosses ist bis
heute ein romisch-katholisches Wahr-
heitsverstindnis, wie es sich noch im
Millenniumsjahr in der Erklarung «Do-
minus Jesus» des damaligen Kardinals
Ratzinger niederschlug. Zwar wieder-
holt das kirchliche Lehramt nicht mehr
den Satz des Konzils von Florenz (143 8-

1445), dass «niemand ausserhalb der
katholischen Kirche, weder Heide noch
Jude noch Ungliubiger oder ein von der
Einheit Getrennter, des ewigen Lebens
teilhaftig wird...» Rom tut aber auch
keine Busse fiir den vormaligen
Ausschliesslichkeitsanspruch, der im-
merhin den historischen Beweis erbringt,
wie fehlbar das kirchliche Lehramt auch
in seinen «unfehlbaren» Sitzen ist. «De-
fizitdr»,ja «schwer defizitdr» sind immer
nur die anderen Konfessionen oder Re-
ligionen, wie «Dominus Jesus» insinu-
iert. Worauf es ankommt, um im «Voll-
sinn» Christ zu sein, ist der Glaube an
wahre Sitze und an eine Institution, die
sich fiir unfehlbar hilt. Punkt!

Mitder Einberufung des Konzils such-
te Johannes XXIII. diesen konfessiona-
listischen Schutt abzutragen. In seiner
Eroffnungsansprache pladierte er so-
wohl fur «die Einheit mit den vom apos-
tolischen Stuhl getrennten Christen» als
auch fur «die Einheit, welche die nicht
christlichen Religionen mit der katholi-
schen Kirche in Wertschitzung und
Respekt verbindet». Er suchte einen
Ausweg aus dogmatischen Sackgassen
durch die Unterscheidung zwischen der
«Substanz der tradierten Lehre» und der
«Formulierung, in der sie dargelegt
wird». Was noch zur Substanz gehore
und was durch zeitbedingte Formulie-
rung verumstindet sei, konnte so ein-
deutig freilich nicht auseinander gehal-
ten werden. Aber wenigstens gab die
Unterscheidung den Konzilsvitern grii-
nes Licht, um die ausschliessende Spra-
che der uberlieferten Lehre zu hinterfra-
gen.

Im «Dekretiiber den Okumenismus»
haben die Konzilsviter sich zwar be-
miiht, den andern christlichen Konfessi-
onen «Bedeutung und Gewicht im Ge-
heimnis des Heils» zuzuerkennen, aber
gleichzeitig betont, dass nur die katho-
lische Kirche den «Zutritt zu der ganzen
Fille der Heilsmittel» gewahren konne
(Nr. 3). Bedeutet «Einheit der Christen»
also doch nur Einordnung in das dog-

375



matische und hierarchische System der
katholischen Kirche? Die Konzilsviter
halfen sich diplomatisch aus der Verle-
genheit, indem sie darauf verzichteten,
diese «Einheit» zu definieren, um nicht
«den kinftigen Anregungen des Heili-
gen Geistes vorzugreifen» (Nr. 24).

Die Ambivalenz der Formulierungen
erlaubt einmal mehr Interpretationen
nach vorwirts wie nach rickwirts.
Welche Lesart iiberwiegt, zeigt die von
«Rom» verweigerte Abendmablsgemein-
schaft mit den «getrennten Briidern und
Schwestern». Thr steht das katholische
Amtsverstindnis entgegen, das im refor-
mierten Pfarrer beim Gottesdienst nicht
den Gemeindevorsteher, sondern einen
fromm verkleideten Laien sieht.

Hitte das Konzil auch die «Substanz»
selbst auf ihre «Wahrheit» gepriift, so
hitte es sich vielleicht gefragt, was es fiir
die Kirche heissen kdnnte, dass auch sie
zuerst nach dem Reich Gottes trachten
miisse. Hitte das nicht soviel wie den
Vorrang der Orthopraxie vor der Or-
thodoxie bedeutet? «Heilsnotwendig»
wiren dann Liebe und Gerechtigkeit weit
mehr als Dogmen und Vorschriften, mit
denen die Amtskirche bis heute versucht,
das Volk Gottes zu disziplinieren.

Die Angst um die eigene Autoritit
steht der unvoreingenommenen Wabr-
heitsfindung im Wege. Die Enzyklika
«Humanae Vitae», die 1968 Methoden
der kunstlichen Empfiangnisverhiitung
als unsittlich verurteilte, brachte es an
den Tag. Wihrend die vorberatende
Kommission von Moraltheologen mehr-
heitlich nicht an diesem Verbot festhalten
wollte, dem ein unbiblischer, bio-
logistischer Naturbegriff zugrunde lag,
folgte Paul VI. nicht den besseren Sach-
argumenten. Er zeigte sich vielmehr be-
eindruckt von der Argumentation der
Kommissionsminderheit, wonach eine
Erklarung, welche die «<Empfangnisver-
hiittung» nicht mehrals «in sich schlecht»
verurteilen wiirde, das Eingestindnis
enthielte, dass der Heilige Geist in dieser
Frage «den protestantischen Kirchen

beigestanden und dass er Pius XI., Pius
XII. und einen grossen Teil der katho-
lischen Hierarchie ein halbes Jahrhun-
dert lang nicht vor einem sehr schweren
[rrtum geschiitzt» habe.,

... und Freiheit

Uber den eigenen Schatten gesprungen
ist die Kirche am Konzil mit der «Erkli-
rung iiber die Religionsfreibeit». Vor
dem Konzil war es noch offizielle Lehre,
dass die Kirche ihre «Wahrheit» auch
von Staates wegen durchsetzen miisse.
«Katholische Staaten» wie die damali-
gen klerikalfaschistischen Regime in
Spanien und Portugal galten als Vorbil-
der. Noch der letzte Pius-Papst meinte
in seiner «Toleranz-Ansprache» von
1953: « Was nicht der Wahrheitund dem
Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Dasein, Propaganda und Ak-
tion.» Mit 200 Jahren Verspitung auf
die Franzosische Revolution hat die
Konzilskirche diese Irrlehre mitsamt dem
«Katholischen Staat» verabschiedet. Der
Konzilstextsieht die Religionsfreiheit als
Grundrecht «in der Wiirde der mensch-
lichen Person» und «in ihrem Wesen
selbst begriindet» (Nr. 2). Damit gab das
Konzil — anders als Paul VL. mit «Hu-
manae Vitae» —indirekt zu, dass der Hei-
lige Geist in der Beurteilung der Religi-
onsfreiheit nicht den fritheren Papsten,
sondern dem politischen Liberalismus
und den ihm folgenden reformierten Kir-
chen beigestanden habe.

In seltsamer Inkonsequenz aber hat
die Konzilserklirung die Freibeit des
Gewissens auf den religiosen Bereich
beschrankt. Den nicht weniger zentra-
len sittlichen Bereich wollte es unter der
Kontrolle der Amtskirche und des von
ihr unterwiesenen Staates belassen. Auf-
gabe des Lehramtes sollte es bleiben, «die
Prinzipien der sittlichen Ordnung, die
aus dem Wesen des Menschen selbst
hervorgehen, autoritativ zu erkliren»
(Nr. 14), und das auch im Verhiltnis zu
Andersgliubigenund Andersdenkenden.
Die Schranken der Gewissens- und Re-

376



ligionsfreiheit zieht nicht (wie im mo-
dernen Rechtsstaat) die offentliche Ord-
nung, sondern die vom Lehramt defi-
nierte «objektivesittliche Ordnung» (Nr.
7). So findet der politische Katholizis-
mus in der scheinbar fretheitlichsten
Konzilserkldrung eine Hintertiir, um
seinen Machtzugriff auf die katholische
und selbst die nichtkatholische Bevél-
kerung zu rechtfertigen. Darum fithrt die
Kirche bis heute ihre «fundamentalisti-
schen» Kiampfe gegen staatliche Ehe-
scheidung, Homoehe, Sexualerzichung
in der Schule, Straflosigkeit des Schwan-
gerschaftsabbruchs usw.

Reich Gottes und Politik

Es gibt Konzilstexte, da lacht einem re-
ligidsen Sozialisten das Herz im Leibe.
So kundigt sich eine neue politische
Theologie an, wenn «Lumen gentium»
sagt, die Christinnen und Christen soll-
ten ihre «<Hoffnung ... nicht im Inneren
des Herzens verbergen, sondern ... auch
durch die Strukturen des Weltlebens
ausdriicken» (Nr. 35). Die grossartige
Pastoralkonstitution tiber «Die Kirche
in der Welt von heute» («Gaudium et
Spes»), enthilt erstmals eine politische
Sicht des Reiches Gottes, das sich zum
«irdischen Fortschritt» (Nr. 39) nicht
gleichgiiltig verhalt. Frei vom Trium-
phalismus der vergangenen Jahrhunder-
te bekennt hier das Konzil, wieviel die
Kirche «der Geschichte und Entwick-
lung der Menschheit verdankt». «Ja,
selbst die Feindschaft ihrer Gegner und
Verfolger, so gesteht die Kirche, war fiir
sie sehr nitzlich und wird es bleiben»
(Nr. 44). Auch dem Atheismus wird nicht
mehr wie frither die Fihigkeit zu Frie-
den und Gerechtigkeit abgesprochen.
Man kann, sagt das Konzil, <hohe Gii-
ter der Humanitit pflegen», ohne deren
«Urheber» zu kennen (Nr. 92). Die Kir-
che «bekennt aufrichtig, dass alle Men-
schen, Glaubende und Nichtglaubende,
zum richtigen Aufbau dieser Welt, in der
sie gemeinsam leben, zusammenarbei-
ten missen»(Nr. 21).

Fiir die Pastoralkonstitution offenbart
sich das Werden des Reiches Gottes in
den «Zeichen der Zeit». Sie zu deuten ist
«Pflicht der Kirche» (Nr. 4). Das «Volk
Gottes» muss sich, «vom Geist des Herrn
gefuhrt», darum bemihen, «in den Er-
eignissen, Bediirfnissen und Wiinschen,
die es zusammen mit den ibrigen Men-
schen unserer Zeit teilt, zu unterschei-
den, was darin wahre Zeichen der Ge-
genwart oder der Absicht Gottes sind»
(Nr. 11). Die Enzyklika « Pacemin terris»
Johannes” XXIII. hatte solche Zeichen
der Zeit im sozialen Aufstieg der Arbei-
terklasse, in der Stellung der Frau im 6f-
fentlichen Leben, in der Entkolonia-
lisierung der Dritten Welt, in der Uni-
versalitit der Menschenrechte und in der
Bedeutung der UNO fir die Volker-
gemeinschaft gesehen, in weltlichen Ent-
wicklungen und Bewegungen also, die
sich oft gegen den entschiedenen Wider-
stand der katholischen Kirchenleitung
durchsetzen mussten. Mit ihrer Theolo-
gie des Reiches Gottes und der Zeichen

- der Zeit wollten dieser Papst und sein

Konzil «nicht Herren tiber unseren Glau-
ben, sondern Mitarbeiter an unserer
Freude» (vgl. 2. Kor. 1,24) sein.

«Zum richtigen Aufbau der Welt»
gehort nach «Gaudium et Spes» auch
die Demokratisierung der Wirtschaft.
Die Arbeitenden leisten einen «Beitrag
zur Vollendung des Schopfungswerkes
Gottes». Von daher erhilt ihre Arbeit
den «Vorrang vor allen anderen Fakto-
ren des wirtschaftlichen Lebens»(GS 67).
Oswald von Nell Breuning sprach von
einem «revolutiondren Ordnungsprin-
zip», das die herkommliche Rangord-
nung von Kapital und Arbeit umkehre,
dasKapital von der ersten auf die zweite
Stelle und die Arbeit von der zweiten
Stelle auf die erste Stelle verweise. Um
1980 die Solidarnosc-Bewegung in Po-
len zu unterstiitzen, hat Johannes Paul
11. diesem «Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital» sogar noch eine besondere
Enzyklika («I.aboremexercens») gewid-
met.

377



Zuvor noch hatte die Synode der Bis-
tiimer in der Bundesrepublik Deutsch-
land am 20. November 1975 — also vor
genau 30 Jahren — das Dokument «Kir-
che und Arbeiterschaft» verabschiedet.
Darin wurde iiber die «vielen Katholi-
ken» geklagt, die es nicht tiber sich brich-
ten, «der Arbeit als dem personalen Fak-
tor hohere Wiirde zuzuschreiben als dem
nur instrumentalen Faktor Kapital». Ja,
es fehlte in diesem Synodentext auch
nicht der Rekurs auf Karl Marx, der «eine
Reihe fundamentaler Fakten der in der
Industrialisierung begriindeten neuen
gesellschaftlichen Wirklichkeit» erkannt
habe. «Die Begriffe Klasse, Klassenge-
sellschaft oder Klassenauseinander-
setzung» seien noch immer eine «zutref-
fende Beschreibung der gesellschaftli-
chen Situation». Und wie ist es heute,
wo der Klassenkampf von oben sich der
«herrenlosen Sklaverei»(Max Weber)
des globalen und totalen Marktes be-
dient? Mit dem Ende des Kalten Krieges
ist die Suche nach einem «dritten Weg»
fir die katholische Kirche offenbar ent-
behrlich geworden. Wenn es nach der
Note der Glaubenskongregation vom

24.11.2002 lber «das Verhalten der
Katholiken im politischen Leben» geht,
sind Straflosigkeit des Schwangerschafts-
abbruchs und Homoehe die viel gros-
seren Probleme als die soziale Gerech-
tigkeit.

Nicht wirklich durchgesetzt hat sich
auch die Friedensethik des Konzils. Die
Pastoralkonstitution wollte «in ganz
neuer Einstellung an die Frage des Krie-
ges herangehen» (Nr. 80), ja diesen «aus
der Welt schaffen» und «ichten»(Nr.
82). Heute unterstiitzen Teile der Kirche
gar einen US-Prisidenten, der den vol-
kerrechtswidrigen Angriffskrieg gegen
den Irak zu verantworten hat. Hauptsa-
che, er ist gegen die «Fristenregelung».

Sind die Konzilstexte selbst noch
ambivalent, so ist ihre Wirkungsge-
schichte leider nicht die Hoffnungsge-
schichte, die in ihnen auch angelegt ge-
wesen wire. Vierzig Jahre nach dem
Konzilist Trauerarbeit angesagt fur alle,
die mit dem ersten Konzilspapst, Johan-
nes XXIII., auf eine Kirche «sine macula
etruga» (ohne Makel und Runzeln) hoff-
ten. o

Diskussion

Wie aus «Junia» ein «Junias» wurde
(Zu Detlef Dieckmann, Bibel in gerechter
Sprache, in: NW 7/8-05)

Es ist schon vielen Bibellesern aufgefallen,
dassderangeblich «frauenfeindliche» Apos-
telPaulusinden Grussworten seines Romer-
briefes (Kp.16) mitauffalliger Hervorhebung
etliche Frauen aufzdhlt, diein verantwortli-
cher Mitwirkung inden ersten Gemeinden,
z.B. in der Leitung von Hausgemeinden,
hervorgetreten sind. Detlef Dieckmann er-
wahntin seinem Beitrag (iber die Probleme
der BibelUbersetzung in gerechter Sprache
zu Recht den vielleicht spektakularsten Fall
einer Frisierung des Urtextes in spateren
Ubersetzungen: «Griisset Andronikus und
Junia, meine Volksgenossen und Mit-
gefangenen, die rihmlich bekannt sind
unter den Aposteln und schon vor mir in
Christus gewesen sind», hiess es im Urtext

(ROmM.16,7). «Wie gross muss doch die Weis-
heit dieser Frau gewesen sein, dass sie fur
denTitel Apostel wiirdig befundenwurde»,
schreibt der berlihmte Kirchenvater
Johannes Chrysostomus (um 400) zu dieser
Stelle.

Bis um 1300 wurde dieser Text von den
Kirchenvaternund Kommentatoren— nicht
ohne Verwunderung - so gelesen, wie
Bernadette Brooten ( «Frauenbefreiungs,
herausgegeben von Elisabeth Moltmann,
Miinchen1978,5.148 ff.) nachgewiesen hat.
Seit Aegidius von Rom (um1300) kam dann
die andere Gewohnheit auf, den Frauen-
namen Junia (oder Julia nach einer Text-
variante)ineineninderganzen Antike nicht
bekannten Mannernamen «Junias» umzu-
deuten, weil eine Frau als Apostel undenk-
bar wurde. So scheint es auch Luther nicht
aufgefallen zu sein, dass sein Gewahrs-
mann, der humanistische Bibelkommen-

378



	Zeichen der Zeit : 40 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

