
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 11

Artikel: Hoffnung als Reiseplan des Wissens : Spurenlese bei Ernst Bloch
(1885-1977)

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Hoffnung als Reiseplan
des Wissens
Spurenlese bei Ernst Bloch (1885-1977)

Ernst Blochs Philosophie hat für den Religiösen Sozialismus
einen besonderen Stellenwert. Da findet sich Geist vom
gemeinsamen Geist der Utopie und von der gemeinsamen
Suche nach den Zeichen der Zeit, in denen sich der «Kairos»
einer «anderen Welt» ankündigt. Wieland Zademach,
Ökumenebeauftragter der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und Mitglied des Redaktionsbeirates von CuS, erinnert

an Ernst Bloch aus Anlass seines 120. Geburtstags am
8. Juli dieses Jahres. Es gäbe im Werk des querdenkenden
Hoffnungsphilosophen einiges wieder zu entdecken und
neu zu beleben: mit «subversiver Bibellektüre» die
globalisierungskritischen Bewegungen zu ermutigen oder mit der
Biblia pauperum für eine Ecclesia pauperum einzutreten.
Der Zusammenbruch des real existierenden Sozialismus
widerlegt nicht jenen anderen, sowohl humanen als auch
demokratischen Sozialismus - «mit einer bürgerlichen
Revolution im Leib» (Bloch) -, für den zu arbeiten und zu
kämpfen unverzichtbar ist. Von Bloch lernen heißt
«unzeitgemäß» denken lernen. Red.

Ausgangspunkt und Ziel
In seinem vielleicht wichtigsten
Spätwerk, der «Tübinger Einleitung in die

Philosophie», spricht Ernst Bloch vom
«Reiseplan des Wissens» auf der Fahrt
durchs Leben: «Ein Mensch nimmt sich
mit, wenn er wandert. Doch ebenso geht
er hierbei aus sich heraus, wird um Flur,
Wald, Berg reicher... Schlecht wandern,
das heißt, als Mensch dabei unverändert
bleiben. Ein solcher eben wechselt nur
die Gegend, nicht auch sich selber an
und mit ihr. Und wie er selber auf jeder
Fahrtstufe sich erneuert und berichtigt,
so geht in wechselseitiger
Subjekt-Objekt-Beziehung Erfahrenes als ferner oder
näher antwortendes Gegenbild des

Inneren auf».1 Blochs Werke aus fast 80
Jahren bilden Wege oder Schneisen hinein

in das riesige Gebirge
natürlich-historisch-menschlicher Existenz. Wege, die

gewandert werden, um die größte nur
mögliche humane Vision zu erschauen:
das Werden der Welt zur Heimat - und
davon zu erzählen in einer Zeit, die alles
andere entbarg als eben dieses.

Im Unterschied zu vielen anderen richtet

sich der radikale Anspruch Ernst
Blochs zunächst nicht an «die Welt» oder
an «die anderen»; Ausgangspunkt ist
nicht das Elend der anderen, nicht die
Ungerechtigkeit von Arm und Reich,
nicht die Entmachtung von Menschen
durch Militarismus, Kapitalismus und
Bürokratie, so sehr er sein Leben lang
dagegen ankämpfen wird. Blochs
radikaler Anspruch ist zuallererst eine
Infragestellung des eigenen Seins als «zu
wenig», als «ausspeienswert», als mangelhaft

gegenüber jenen Möglichkeiten, die
ihm in Kindheit und Jugend aufgeschienen

waren. Das Leiden am eigenen «Zu
wenig» stellt sich zugleich dar als ein
Leiden am «Noch nicht» der Welt. Nur
der kann das eigene Sein und Bewusstsein

hin zu einem echten Bei-sich-selbst-
Sein verändern, der dabei auch die Welt
verändert hin zu dem, wozu sie angelegt
ist: zu unserer Heimat in wahrhaft allen,
auch kosmischen Dimensionen.

346



Ernst Bloch wollte eine utopische
Identitätsphilosophie begründen. Dabei
hat er das jüdisch-alttestamentliche, das

christlich-ketzerische Erbe dieser Vision

nie verschwiegen. Vielmehr hat er den

großen Propheten, den ketzerischen und
widerständigen Denkern neuen Raum
bereitet und ihren unbedingten messianischen

Anspruch sehr ernst genommen.
Was Bloch als die drei Wesenszüge des

«jüdischen Weltgefühls» bezeichnete,
das sind auch Züge und Stufen seines

eigenen Denkens: «Zuerst das eifernde,
völlig willensmäßige Verhalten gegen die

Welt; danach der Drang auf die
Verwandlung des Lebens zur Reinheit,
Geistigkeit und Einheitlichkeit, womit der
Gerechte die Schüsselgewalt über das

Obere erlangt; und schließlich - mit
überweltgroßen Visionen - das ebenso

wohl motorische als prägnant historische,

unbildliche, unnaturhafte Gerichtetsein

auf ein noch nicht daseiendes
messianisches Ziel über der Welt.»2

Zugleich aber hat er Literatur, Kunst
und Musik sowie die neuen Wissenschaften

der Psychologie und Psychoanalyse,
unzählige Phänomene des Alltags und
der Technik durchforscht, um Hinweise
und «Zeugnisse» zu finden für den
«Wärmestrom» der Geschichte, für eine
Tendenz alles Menschlichen hin zu einer
echten authentischen Existenz und alles
Sozialen hin zur «Heimat». Dabei war
Blochs Schaffen immer ein Schreiben

gegen fast übermächtige Entwicklungen
hin zu moderner Barbarei, eisiger Kälte,
Fremdheit und Lüge. Breiter und tiefer
hat selten jemand gesucht und gegraben,
und wenige haben mehr beigebracht. Der
Wanderer Bloch ist selbst zum Kompass
geworden für die Hoffnung in seinem
Land. Hin zu sich und uns ist er, dabei
anders werdend, doch bei sich geblieben.

Vom Geist der Utopie zum Marxismus
Wie bei vielen anderen großen Geistern,
so kommt auch bei Ernst Bloch dem

eigentlichen Erstlingswerk die Funktion
eines Schlüsselwerks zur Gesamtheit

seines Denkens zu. Während der ersten
Weltkriegsjahre entstanden und 1918
erschienen, ist «Geist der Utopie» durch
und durch geprägt von dem Doppelmotiv
der Revolte und der Hoffnung. Nahezu
alle philosophischen Hauptthemen seines

Spätwerks klingen hier bereits an:
das Motiv des «Noch-Nicht-Bewussten»
ebenso wie die gegen Ende des Werks
vollzogene Verbindung der utopischen
Wunschinhalte mit dem «sozialistischen
Gedanken». Aus seiner Doktorarbeit von
1908 in Würzburg, in der er sich über
«das Problem der modernen
Erkenntnistheorie» kritisch mit dem Neukantianismus

Rickerts auseinandergesetzt

¦
>

if
V

yj'yyyMyyyyyY. ¦'::':':%.y'"yyyyy'..

hatte, übernimmt er den seinerzeit im
Rezeptionskontext von Kierkegaard,
Bergson, Nietzsche und Simmel stehenden

Begriff der «gelebten Gegenwart»
und erweitert ihn zu einer «Metaphysik
unseres Dunkels». Der existentiell-vita-
listische Begriff der Würzburger Dissertation

wird sich später noch weiter
entwickeln zum «Dunkel des gelebten
Augenblicks», als welcher er in Blochs

Haupt- und Grundbuch zu einem
zentralen Denkmotiv wird.

347



n

^
vx

Dieses existentielle «Dunkel» bildet
für Bloch die Vorstufe für die Entstehung

der «Tagträume», welche mittels
der Kategorie «Möglichkeit» in Praxis

umgesetzt werden - später dann immer
definiert als eine weltverändernde Praxis

mit dem Telos der Herstellung eines
«besseren Weltzustands» in Solidarität
und Gerechtigkeit. Das theoretische
Fundament für eine künftige «Ontologie

des Noch-Nicht-Seins» war gelegt.
Die Vorstellung, Mensch und Welt

hätten einen gemeinsamen Fluchtpunkt
möglicher und wahrer Existenz, zu dem
sie hinstreben, ist eine Vision, die auf
einer Hoffnung aufbaut, die sich als
Gewissheit fühlt. Und wer mit dieser
wohl größtmöglichen aller Visionen
antritt - dem Werden der Welt zur Heimat

und der Heimkehr des Menschen zu
sich -, der hat es schwer, will er es sich
nicht lediglich im Bereich des subjektiv
Gewünschten, des individuell Imaginier-
ten, der haltlosen Phantasiewelt einrichten.

Jahrzehntelang hat Ernst Bloch den
Versuch unternommen, dieser Falle zu
entgehen - intellektuell wie politisch.
Intellektuell hat er sich dem Marxismus
zugewandt und politisch ist er ein Bündnis

mit dem Kommunismus und der
Sowjetunion eingegangen - das erste auf
Dauer, das zweite auf lange Zeit.

Dabei ist Blochs Hinwendung zum
Marxismus in den Jahren 1918 bis 19 20
nicht etwa das Ergebnis einer plötzlichen
oder abrupten Kehrtwendung, sondern
vielmehr das Ergebnis eines lange
andauernden Reifungsprozesses, bei dem
sich sozialistische Ideen im Kern seines

Werkes nach und nach entfalten und eine

Adaptation der Grundprinzipien des

historischen und dialektischen Materialismus

durch seine eigene praktische
Philosophie allmählich vonstatten geht.
Je länger je mehr brauchte Ernst Bloch
geradezu Marxens geniale Verschmelzung

von radikalem Emanzipationsanspruch,

nüchterner wissenschaftlicher
Analyse und der Sicherheit, in der
Arbeiterbewegung jenes historische Subjekt

gefunden zu haben, das genauso
unvermeidlich, notwendig wie willentlich
weltgeschichtlicher Akteur dieser
Emanzipation ist. Bloch «wollte glauben, dass

die kälteste Untersuchung die heißeste

Vision begründen kann»3.
Der Prozess der Aneignung des

Marxschen Werks durch Bloch war von
Faszination und Abwehr zugleich
geprägt. Für Bloch wird Marx zum
intellektuellen Garanten seiner eigenen Vision.

Marxens Werk wird gelesen als die

Denkmöglichkeit einer gesellschaftlichen
Veränderung, welche die Grundstrukturen

einer Welt transzendiert, die noch
keine Heimat ist. Als die Denkmöglichkeit

einer Veränderung, die aus der

Not und Bedürftigkeit realer historischer
Subjekte erwächst und Gewalten
freisetzt, um «alle Verhältnisse umzuwerfen,

in denen der Mensch ein erniedrigtes,

ein geknechtetes, ein verlassenes, ein
verächtliches Wesen ist»4. Schrittweise
verwandelte Bloch Marxens geschichts-
philosophisches Paradigma in die
tragende Säule seiner eigenen Weltsicht. Als
wichtigste Entdeckung nimmt Bloch
jenes Paradoxon des originären Marxismus

auf, das mit seiner strikten Berufung

auf die ökonomischen Interessen
des Proletariats die Annahme verbindet,
dass aus dem Kampf der Arbeiterklasse
eine Bewegung resultieren werde, die in
eine «freie Assoziation» mündet, in der
die «freie Entwicklung eines jeden zur
Bedingung der freien Entwicklung aller»
wird. Bloch braucht diese Annahme, um
seiner Vision den Gehalt einer realen
historischen Möglichkeit - objektiv wie
subjektiv - zuerkennen zu können.

Bloch hält Marxens Annahme von der
wirtschaftsrevolutionären Rolle des

Proletariats unhinterfragt für richtig. Er
übernimmt auch die These, dass das

Proletariat als unterste ökonomische
Klasse des Kapitalismus zugleich jene
Klasse sei, die zur emanzipatorischen
Überwindung des Kapitalismus fähig
und letztlich auch bereit sei. Zugleich
aber wendet Bloch sich gegen die Re-

348



duktion dieser Emanzipation auf eine

neue Wirtschaftsordnung: «Der
Nullpunkt äußerster Entfremdung, wie das

Proletariat ihn darstellt, wird nun zur
dialektischen Umschlagstelle letzthin;
gerade im Nichts dieses Nullpunkts lehrt
Marx unser All zu finden» .5 Unübersehbar

ist das Vorbild für diese Denkfigur:
Jesu schmählicher Tod am Kreuz und
seine Auferstehung. Bloch prophezeit
eine Art von Allianz zwischen der
Marxschen Kritik der politischen
Ökonomie, einer «verwandelten Kirche» und
dem utopischen Messianismus des

Chassidismus: «Nur so hat die Gemeinschaft

Raum, sich frei erwählend über
der lediglich entlastenden Gesellschaft
und kommunistisch durchorganisierten
Sozialwirtschaft, in gewaltfreier, weil
nicht mehr klassenhafter Ordnung. Denn
es ist so, wie der Baalschem sagt, dass

erst dann der Messias kommen kann,
wenn sich alle Gäste an den Tisch
gesetzt haben; dieser ist zunächst der Tisch
der Arbeit, jenseits der Arbeit dann aber

sogleich der Tisch des Herrn; die
Organisation der Erde besitzt im philadel-
phischen Reich ihre letzthin ausrichtende

Metaphysik.»6
Gesellschaftliches Eigentum und

bewusste Organisation derWirtschaft nach
einem einheitlichen Plan sind also für
Bloch zwar notwendige, aber keinesfalls
hinreichende Bedingungen des Sozialismus.

Die eigentliche sozialistische
Ordnung ist für ihn die einer neuen Kirche,
die auf dem Unterbau einer planmäßig
organisierten Ökonomie aufbaut, aber
in ihr weder Zielpunkt noch
Sinngrundlage hat. Die soziale Philosophie
der Emanzipation entwickelt sich weiter

zum Erlösungsgedanken durch die

Verwirklichung der kommunistischen
Utopie. Auch als Marxist kämpfte Bloch
dagegen, «dass mit der Wolke auch die
Feuersäule der Utopie liquidiert» werden

könnte, und fasst sein eigenes
Verständnis von Marxismus nun in die

Worte: «Marxismus ist nicht keine
Antizipation, sondern das Novum einer

prozesshaft-konkreten Antizipation»7
In dieser Chiffre ist Blochs eigene Re-

Vision des Marxschen Erbes zusammengefasst.

Hier ist nicht die Gelegenheit, Leben
und Werk von Ernst Bloch ausführlich
zu würdigen. Auf zwei Aspekte jedoch
will ich näher eingehen, weil sie mir
besonders zukunftsträchtig erscheinen.

Zeit-Mannigfaltigkeit
Im Rahmen seiner «Tübinger Einleitung
in die Philosophie» erörtert Bloch unter
dem Titel «Differenzierungen im Begriff
Fortschritt» das Verhältnis von
Fortschritt und Geschichte in sehr grundsätz-

fr '¦'

Si

I «:i

licher Weise. In diesem Essay konfrontiert

er das zeitgenössische Bild von der

Fragwürdigkeit des Fortschritts mit all
seinen negativen Nebeneffekten mit
einer tiefergehenden Analyse von Begriff
und Ziel der Geschichte. Hierbei gelangt
Bloch zur Theorie einer « elastischen
Zeitstruktur» in der Geschichte: «Zeit ist nur
Zeit dadurch, dass etwas geschieht, und

nur dort, wo etwas geschieht».8 Ihr
Wesen kommt also erst durch die Struktur

des Geschehens zum Ausdruck.
Es gibt eine signifikante Differenz

zwischen der subjektiv erlebten Zeit
unserer Existenz und Erinnerung und der

objektiven, metrisch-formalen Zeit, die,
als Uhrzeit, nur die regelmäßige, rein
mechanische Progression kennt. Dieser

Zeit, wie sie im Produktionsprozess
unserer modernen Gesellschaften veranlagt
wird, stellt Bloch eine «Tendenzzeit»

entgegen, die im Unterschied zu jener eine

349



«sehr qualitative also, keine an sich
neutrale Uhrzeit»9 ist. Als teleologische Zeit
stellt dieser qualitative Zeitbegriff den

nur quantifizierten Zeitbegriff der
mathematisch-physikalischen
Wissenschaften in Frage.

Diese in der Tat revolutionäre
Neudefinition der Zeit als «qualitative
Erlebniszeit» weist große Ähnlichkeit auf
mit der eschatologischen, das Werden
betonenden jüdischen Zeitauffassung -
hinter dem brennenden Dornbusch ruft
Jahwe dem Mose zu: Ich bin, der ich sein
werde. Blochs Originalität besteht nun
darin, dass er diese neue Zeitdimension
in seine marxistische Geschichts- und
Zeitauffassung einbringt: diese ist nun
orientiert an der zugleich religiös-messi-
anischen wie auch profanen Vorstellung,
dass das «Telos der Geschichte» in der
Zeitstruktur der Menschheitsgeschichte
wirksam ist.

Nach Blochs Überzeugung bleibt auch
der geschichtliche Fortschritt nicht
unberührt von diesen «Tendenzkräften».
Philosophisch gesprochen geht es um
Kritik der Universalgeschichte als

Fortschrittskritik, ohne die universale Utopie

eines Humanum preiszugeben. In
Analogie zu seinem Konzept der
Ungleichzeitigkeit entwickelt Bloch in seiner

Geschichtstheorie die Dimension des

Multiversums, der Vielräumigkeit als

Vielzeitigkeit - gegen einen bloßen
Multikulturalismus und eine pure Fort-
schrittslinearität: «Der Fortschritts-
begriff duldet keine <Kulturkreise>, worin

die Zeit reaktionär auf den Raum
genagelt ist, aber er braucht statt der

Einlinigkeit ein breites, elastisches, völlig

dynamisches Multiversum, einen
währenden und oft verschlungenen
Kontrapunkt der historischen Stimmen. So

lässt sich, um dem riesigen außereuropäischen

Material gerecht zu werden,
nicht mehr einlinig arbeiten, nicht mehr
ohne Ausbuchtungen der Reihe, nicht
mehr ohne komplizierte neue
Zeit-Mannigfaltigkeit.»10 Es geht darum, den
«Zielinhalt» der Geschichte zu bestim¬

men als «kein bereits definites, sondern
einzig ein noch nicht manifestes, ein
konkret-utopisches Humanum». Dieses
«Eschaton im Zielpunkt des
Fortschritts» ist keineswegs deckungsgleich
«mit dem bereits manifesten Menschen-
Resultat und dem seiner kosmischen
Umwelt». Es kann sich nur «in der
Verlängerungslinie auch des bisher weitest
vorgeschobenen human-natürlichen
Zielpunkts» manifestieren, «das heißt, es

liegt in der fernsten, obzwar der
wissenschaftlichen Antizipation nicht
verschlossenen Immanenz realer Möglichkeit

von Menschen und Natur»11.
In seinem letzten großen Werk

« Experimentum Mundi » befasst sich der
fast 90-Jährige noch einmal mit dieser
Problematik und nähert sich wiederum
der theologisch-philosophischen Auffassung

einer «messianischen Zeit»; vor
allem, wenn er unterstreicht, dass die

Kategorie der Zeit wesentlich die Kategorie

ist, die eben «nicht nur die Furcht,
sondern auch die Hoffnung nährt». Die
Zeit ist so «der Helfer einer objektivrealen

Möglichkeit, auch einer schlechten,

gewiss, doch von Haus aus, das heißt,

vom sich positiv gewinnen wollenden
Jetzt her, ist sie der Fortschrittsraum zu
möglich Gutem»12. Mit dieser
Neubestimmung der Zeit hat Bloch nicht nur
den Zeitbegriff entformalisiert, sondern
ihm gleichzeitig neue qualitative
Eigenschaften und Dimensionen hinzugefügt.
Die solchermaßen «verräumlichte Zeit»
wird darüber hinaus zum Vehikel für die

mögliche Realisierung des «Fortschritts
zum möglich Besseren» und damit für
die Hoffnung auf die Durchsetzung
einer gerechteren Gesellschaftsordnung in
der Geschichte.

«Atheismus im Christentum»
Mitten hinein in die bewegten
Sechzigerjahre des politischen Aufbruchs, die
sich auch in Kirche und Theologie
abbildeten, platzte wie ein Meteorit Ernst
Blochs religiöses Hauptwerk «Atheismus
im Christentum»13. Den Faden, den er

350



50 Jahre zuvor im «Geist der Utopie» zu
spinnen angefangen und im «Thomas
Münzer» zu einem ersten Netzwerk
geknüpft hatte, den nimmt er hier wieder
aufund fasst ihn zusammen zur
religionsphilosophischen «Summa» im Rahmen
seines Gesamtwerks. Wie der Untertitel
«Zur Religion des Exodus und des

Reichs » schon andeutet, geht es ihm auch
hier um den Auszug aus unterdrückenden

Strukturen, aus denen er sich
aufmachen will in Richtung auf den
«Vorschein» des «Reichs der Freiheit».
Niedergeschlagen haben sich hier die
leidenschaftlichen Diskussionen während seines

amerikanischen Exils mit Paul
Tillich, dem religiösen Sozialisten, ebenso

wie die Kontakte in Tübingen zu Ernst
Käsemann, Hans Küng, Jürgen Moltmann

oder Walter Jens.
Getreu seiner Aussage, «das Beste an

der Religion» sei, «dass sie Ketzer
hervorruft»14, bestand Blochs Absicht
darin, «atheistische Elemente» in der christlichen

Religion und Religionsgeschichte
aufzuweisen. So vor allem im Buch

Hiob, das «voll von Anklage ist, in dem
der Mensch mit all seiner Not, seinen

Geschwüren, seinem Leid, seiner Krankheit

und seiner Sorge anklagend erscheint
und unaufhörlich die Faust ballt - eine
kommunistische Faust!»15 Blochs
nonkonformistische Hermeneutik der Inhalte

des religiösen Bewusstseins ist von der
Absicht geleitet, die verschiedenen
Manifestationen eines religiös motivierten
Bewusstseins herauszustellen, die in der
Bibel wie in der Religionsgeschichte
aufweisbar sind, jedoch von der offiziellen

Theologie mehr oder weniger
totgeschwiegen oder ihrer revoltierenden
Elemente durch spiritualistische Urn-
interpretation beraubt wurden. Dieser
«subversiven Bibellektüre» geht es vor
allem darum, die Prophezeiungen des

Alten Testaments als Ermutigung der
Unterdrückten zu begreifen in ihrer
Revolte gegen die Unterdrücker.

Damit führt Ernst Bloch einen
theoretischen Zwei-Fronten-Kampf: einer¬

seits gegen konservativ-orthodoxe
Religionsauffassungen und entsprechende
Frömmigkeitspraktiken, die den
Menschen seiner Autonomie berauben und
ihm in autoritärer Weise moralisch-religiöse

Regeln, Normen und Verhaltensweisen

aufzwingen; andererseits aber
auch gegen die freidenkerische Verbannung

und Verachtung alles Religiösen
durch einen dogmatischen atheistischen
Vulgärmaterialismus, der nicht in der

Lage ist, die «atheistischen» und
revolutionären Elemente in bestimmten
Manifestationen des religiösen Bewusstseins

zu erkennen.
Mit seiner Parteinahme für die « Biblia

pauperum» kommt Bloch in der Tat zu
der paradoxen Haltung, als marxistischer

Philosoph für die Befreiungstheologie

zu plädieren, etwa wenn er formuliert:

«Deshalb gibt es den entschiedensten

Affekt in der Bibel genau gegen die
oben mit ihrem Priestergott, gibt es nur
hier Aufruf zur Revolte dagegen. Mit
Krieg den Palästen, Frieden den Hütten,
gegen den Schmuck der Altäre, und der
Arme leidet bitteren Hunger.»16 Die
Befreiungstheologie hatte im Laufe der

Sechzigerjähre vor allem in Lateinamerika

als «Ecclesia pauperum» Partei
ergriffen für die Revolte der vom
Weltkapitalismus ausgehungerten Massen.
Entsprechend positiv war das Echo, das

Ernst Bloch hier bei den Repräsentanten
der Befreiungstheologie wie Gustavo

Gutierrez, Ernesto Cardenal und den
Brüdern Leonardo und Clodovis Boff
auslöste.

Vordenker einer neuen Moderne
In den 70er und 80er Jahren des 20.
Jahrhunderts hatte Blochs Philosophie
vor allem in Deutschland und Frankreich,

aber darüber hinaus auch weltweit

ein großes Echo gefunden, wenn
auch mit durchaus unterschiedlicher
Akzeptanz. Das änderte sich in den

Neunzigerjahren mit dem Zusammenbruch

der Sowjetunion, also mit dem
Ende der Hoffnungen und Illusionen, die

351



in den Ländern des «real existierenden
Sozialismus» gekeimt hatten, darunter
auch die von Bloch bis zu seinem
Lebensende genährte Hoffnung, die
kommunistisch-autoritären Regime ließen
sich in demokratisch-sozialistischer
Gestalt erneuern. Nach dem Tode von Louis
Althusser und Henri Lefebvre wurde der
Marxismus auch in Frankreich, wie
schon in Deutschland und Osteuropa,
nahezu weltweit marginalisiert.

Mit dem Ende planwirtschaftlicher
Organisationsmodelle konnte sich ein

Kapitalismus neoliberaler Ausprägung
als alternativlos darstellen und weitgehend

durchsetzen. Erst in jüngster Zeit,
wo immer deutlicher wird, dass ein
brutaler werdender «Turbokapitalismus»
nicht die Lösung von Problemen wie den

«Überlebensfragen» von Frieden,
Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung

bedeutet, sondern ein gravierender
Teil dieser Probleme selbst ist, erscheint
die Zeit reif für Lösungsansätze, die über
gescheiterte Sozialismus- wie auch

Kapitalismusmodelle hinausreichen.
In der Geschichte der zeitgenössischen

deutschen Philosophie markiert das

Denken Ernst Blochs einen bedeutenden

Wendepunkt. Es setzte an zu einer Zeit,
als sich das europäische Denken in der
Folge des Ersten Weltkriegs in einer großen

Sinnkrise befand. An den Universitäten

regierte damals der Neukantianismus,

die Lebensphilosophien Nietzsches
und Bergsons erlebten ihren Durchbruch,

die Revolte des expressionistischen

Lebensgefühls brach sich Bahn.
Hier verkörpert Blochs Denken in seiner
utopisch-antizipatorischen Dimension
eine einzigartige Variante, die sich im
Neo-Marxismus des 20. Jahrhunderts als

spezifische Spielart einer «kritischen
Theorie der Gesellschaft» versteht.

Mit seinem «unzeitgemäßen» Denken
könnte sich Bloch gerade heute als
Vordenker erweisen. Das in ihm steckende

Korrekturpotential könnte als Möglichkeitssinn

zurückgewonnen werden in
einer Zeit, die in ihrem eindimensiona¬

len Ökonomismus kaum noch über
Träume, Utopien oder Visionen von
einem authentischen Leben verfügt und
die offenbar noch gar nicht daran denkt,
sich Gedanken zu machen darüber, was
denn eine Gesellschaft zusammenhalten
soll, der die Arbeit als Sinnstiftung
ausgeht; zumal dann, wenn die Bereitschaft
fehlt, die vorhandene Arbeit und darüber
hinausgehende, notwendige Beschäftigungen

gerecht aufzuteilen.
Aus Blochs Denken ließen sich

Impulse gewinnen für eine reflexive
Modernisierung nicht jenseits von Marxismus

und Christentum, Aufklärung und
Romantik, sondern integrativ: Marxismus

und Christentum, Aufklärung und
Romantik einbeziehend. Anregungen
zuhauf finden sich bei Ernst Bloch zur
Auseinandersetzung mit der Grundfrage

aller Kultur, dem «Widerspruch
zwischen Arbeiten und Genießen»; um die

Versöhnung der Gegensätze von Werktag

und Sonntag, von «sauren Wochen
und frohen Festen» geht es ihm, um die

Vermittlung «zwischen dem Glück der
Sinne und dem Frieden der Seele»17.

Im Mittelpunkt einer solchen
Philosophie der Lebenskunst steht Freiheit im
Sinne von Selbstbewusstwerden,
Selbstbestimmung, Selbstregierung, die grundlegend

vom Individuum auszugehen hat.
Die Emanzipation der Aufklärung als
des «Ausgangs des Menschen aus seiner

selbstverschuldeten Unmündigkeit»
wird von Bloch über Kant und durch
Nietzsche und Marx hindurch
weitergeführt, indem man lernt, auf der Basis

von Selbstdenken sich selbst zu regieren.

Nicht nur, wer nicht selbst denken
kann, sondern auch, wer sich nicht selbst

zu regieren vermag, der wird immer ein
Knecht bleiben. Freiheit als Autonomie
ist also nicht nur zu begreifen als Freiheit

zur Selbstbestimmung, sondern auch
als Freiheit zur selbstbestimmten

Ordnung, in der man leben will. Freiheit und
Ordnung sind daher für Bloch nur möglich,

wenn man sich selbstbewusst für
bestimmte Macht- und Regierungs-

352



formen entscheidet, die man sich als

Alternative zu den bestehenden
Herrschaftsformen wählt. Blochs Philosophie
besteht nicht nur in der Kritik der Macht,
die herrscht, sondern auch in einem

positiven Machtbegriff. Bloch knüpft
hier an Goethe an, der in seinen «Maximen

und Reflexionen» auf die Frage
«Welche Regierung die beste sei?»

antwortet: «Diejenige, die uns lehrt, uns
selbst zu regieren».18 - Moderner, aktueller

geht es wohl kaum...

Hoffnung will gelernt werden
Eine Trendwende erscheint notwendig.
Eine Trendwende weg vom Zeitalter der
alles zergliedernden, zerteilenden, angeblich

objektiven Wissenschaft, wie es von
Kopernikus, Kepler und Galilei vorbereitet

und von Newton und Des-cartes
in Szene gesetzt wurde - hin zu einer

Epoche, die wissenschaftliches Denken

zu einer ganzheitlichen, dynamischen,
auch die spirituelle Dimension des

Menschen erfassenden Weltsicht ausweitet.
Viele Anzeichen sprechen dafür, dass

wir uns gegenwärtig in einer «Scharnierphase»

befinden, wie Roger Martelli die

Gegenwart charakterisiert: «vergleichbar

den Jahren um 1848 und 1917»19.
Politisch drückt sich das aus in einer
Abkehr vieler Menschen von den
etablierten Parteien, ja von Parteien
überhaupt; stattdessen finden vermehrt

Bewegungen Zulauf und Akzeptanz, wie
sich insbesondere bei den Weltsozialforen

in Porto Allegre zeigt. Bewegungen

wie Attac und viele andere in
unterschiedlichen Schattierungen sind sich

einig in ihrer Kritik an der neoliberalen
Globalisierung und in der Überzeugung:
«Eine andere Welt ist möglich.» Ernst
Bloch hätte seine helle Freude. Auch

wenn längst noch nicht klar ist, wo die

Reise hingehen soll. Aber der «Kairos»
scheint da. Wege entstehen oft erst beim

Gehen, und ein Stück weit ist sicherlich
der Weg schon das Ziel.

Auch die Kirche bekennt einen Geist,
der die Welt nicht nur interpretiert, son¬

dern verändert. Der heilige Geist ist ein

Geist, der befreit, der die Armen und
Entrechteten aufrichtet und in Bewegung

setzt, der sogar durch den Tod hindurch
Leben schafft. Dieser Geist kann und will
mobilisieren für eine illusionslose Hoffnung,

was die «Mächte dieser Welt»
angeht. Aber mit Verheißung, dass der

Versuch, eine Gesellschaft ohne Armut
und in Gerechtigkeit zu bauen, immer
eine Zukunft hat - auch gegen den

Augenschein, ja gegen alle Hoffnung. Hoffnung

will gelernt sein als Reiseplan des

Wissens. Dazu kann man bei Ernst Bloch
trefflich in die Schule gehen. •

1 Ernst Bloch, Tübinger Einleitung in die
Philosophie, Gesamtausgabe (GA), Bd.13, Frankfurt/
Main 1970, S. 49L
2 Zitiert in: Ernst Bloch, Viele Kammern im Welthaus.

Eine Auswahl aus dem Werk, hg. von
Friedrich Dieckmann und Jürgen Teller, Leipzig
1994, S. 49.
3 Michael Brie, Zwischen Wärmestrom und
Kälteschock. Blochs befreiende Spurenlese und die

Befreiung der sozialistischen Visionen aus dem

Gefängnis stalinistischer Hörigkeit, in: «utopie
kreativ», Nr. 153/154, Berlin 2003, S. 724.
4 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEW, Bd.i, S. 385.
5DasPrinzipHoffnung, GA, Bd.5,T959,S. i6of.
6 A.a.O., S. 307.
7 A.a.O., S. 726.
8 Tübinger Einleitung in die Philosophie, S. 129.
'A.a.O.
"'A.a.O., S. 161.
11 A.a.O., S. r47.
12 Experimentum Mundi. Frage, Kategorien des

Herausbringens, Praxis, GA, Bd. 15,1975,8.107.
13 Atheismus im Christentum. Zur Religion des

Exodus und des Reichs, GA, Bd.14, 1968. Vgl.
dazu von H. Ratschow, Atheismus im Christentum?

Eine Auseinandersetzung mit Ernst Bloch,
Gütersloh 1972.
14 Atheismus im Christentum, S. 15.
15 Zitiert nach A. Münster, Ernst Bloch. Eine

politische Biographie, Berlin/Wien 2004, S. 338.
16 Atheismus im Christentum, a.a.O., S. 21.
17 Zitiert nach Volker Caysa, Bloch - (k)ein toter
Hund, in: »utopie kreativ», a.a.O., S. 701.
18 Zitiert nach V. Caysa, a.a.O., S. 705.
19 Zitiert nach Wolfgang Fritz Haug, Was Tun?
Die verwandelte Wiederkehr einer Gründungsfrage,

in: «utopie kreativ», Nr. 161, Berlin 2004,
S. 203.

353


	Hoffnung als Reiseplan des Wissens : Spurenlese bei Ernst Bloch (1885-1977)

