
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 11

Artikel: Aus einem Feind kann ein Freund werden

Autor: Gaede, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Feinde lieben, für die Verfolger
bitten, nachgeben, die Backe dem Schläger
noch hinhalten, dem Übel nicht widerstehen

- klingt das nicht wie Worte von
einem anderen Stern? Noch sind die

Folgen des Irak-Krieges täglich sichtbar.
Im ehemaligen Jugoslawien tobte vor
sechs Jahren noch der Bürgerkrieg.
Durch unser Land gehen immer wieder
Wellen von Gewalt gegen Fremde. Sind
die Weisungen Jesu also weltfremde
Sprüche? Lernt das nicht schon, wer als

Jugendlicher in eine Prügelei hineingeriet:

Nur wer gleich zurückschlägt, wird
respektiert? Da kann ich den Presbyter
einer Gemeinde in Deutschland verstehen,

der sich an einem Sonntag weigerte,

diese Worte vorzulesen, und den

Superintendenten eines Kirchenkreises in
Deutschland, der offen bekannte, er
könne diese Worte nicht mehr hören.
Kurz zuvor waren sie nämlich in der

Tageszeitung abgedruckt worden, weil
die christliche Friedensbewegung sich auf
sie berufen hatte.

«Was würde eigentlich passieren,
wenn wir das einmal täten?», fragte ein
Pastor seine Konfirmanden. Eben noch
hatten sie schallend gelacht, als sie das

lasen: dem Schläger auch die andere
Backe hinhalten. Jetzt wurden sie
nachdenklich. Dann kam die Antwort: «Der
andere würde nicht schlagen. » Das

Gespräch wurde lebendig: «Alles käme
durcheinander, wenn man sich so
verhielte.»

Es geschah in einem deutschen
Gefangenenlager während des Krieges. Die
Gefangenen leisteten Zwangsarbeit, und
abends müssten sie Quälereien eines
Wachmanns erdulden. Den einen zog er

an der Nase, dem andern gab er einen

Tritt in den Bauch. Da kam eines Abends
einer der Gefangenen von selbst auf ihn
zu und sagte: «Da Sie jeden Tag jemanden

schlagen müssen, bitte ich, nehmen
Sie heute mit mir vorlieb.» «Du frecher
Franzose!» kam als Antwort zurück.
«Du kannst einmal raten, wie oft ich Dich
mit der Reitpeitsche schlage.» «Das

Reinhard Gaede

Aus einem Feind kann
ein Freund werden

überlasse ich Ihrem Gewissen», sagte der
Franzose. Er habe kein Gewissen,
antwortete der Wachmann. «Doch», sagte
der Franzose, «Sie haben ein Gewissen.
Sie haben mich immer noch nicht
geschlagen und werden es heute Abend
auch nicht mehr tun.» Dann ging er; der
andere sah zu Boden, blass mit zitternden

Lippen und Tränen in den Augen.
Nach diesem Tag wurde kein Gefangener

mehr geschlagen. (E. Spiegel,
Gewaltverzicht, Kassel 1987, 2. Aufl.).

Tatsächlich, eben das meint Jesus. In
einer Welt des Unrechts und der Gewalt

wagt das Unerhörte! Wendet Euch an
das Gewissen der Grausamen und
Gewalttäter! Tut das Überraschende, das

Entwaffnende, indem Ihr das Gewissen

rührt, das doch allen Menschen gemeinsam

ist. Bisher gab es nur zwei Möglichkeiten:

Herrschen oder beherrscht werden,

Gewalt ausüben oder Gewalt erleiden.

Jesus zeigt einen dritten Weg: ein

Verhalten, das sich nicht dem Unrecht
beugt, überraschenderweise aber keine

Gegengewalt anwendet.
Jesus nennt Beispiele aus dem Alltag:
Erstes Beispiel: Normalerweise gilt

das Gesetz der Vergeltung. Wir zitieren
es auch gerne (Ex. 21, 24): «Auge um
Auge, Zahn um Zahn.» Allerdings wird
meist nicht erwähnt, dass dies schon eine

Form geordneten Rechts ist. Die maßlo-

333



se Rache, der schon ganze Clans, ja
Massen von Menschen zum Opfer
gefallen sind, wird durch das Gesetz der
Vergeltung eingeschränkt. Der Gewalttäter

muss eine Strafe bekommen in der
Form einer Ersatzleistung. Was er
angerichtet hat, indem er einen Menschen
verletzt hat, muss er wieder gut machen.
Jesus fordert dazu auf, auf die Klage, die
das ganz Normale wäre, zu verzichten.
Der Gewalttäter soll dadurch, dass ihm
ein Prozess und eine spürbare Strafe
erlassen wird, zur Dankbarkeit und zur
Sinnesänderung bewogen werden.
Gewiss kann das Recht den Schwachen

gegen den Starken schützen. Jesus zeigt
eine noch weiter gehende Möglichkeit.
Die Lebensverhältnisse werden verändert,

dadurch dass zerstörte Beziehungen

wieder geheilt werden. Eben zu
solchen Schritten ermutigt Jesus.

Ein entsprechender Fall ist die
Beleidigung. Für eine einfache Backpfeife
kann man den andern verklagen. Wird
man aber auf die rechte Backe geschlagen

- und das geschieht mit dem
Handrücken - ist das nicht nur schmerzend,
sondern besonders beleidigend und wird
mit doppelter Strafe geahndet. Die Worte

Jesu meinen also: Wenn dich jemand
zu Unrecht demütigt, überwinde deinen
Zorn! Verzichte auf die Wiedergutmachung!

Die andere Backe hinhalten
bedeutet nun zweierlei: Schau hin, ich
wehre mich ja nicht! Willst du etwa noch
mal zuschlagen? Dann tu's! - Wenn du
kannst! Denn eigentlich verbietet das

Gewissen, Wehrlose zu verletzen.
Außerdem ist diese Geste ein Zeichen des

Muts. Der Verzicht auf Verteidigung
bedeutet Bereitschaft, Schmerzen zu
erleiden, ist Leidensfähigkeit. Zugleich ist
damit aber auch Widerstand angesagt.
Wer die Backe hinhält, sagt: Ich beuge
mich nicht. Aber ich will auf dieser Ebene

die Auseinandersetzung verweigern.
Jesus traut es gerade den kleinen Leuten,
die zu Opfern geworden sind, zu, dass

sie den Teufelskreis von Gewalt und
Gegengewalt durchbrechen. Gewiss, das

Risiko ist da, geschlagen zu werden. Aber
die Chance ist: Aus einem Feind kann
ein Freund werden.

Das nächste Beispiel behandelt einen
Fall des Armenrechts. Wichtige persönliche

Gebrauchsgegenstände dürfen
nicht gepfändet werden. Als solcher gilt
der Mantel, der zugleich Decke und
Unterlage für das Nachtlager ist (Ex. 22,
26 t.). Dadurch dass der Arme gleichsam
sein letztes Hemd anbietet, soll dem
reichen Prozessgegner die Härte seines

Vorgehens klar werden. Er soll sich
ändern, großzügig werden.

Ein weiteres Beispiel ist ein Fall aus
dem Besatzungsrecht. Die römische
Besatzungsmacht konnte die nächstbesten
Passanten als Gepäckträger heranziehen.

Jesus meint: Tu freiwillig noch mehr als

das, was verlangt wird! Eben das ändert
die feindselige Beziehung hin zum Guten.

Letztes Beispiel: Notleidende bitten
um Nahrung, damit sie nicht hungern.
Wer sich Geld leihen will, bittet um eine
Startchance und möchte aus eigener
Kraft sich empor arbeiten und das
Darlehen zurückzahlen. Gebt also barmherzig

den Bitten nach!
Die Beispiele fasst die Aufforderung

zur Feindesliebe zusammen. Die Welt
scheidet sich immer wieder in Freunde
und Feinde. Aber gerade daran erkennt
man Christen und Christinnen: Sie
finden sich mit Feindschaftsverhältnissen
nicht ab. Sie greifen zum letzten Mittel.
Jeder denkt, sie holen ihre schärfste
Waffe. Da beginnen sie damit, aus Feinden

Freunde zu machen. - Feindesliebe
heißt nicht, den Gegner sympathisch
finden. Es heißt nur, zur allgemeinen
Überraschung die Schritte tun, die zeigen: Ich,
der Handelnde, verzichte auf Rache.

Und nun die Begründung - eine letzte
Überraschung. All das ist keine neue
Moral. Feindesliebe ist Gottesdienst auf
der Straße, in den Häusern, in der Politik,

im Alltag. Wer anfängt, aus Feinden
Freunde zu machen, erinnert sich, erinnert

andere an Gott. Leben ist doch ein

334



Geschenk! Eben das meint Jesus. Der
himmlische Vater schenkt Leben. Als der

Schöpfer gibt und erhält er Bedingungen
des Lebens. Menschen fordern und
bezahlen. Gott schenkt. Seine Sonne und
sein Regen, sagt Jesus, lassen alle leben,
die Guten, aber auch die Bösen -
unverdientermaßen. Wer mit der schweren
Arbeit beginnt, aus Feinden Freunde zu
machen, bringt dem gütigen Gott gleichsam

ein Dankesopfer dar. Gewiss ist es

nicht leicht. «Es ist leichter, mit Erbsen
in den Schuhen nach Einsiedeln eine
Wallfahrt zu machen, als der Nachbarin
zu verzeihen», sagt Leonhard Ragaz in
seiner Auslegung der Bergpredigt. Aber
Dienst für Gott ist das, was uns so schwer
fällt: Versöhnung.

Dieser Verzicht auf Vergeltung, die

Arbeit für Versöhnung und Frieden ist
heute die einzige Möglichkeit zu überleben.

Denn wenige Menschen können
heute schon den größten Schaden
anrichten. Immer noch gibt's pro Kopf
mehr Sprengstoff als Nahrungsmittel.
Und die Summen für Rüstung sind
extrem hoch geblieben. Deshalb gibt es zu
einer Verständigungs- und Versöhnungspolitik,

die sich von der BergpredigtJesu

anregen lässt, keine Alternative.
Sabine Kuegler berichtet in ihrer

Autobiographie «Dschungelkind» 2005 vom
Leben ihrer Familie bei den Fayu in West-
Papua/Indonesien. Dieses Volk, das im
Urwald noch wie in der Steinzeit lebt,
lernt von dem christlichen Missionar und
Sprachforscher: Vergebung und Frieden
bedeuten Leben ohne Angst mit Freude.
Vorher hatte das Gesetz der Vergeltung
zwischen den Stämmen fast zur Ausrottung

der Männer geführt. In der entscheidenden

Stunde stellt sich der Missionar
zwischen die gegnerischen Fronten der

mit Pfeilen aufeinander zielenden Krieger

und durchtrennt mit seinem
Buschmesser Bogensehnen. Seine Autorität
macht den Wohnbereich seiner Familie
zu einem Ort des Friedens.

Als der Missionar Don Richardson
1962 mit seiner Frau Carol seine Arbeit

unter dem Volk der Sawi auf der Insel

Neuguinea begann, war er zuerst
entsetzt. Es galt dort als Heldentat, wenn
ein Mann sich mit einem Feind, dem er
schaden wollte, zunächst anfreundete,
um dann den Ahnungslosen ohne

Vorwarnung hinterhältig zu töten. Als diese

Menschen von Judas hörten, betrachteten

sie ihn als Helden. War es ihm doch
gelungen, Jesus hinters Licht zu führen
und ihn an seine Feinde auszuliefern.
Aufrichtigkeit, Treue galten als Schwäche.

Jede Freundschaftsbezeugung war
verdächtig. Nur eine Ausnahme gab es:

Wenn ein Mann seinen eigenen Sohn
seinen Feinden übergab, konnte man
diesem Mann trauen. Und jeder, der seine

Hand auf das so übergebene Kind legte,
war verpflichtet, gegen den Geber keine
Gewalt zu üben. Allerdings beruhte der
Frieden darauf, dass das Friedenskind
am Leben blieb. Don Richardson sah nun
seine Aufgabe. Er sollte den Menschen
dort von dem Friedenskind berichten,
dessen Geist sie in ihre Herzen aufnehmen

konnten, dem Friedenskind für alle

Zeiten, Jesus, in dem die Gemeinde den

vom Propheten Jesaja erwarteten
Friedefürsten anerkennt.

Was Christus gebietet, das bietet er:
Frieden als Leben. Denen, die ihm
folgen, gibt er eine neue Identität. Wir
werden nicht mehr eingeteilt als Reiche
oder Arme, Einheimische oder Fremde,
Herrschende oder Beherrschte. Als Kinder

Gottes werden wir angeredet, eingeladen

als Schwestern und Brüder in
seinem Reich, das wachsen soll als Reich
des Friedens und der Gerechtigkeit.

Jesus hat eine Vision vom Menschen
vorgelegt, die bis heute nur angedeutet,
nicht vollendet ist. «Vollkommen sein

wie der Vater im Himmel.» Also Engel,
Boten Gottes. Flügel brauchen sie nicht.
Aber sie verändern die Welt, indem sie

an der Barmherzigkeit Gottes teilhaben,
von der Barmherzigkeit Gottes leben und
sie widerspiegeln: «Selig sind, die Frieden

stiften, denn sie werden Gottes Kinder

heißen.» •

(Predigt über Matth,

5, 38-48, in der Ev.-
Luth. Kirchgemeinde
Laar am 16. Oktober

2005, dem 21. Sonntag

nach Trinitatis)

335


	Aus einem Feind kann ein Freund werden

