
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 10

Artikel: Braucht Hans Urs von Balthasar eine Heiligsprechung?

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Braucht Hans Urs von
Balthasar eine
Heiligsprechung?

Hans Urs von Balthasar wäre am 12. August dieses Jahres
hundert Jahre alt geworden. Mit seinem nicht nur quantitativ

enormen Œeuvre gilt er als einer der bedeutendsten
katholischen Theologen des letzten Jahrhunderts. Es fehlt
heute auch nicht an Jubiläumsanlässen, die des am 26. Juni
1988 - zwei Tage vor der Kardinalserhebung - Verstorbenen

weihevoll gedenken. Anders als seine Antipoden
Teilhard de Chardin, Karl Rahner und die Befreiungstheologen
gab sich Balthasar zeitlebens unpolitisch. Er verweigerte
sich z.B. in den Fünfzigerjahren einer von vielen Theologen
unterzeichneten Stellungnahme gegen die atomare Aufrüstung

der Schweiz und bekämpfte später die Befreiungstheologie.

(Dass er auch das Opus Dei als «integralistisch»
ablehnte, wird heute als «Missverständnis» abgetan.) Wer
so «von oben» theologisiert, und sei es auf dem höchst
möglichen Niveau eines enzyklopädischen Wissens in Theologie,

Philosophie und Literatur, kümmert sich nicht um
die Niederungen der Menschen am Rande der Gesellschaft.
Mehr noch: Balthasar, der denken wollte wie der trinitari-
sche Gott selbst, dogmatisierte seine Theologie auf eine Art
und Weise, die in ihrer Ausschliesslichkeit selber wieder
Opfer forderte. Manfred Züfle, der als Germanistik-Student
und -Assistent im Balthasar-Kreis einst eine führende Rolle
eingenommen hatte, ist wie kein zweiter berufen, auf diese
Schattenseiten in Leben und Werk des eben wieder gefeierten

Theologen hinzuweisen. Red.

Würdigung zum hundertsten
Geburtstag
Braucht Hans Urs von Balthasar eine

Heiligsprechung?
Nein.
Natürlich kann man nichts dagegen

haben, wenn zum hundertsten Geburtstag

an einen grossen theologischen
Schriftsteller und Denker erinnert wird;
im Ton der ausgiebigen Feiern für mich
etwas allzu weihevoll.

Es wäre lächerlich und kleinlich, das

Werk Balthasars in seinen beeindruckenden

Dimensionen klein reden zu wollen.
Es gibt Darstellungen, die das Werk als

Ganzes zu umreissen versuchen. Die
kürzlich der Öffentlichkeit (NZZ)
vorgelegte Arbeit von A.M. Haas gehört
etwa zu den kenntnisreichen Versuchen
einer Würdigung des Ganzen als ein
Ganzes. Was allerdings fast gänzlich fehlt
bis heute, ist eine kritische Sicht in die

verborgene Denkstruktur dieses Gesamt-

(kunst)werks, die von den Anfängen bis

zum dreiteiligen, fünfzehnbändigen
Schlussbau Herrlichkeit- Theodramatik

- TheoLogik letztlich unverändert
dieselbe bleibt. Balthasar ist ein theologischer

Systembauer, nicht von der
dialektischen Art Hegels, sondern von der
Art des späten Schelling. Balthasar hat
mir einmal gesagt, er wäre, wenn er
Philosoph und nicht Theologe geworden

wäre, wohl Schellingianer. Schelling
hatte nach Hegels Tod in dessen Berlin
versucht, die dialektische Zerrissenheit,
die von Kant bis Hegel das «Subjekt»
philosophisch über sich selbst aufklärte,
mit philosophischen Narrationen über
Kunst, Mythos und Offenbarung zu
«heilen». Das war (und ist) sehr schön,
wurde aber vom philosophischen Geist,
der auch weht, wo er will, kaum noch

rezipiert. Engels scheint Schelling in
Berlin noch gehört zu haben. Aber die
andere Geschichte des Geistes, die Schelling

zu vermitteln versuchte, wurde
letztlich abgelegt zu den klassischen
(Spät-)Texten des so genannten «Deutschen

Idealismus».

318



Eine Homilie
Der heutige Papst Benedikt XVI. brachte

schon in seiner Homilie bei der
Beerdigung Balthasars etwas auf den Punkt,
der heute noch der Punkt dieses Papstes
ist. Er sagte unter anderem: «Er
(Balthasar) wollte gegen die Flut des

Geschwätzes die Kraft der besten Quellen
setzen, lebendiges Wasser und gutes Brot
anbieten, das in der Zeit der Dürre
nährt.» Ich habe das Zitat aus der
Schweizerischen Kirchenzeitung, wo
sonst noch einiges steht, das Heiligsprechung

nahezu zu gebieten scheint.

Ratzingers, des Hüters richtigen Glaubens

Wortwahl ist allerdings interessant,
ebenso aggressiv ausschliessend wie
dräuend apokalyptisch. Denn
«Geschwätz» kann nichts oder alles heissen,

was der Glaubenshüter-Instanz nicht in
den Kram passt. Wir haben es erlebt,
wie zum Beispiel die Befreiungstheologie

Südamerikas degradiert wurde. Und
dann: Wir leben in der «Dürre» immer
schön vor der Apokalypse. Da kann nur
noch gelten, was approbiert ist. So weit
Ratzinger, und wie der ehemalige
Konzilstheologe sich seit Jahren outet. Das
ist in seiner Art ein ähnliches Diktum
über einen in seiner Grösse Unberührbaren

wie der « Denker in dürftiger Zeit»,
mit dem man Heidegger aus der
Geschichte des Gewöhnlichen, des

«Geschwätzes», des «Geredes» herausheben
und abschirmen konnte gegen die
Peripetien der wirklichen Geschichte; bei
Balthasar durch Ratzinger sicher aus
anderen Gründen, «kirchlichen».

Aber Balthasar war gerade keine
«Quelle» «geistesgeschichtlich» fremd.
Es gibt kaum etwas, das ihn nicht
interessiert und das er nicht in sein System
des «Ganzen» einbezogen hätte, gerade
weil es als solches «Fragment» war und
blieb - und zu bleiben hatte (Das Ganze
im Fragment1). Da west ein hoch
interessanter Begriff von Geschichte und
ihrer durchgängigen Endlichkeit, dessen

Aprioris noch zu orten sein werden.
Für die jungen Leute (lange Zeit nur

männlichen Geschlechts) in der «Studentischen

Schulungsgemeinschaft» (SSG),
in die man nota bene nicht eintreten
konnte, sondern für die man kooptiert
wurde, auserwählt von irgendwo oben
als eine Art Jünger, hiess das, dass kein
Lektüreabenteuer verboten war. «Lest
den Teilhard de Chardin noch, bevor er
auf den Index kommt», war einer der

Sprüche des Meisters. Einzig vor
Sigmund Freud konnte er warnen; das war
«Lauge», die alles in Aufklärung zersetzende.

Natürlich bedeutete das auch eine Art
Befreiung, wenn man es im
zwangsneurotischen Milieukatholizismus nicht
mehr aushielt oder aus einer noch barocken

Innerschweiz kam wie ich. Natürlich

lernte man da, wenn man denn
wollte, Denkweisen kennen, denen man
z.B. auch in einem Phil.I-Studium nie
begegnet wäre. Geschenkt! Es war die

Erfahrung, die ich persönlich machte.

Nur persönliche Erfahrung in dem
Kreis bedeutete für die eigene Biographie

wirklich etwas. Sonst konnte man,
erbaut von so viel Schönem, in die
«Akademische Arbeitsgemeinschaft» (AAG),
eine Art Altherrenverband, bruchlos
hinüber wechseln, ohne dass dort noch sehr

viel zu passieren brauchte. Erinnerung
an eine grosse reiche Zeit, das war's dann
allenfalls gewesen, wenn man in verschiedensten

Berufen wie andre Karriere
machen müsste. Wie viel Sauerteig da

noch nachwirkte, wage ich nicht zu
ermessen.

Ein Rauswurf. Eine Verletzung
Ich (persönlich) war Mitglied der SSG.

Ich war dann auch noch zum «Präsidenten»

erkoren worden. Ich arbeitete viel
und praktisch mit Hans Urs von Balthasar

zusammen beim Vorlektorieren von
Texten, hauptsächlich Gedichten, die
allenfalls in Frage kamen für den

Jobannesverlag, der in vorderster Linie für
die Publikation der Werke Balthasars
und Adrienne von Speyers2 geschaffen
worden war, der aber auch interessan-

319



teste Texte aus der Geschichte christlicher

Spiritualität, hauptsächlich der
Mystik, theologische und philosophische
Werke und literarische Produkte etwa
aus dem Umkreis des so genannten
«Renouvau catholique» in Frankreich,
vor allem Claudel oder Péguy, publizierte.

Ich habe mit Balthasar zusammen ein
Buch geschrieben, Der Christ auf der
Bühne, in dem ich Essays zu T.S. Eliot,
Dürrenmatt und James Baldwin
publizieren konnte. Meine erste
Buchpublikation, die Buchform meiner
Dissertation Prosa der Welt, die Sprache
Hegels, erschien im Johannesverlag. Ein
Lyrikband war vorgesehen und schon
nahezu vertraglich geregelt. Dann kam
es zum Bruch. Prosa der Welt, zu dem
Balthasar einen begeisterten und
begeisternden Klappentext geschrieben hatte,
gehörte ab sofort nicht mehr zum
Verlagsprogramm (ohne dass mir die
«verramschten» Exemplare wenigstens
angeboten worden wären).

Das tönt bitter und war es damals für
mich. Ich weiss eigentlich bis heute nicht,
warum es zum Bruch kam. Seit einigen
Jahren interessiert es mich auch nicht
mehr. Mein Fall ist zudem nur einer von
vielen. Interessant ist der Gestus im
Bruch. Es war in den meisten,
wahrscheinlich in allen Fällen, Balthasar, der
abbrach und zwar radikal: Man hörte
nie mehr etwas von ihm, während vorher

pro Woche zwei bis drei jener berühmten

Karten mit wenigen Sätzen,
handgeschrieben, im Briefkasten lagen. Die
letzte Karte nach einem langen und
intensiven Gespräch, das mich damals
aufatmen liess, weil Balthasar mir
attestierte, mein Denken sei nicht «heterodox»,

teilte mir am nächsten Tag
lakonisch mit, es sei «alles falsch». In meinem

Vortrag über Blochs Atheismus im
Christentum, den ich in Zürich gehalten
hatte, in meinem Theaterstück Das leere

Grab, das ich ihm vorgelegt hatte? Ich
weiss es nicht. Vielleicht hatte er mir nie
verziehen, dass ich ein von Adrienne von
Speyer geschriebenes Buch über Sexua¬

lität, das er mir zur kritischen Vorlektüre
geschickt hatte, eigentlich einen
pseudomystischen Humbug hätte nennen
sollen, aber nur die Bemerkung mir
erlaubte, meine Erfahrungen als verheirateter

Mann würden nirgends mit
Deutungen der Sexualität von Speyers
übereinstimmen.

Ich weiss es nicht; ich stand gleichsam
im Regen und blieb dort eine ziemliche
Weile stehen. Diese Art des Stehenlas-

sens all der Menschlichkeiten gehört
zuinnerst zu Balthasars theologischer
Denkmethode. Denn ich weiss in der

Zwischenzeit, glaube ich, etwas Anderes,

Relevanteres. Es gibt den alten
katholischen Spruch extra ecclesiam nulla
salus. Auf die SSG angewandt, die j a von
Balthasar in einsamer Vision als
(akademischer) Sauerteig für die Welt konzipiert

worden war, hiess das
balthasarisch, im Kreis hatte man immer Recht,
mochte man selbst atheistische Positionen

oder moralische Freigeistereien
durchspielen, war gleichsam ex officio
des Kreises eh schon absolviert. Äusserte

man sich in der Welt zu brennenden
Fragen kritisch, war man eben draussen,
selber schuld. Der alte geradezu gemütliche

katholische Spruch war radikal
verkürzt zu extra nulla salus.

Vielleicht ist es bezeichnend, dass die
Brüche Publizisten (im weitesten Sinn

betrafen, während die Mediziner, Juristen

und Ingenieure unbehelligt in die
AAG hinüber dämmern konnten. Es gab
Ausnahmen, bei denen es weder zu
einem Bruch noch zu stiller Distanzierung
vom «Kreis» kam; der anfangs zitierte
A.M. Haas ist eine, eine irritierende. In
eine Kirche, gerade in die katholische,
konnte man, wenn man denn wollte,
wieder zurückfinden, bereuen, beichten,
was weiss ich. Der von Balthasar konzipierte

Kreis einer Schulungsgemeinschaft
war buchstäblich ex-klusiv.

Herrliches Denken...
Nun wäre es abwegig, in der kurz zitierten

persönlichen Erfahrung eine Art

320



Gesellschaftsbild Balthasars durchscheinen

zu sehen. Durchscheinendes, zu
scheinen Beginnendes war zwar einer der

Begriffe einer balthasarschen theologischen

Ästhetik. Da schien beständig
irgendetwas durch, etwa im «Fächer der
Stile», wie es Balthasar in Herrlichkeit i
benennt- in einer gewissen Nähe zu Emil
Staiger, dem «Stilkritiker», den Balthasar
in Zürich gekannt hatte. Aber Gesellschaft

in ihren Brechungen und Zerwerfungen

schien da nie durch, weil
Balthasar das nicht kannte und nicht kennen

wollte, auch nicht, wenn er seinen
Blick auf Brecht oder gar Marx richtete.
Balthasar «taufte» auch nicht, wie es eine

Zeitlang katholisch Mode geworden
war; er manipulierte allenfalls ein wenig
an der «Figur», deren er sich angenommen

hatte, manchmal ein wenig sehr.

Das unterscheidet Balthasar schon im
Denkansatz wesentlich von einem Karl
Barth oder einem Leonhard Ragaz auf
protestantischer Seite, die sich in den

Wirren der Zeit auch immer wieder zu
Wort meldeten und die damit eingegangenen

Gefährdungen und Gefahren auf
sich nahmen. Es unterscheidet ihn aber
auch von Karl Rahner aut katholischer
Seite, der in einer Art grundsätzlichen
anthropologischen Wende von
Menschen und den Situationen, in denen sie

steckten, auf Gott hin dachte.
Nun interessierte sich auch Balthasar

für die Menschen, aber mit einem
Vorbehalt, den ich noch etwas anschauen
möchte. Balthasar konnte von sich mit
einigem Recht sagen nihilhumanum mihi
alienum est3. Das machte ihn für die im
Kreis (oder in einem der sich überlagernden

Kreise, die er bis zu einem Säkularinstitut

konzipiert hatte) ja auch so
faszinierend, verführte zum Drinbleiben,
weil man alles Draussen drinnen eh schon

hatte, Sprache geworden von dem
bedeutenden Schriftsteller, der er war. Da
geriet dann gleichsam fast alles, das man
geistig zur Kenntnis nehmen konnte, ad
maiorem dei gloriam4.

und ein Denken «sozusagen von
oben»
Der Bischof von Graz-Seckau, Egon
Kapellari, hielt die «Laudatio» zum
hundertsten Geburtstag Hans Urs von
Balthasars. Mit geradezu entwaffnender
Offenheit spricht er anlässlich der
Feierlichkeiten in Luzern aus, wie es sich

mit der Theologie Balthasar verhält: «In
diesem Berufungserlebnis (zum Priestertum,

M.Z.) war schon der ganze Typos
seines späteren theologischen Schaffens
und seine Spiritualität grundgelegt. Es

war eine Theologie sozusagen <von
oben>. Nicht der Aufstieg des religiösen
Menschen zum absoluten Einen,
sondern der Abstieg des

trinitarischen Gottes der
Liebe zum Menschen ist ja
der Ausgangspunkt der
Theologie Balthasars, die
sich insofern von Karl
Rahners anthropologisch
gewendeter Theologie
grundlegend unterscheidet.

Gott ist für Balthasar
das für den Menschen
<gänzlich Unerwartete).
<Er (Gott) ist so lebendig -
so sehr Liebe -, dass er es

sich leisten kann, tot zu
sein>, wird Balthasar später

schreiben.»5
Da weiss der Theologe in seiner

Theologie ungefähr oder eigentlich genau
gleich viel wie der trinitarische Gott
selbst. Da ist der «spekulative Karfreitag»

eines armen Philosophen Hegel
Zuckerwasser dagegen. Während bei

Hegel das Analoge in den Geist
verdampfte, der immerhin «in die Gemeine

auferstand», verdichtet sich die Analogie

im Abschlussgebäude des
balthasarschen Systems in die Theologie, die

sich nicht mehr zu scheuen braucht,
irgendeine und die zentrale Heilstat
Gottes auszusprechen. In einem
Abschnitt in Herrlichkeit I, der mit «Das

Zeugnis Gottes in der Geschichte»
übertitelt ist, steht Erstaunliches, etwa:

^\.
"¦¦•

S

1
Hans Urs von
Balthasar

321



«Die Offenbarung der biblischen
Heilsgeschichte ist eine vor das Auge der
Menschheit hingestellte Figur, die jeder
Vorübergehende wahrnehmen, deren

göttliches Sphinxrätsel er entziffern
muss... Das Gotteslicht des Glaubens
aber sieht die Gestalt wie sie ist, und zwar
nachweisbar so, dass die Richtigkeit der
Sache an der Sache selbst und von ihr
her aufleuchtet.» In solcher Phänomenologie

leuchtet auch Heidegger durch,
der in seinem Sein sich ebenso inbegriffen

glauben konnte, in mehr dunkel
zerrissenem Geschick und schlechterer Prosa,

das sei zugegeben, wie der absolute
Theologe in seinem Gott. Aber schauen

wir genauer hin.

Ein «theologisches Apriori» und der
alles entscheidende Vorbehalt
Ich entnehme der schon zitierten
Schweizerischen Kirchen-Zeitung, diesmal von
Rudolf Voderbolzer6, folgendes:
«Balthasar zieht diese beiden Mythen (von
Prometheus und Dionysos, M.Z.) heran,

um sie seinem theologischen Apriori
von der Kreuzesgestalt aller geschöpflichen

Wahrheit, die in Christus ihre
Erfüllung findet, gegenüber zu stellen.
Für Balthasar gilt: Weder Prometheus
noch Dionysos! Beide sind als auf ihre
Weise <Gekreuzigte> letztlich Vorausbilder

(Typoi) für Christus. Der
mythologische Karfreitag wird im historischen
Karfreitag überboten und erfüllt.»

Was es alles für Karfreitage gibt, die
wahre Inflation, in der jeweils einiges an
Wert verliert. Im Ernst: In welchem Sinn
auch immer hier von einem «Apriori»,
Verzeihung, einem «theologischen Apriori»,

gesprochen werden mag, stimmt
es, dass Balthasar alles auf seine sehr

spezifische Weise im Zeichen des Kreuzes

sieht, alles an diesem Zeichen misst,

- wobei dann immer die Frage bliebe,
bleibt, was an welchen Kreuzen der
Menschheitsgeschichte je geschah und

geschieht, wie wer durch wen und warum

leidet. Mit dieser Frage hört jedes
Kreuz auf, unter einem «theologischen

Apriori » gefasst werden zu können, hört
es überhaupt auf, in irgendeinem noch
so erbaulichen, noch so frommen Sinn
ein «Kreuz» zu sein, das ich «a priori» je
schon zu tragen habe, zu tragen haben
werde. Balthasar hat in der Predigt, die

er bei unserer Trauung (mit Astrid, meiner

lieben früh verstorbenen Frau) hielt,
alle unsere Liebe theologisch mal unter
das Zeichen des Kreuzes gestellt. Ich fand
das damals andächtig theologisch grossartig

oder grossartig theologisch. Erst
Jahre später verstand ich, wie verletzt
Astrid war, dass ihr am kirchlichen Tag
unserer Liebe so etwas zugemutet wurde.

Aber wie war denn die spezifische
Weise, wie Balthasar den Gekreuzigten
wahrnahm? Ich zitiere noch einmal aus
dem Abschnitt über das «Zeugnis Gottes

in der Geschichte»: «Indem Christus
diese Figur (als «Zeugnis des Sohnes für
den Vater, und darin des Vaters für den

Sohn», wie Balthasar unmittelbar vorher
festhält, M.Z.) vor die Menschen
hinstellt, wagt er, völlig bewusst, das Seiende,

das er ist, als den gültigen Ausdruck
und das Wort des Seins Gottes selber zu
proklamieren.»7 Ein solcher Satz ist für
mich heute theologisch totalitär. Wenn
ich ihn nun auf den danach Hingerichteten

appliziere, schaudert es mich. Dieses

Kreuz, an dem einer, Jesus, hing, war
nichts anderes als ein schändliches
Folterinstrument, das damals verächtlichste,
wie sie seit eh und immer weiter bis heute

und immer schändlicher von Machthabern

erfunden werden. Und da habe
ich doch gelesen, dass dieser, Jesus, an
diesem Holz schrie, das Letzte, was
jede(r) Gequälte noch kann. «Der Schrei
des Subjekts» heisst eines der tiefsinnigsten

theologischen Bücher, das in dieser
Welt sich kundig gemacht hat.8

Das in dem zitierten Satz Gesagte, vor
allem in diesem unheimlich eingeschobenen

«völlig bewusst», ist kein «Apriori»,

sondern ein von Balthasar durchgehaltener

Kontra-Punkt zu allem, was sich

theologisch über Menschengeschichte im
Sinne Balthasars sagen lässt; und er

322



macht in über 80 Büchern autoritär deutlich,

dass er fast alles von den Menschen

weiss, ihrer Kultur, ihrer Kunst, ihrer
Dichtung, ihrer Mythen, ihrer Philosophien

und ihrer Theologien.

Unter eschatologischem Vorbehalt
Voderholzer greift in seinem Artikel auf
das frühe, erste System Balthasars
zurück, das dreibändig auch unter dem
Obertitel Apokalypse der deutschen Seele

bekannt war. Zu Recht. Denn alles ist
dort schon mal vorformuliert; nicht nur
Prometheus und Dionysos, nicht nur die

Titanen der Geistesgeschichte, wie sie

Balthasar sieht, sondern der Mensch
überhaupt steht unter Vorbehalt, mag
er wie weiland Kierkegaard «mit seiner

ganzen Existenz fuchteln» wollen oder

schreien, er kann nur «Typos», Vorausbild

für die «Figur» sein, die «völlig
bewusst» als Gott auch tot sein konnte.

Eschatologie wird von Balthasar
schon früh sehr präzis im ersten Band
der ersten Trilogie definiert: «Eschatologie

bestimmten wir als das Wissen vom
Stehen des konkreten Geistes vor seinem

eigenen, ihn vollendenden, aber ihm
verhüllten Letzten, das ihm als seine

Apokalypse in Selbstverwirklichung sich

enthüllen soll.»9 So lange bleibe er
gefälligst im Regen der Geschichte stehen.

Alles und Alle werden stehen gelassen

unter diesem eschatologischen Vorbehalt.

So kann man die Weltgeschichte
natürlich anschauen in einer reinen Theologie.

Denn das ist Balthasars Werk,
«théologie pure», «theology for theo-

logys sake». Ein «Schrei des Subjekts»
(Hinkelammert) ist da nirgends
vorgesehen; der würde stören, wie immer,
wenn die armselige Kreatur sich meldet.
Aber noch einmal: Ich habe gelesen, dass

Jesus in der Folter des Kreuzes schrie,

von einem Gott verlassen worden zu
sein, der in dem Moment sicher keiner
mehr war, der hören wollte oder konnte.

Deus semper minor (später Przywara).
Vielleicht hätten wir, die wir uns immer

noch Christen nennen, das, schreiend,
auszuhalten - und sonst gar nichts. •

1 Titel der wichtigsten geschichtstheologischen
Reflexion Balthasars: Das Ganze im Fragment,
Aspekte der Geschichtstheologie, Einsiedeln
1963.
2 Adrienne von Speyer, Ärztin, konvertiert zum
Katholizismus, war für Balthasar eine der « Quellen»,

letztlich immer mehr die «Quelle», aus der

sein Denken schöpfte. Balthasar notierte ihre
«Visionen» und geistlichen Wahrnehmungen und

publizierte sie in ein paar dutzend Bänden.
3 Nichts Menschliches ist mir fremd
4 Zur grösseren Ehre (Herrlichkeit) Gottes. Die
zentrale «Quelle» Balthasars war in dieser
Hinsicht sicher Erich Przywara, von dem er letztlich
das meiste, was er philosophisch brauchte,
gelernt hatte. Die immer wieder herangezogene
Analogia entis, die im Gleichen des Menschen
mit Gott das je Ungleichere mitdenkt, west,
zitiert oder nicht, durch das ganze Œuvre
Balthasars. Przywara, der jesuitische Denker des

«deus semper maior», des immer grösseren Gottes,

hat allerdings in späten, wunderbar still
präzisen Alters-Essays (die in der SSG nicht mehr
diskutiert wurden) auch einen «deus semper
minor», einen immer kleineren Gott in den

Peripetien der wirklichen Geschichte zu sehen

gewagt (Katholische Krise, Düsseldorf 1967).
5 Ich zitiere aus: Schweizerische Kirchenzeitung,
4. August 2005, wo die Laudatio wörtlich
abgedruckt ist, versehen mit Zwischentiteln, die das

«von oben» ohne das bischöfliche «sozusagen»
noch einmal herausheben!
6 A.a.O., S. 590.
7 A.a.O., S. 165.
8 Franz Hinkelammert, Der Schrei des Subjekts,
Vom Welttheater des Johannesevangeliums zu
den Hundejahren der Globalisierung, Luzern
2001.
5 Ich zitiere nach meiner alten, 1947 erschienenen

Ausgabe von «Prometheus, Studien zur
Geschichte des deutschen Idealismus». Jetzt werden

die Frühwerke Balthasars neu kommentiert
herausgegeben im Johannesverlag. In der

«Vorbemerkung zur zweiten Auflage» macht Balthasar
auf eigentümlich pathetische Art deutlich, auf
welchen Weg er sich zu machen gedenkt. Ich
zitiere den letzten Satz: «Es bleibt auch
unausgesprochen in Geltung und lässt durchblicken
dass die Absicht dieser Studien, auch wenn sie

die Bedingtheit sachlicher, fast unbeteiligter
Darstellung nicht verlassen, dennoch geradewegs
hinzielt auf Forderung und Ermöglichung unbedingter

Entscheidung.»

323


	Braucht Hans Urs von Balthasar eine Heiligsprechung?

