
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 10

Artikel: Von Maria Magdalena zur postmodernen Bibel - Neue Horizonte in der
feministischen Theologie

Autor: Oldenhage, Tania

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tania Oldenhage

Von Maria Magdalena
zur postmodernen Bibel

- Neue Horizonte in der
feministischen Theologie

Es gibt in der Bibel frauenfreundliche und frauenfeindliche
Texte. Die bekannten, Paulus zugeschriebenen Stellen im
Ersten Timotheusbrief und im Galaterbrief stehen für beide
Arten. Auf der einen Seite hat die Frau sich still zu verhalten,

zu lernen und ja nicht zu lehren, auf der anderen Seite

soll in der Gemeinde der egalitäre Grundsatz «nicht Mann,
nicht Frau» gelten. Tania Oldenhage erläutert verschiedene
Ansätze der feministisch-theologischen Auseinandersetzung
mit solchen Texten und kommt dabei zum Schluss, dass es

keine unschuldigen Bibelverse gibt, dass auch das
Gleichheitszitat aus dem Galaterbrief eine ausgrenzende, eine
diskriminierende Wirkung gegenüber anderen Religionen und
Ethnien haben kann. Die Autorin ist Studienleiterin des

Evangelischen Tagungs- und Studienzentrums Boldern für
das Ressort «Theologie im gesellschaftlichen Dialog». Sie

hatte zuvor, von 2000 bis 2003, an einem College in den
USA Religionswissenschaften unterrichtet. Dazu gehörte
jedes Semester ein Einführungskurs in feministische Theologie.

Der folgende Text gibt ein leicht überarbeitetes Referat
wieder, das die Autorin an einer Tagung der Religiös-
Sozialen Fraktion der Evangelisch-reformierten Synode der
Landeskirche des Kantons Zürich vorgetragen hat. Red.

Galater- versus Timotheusbrief
« 11 Eine Frau lerne still in aller
Unterordnung: 12 zu lehren aber gestatte ich
einer Frau nicht, auch nicht, sich über
den Mann zu erheben, sondern ich
gebiete ihr, sich still zu verhalten. 13 Denn
Adam wurde zuerst geschaffen, darnach
Eva. 14 Und Adam wurde nicht verführt,
das Weib vielmehr wurde verführt und
ist in Übertretung geraten» 1 Timotheus
2,11-15).

Mit diesem biblischen Zitat begann
ich vor einigen Jahren ein Seminar zum
Thema Feministische Theologie. Das
Seminar fand an einem amerikanischen
College statt und war für mich kein leichtes

Unterfangen. Der Begriff Feminismus
löste bei vielen Studierenden negative
Assoziationen aus. Ausserdem sässen
im Seminar Männer und auch Frauen,
die den Gedanken aus dem 1.
Timotheusbrief zustimmten, die fanden, dass

Eva nun mal leider wirklich diejenige

war, welche... und dass es sich darum
für eine Frau tatsächlich nicht gestatte,
zu predigen und zu lehren - zumindest
nicht im Gottesdienst. Aber die meisten
der Studierenden hatten Mühe mit
diesem Text. Und weil die meisten der
Studierenden auch evangelikal geprägte,
bibeltreue Christ/innen waren, entstand
durch diesen Text eine gewisse Spannung
im Vorlesungssaal. In diese Spannung
hinein versuchte ich das Anliegen der
feministischen Theologie zu erklären.
Feministische Theologie ist unter anderem

der Versuch, mit Versen wie diesen

umzugehen. Diese Verse stehen in der
Bibel. Sie werden uns wohl oder übel
erhalten bleiben. Was sollen wir mit
ihnen machen? Wir können sie kontex-
tualisieren, historisieren oder
dekonstruieren. Feministische Theologinnen
experimentieren mit einer Bandbreite an
Methoden. Eins ist klar: Stehen lassen

wollen sie einen Text wie diesen so nicht.
Eine von vielen möglichen Reaktionen

auf den 1. Timotheusbrief ist
folgender feministischer Kommentar:

«Man kann wirklich nicht sagen, dass

310



Paulus in dieser Aussage von unendlicher

Weisheit inspiriert war. Offensichtlich

handelt es sich hier um eine verblendete

Aussage von Paulus, einem Mann
voller Vorurteile... Dass Paulus die
Unterwerfung der Frau befohlen hat
steht in erstaunlichem Widerspruch zu
der weitgefassten Deutung der menschlichen

Seele in seiner Verkündigung:
<Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier
ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht
Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt
eins in Christus Jesuse»1

Dieser Text ist für mich ein klassisches

Beispiel feministisch-theologischer
Rhetorik. Die Feministin, die hier
schreibt, nimmt ohne Umschweife
Stellung gegen den Timotheusbrief. Sie
versucht nicht, das Skandalöse an diesem

Text weg zu interpretieren, sondern wirft
Paulus vor, nicht von Weisheit, sondern

von Vorurteilen getrieben zu sein.2

Anschliessend verweist sie auf einen anderen

Teil der Bibel und zwar auf den
berühmten Vers aus dem Galaterbrief, in
dem Paulus die Unterschiede zwischen
Mann und Frau aufhebt.

Dieser feministische Kommentar
stammt aus «The Woman's Bible». Das

ist ein Buch, das Ende des 19. Jahrhunderts

in den Vereinigten Staaten
veröffentlicht wurde. Die Herausgeberin war
Elizabeth Cady Stanton, eine der grossen

amerikanischen Kämpferinnen für
das Frauenwahlrecht. «The Woman's
Bible» ist eine Sammlung feministischer
Kommentare zu biblischen Texten.
Manche der Kommentare sind voll
bissiger Kritik. Andere Kommentare sind
voller Zustimmung - je nachdem, ob die

biblischen Aussagen als frauenfreundlich
oder als frauenfeindlich wahrgenommen
wurden. Die Kommentare dienen
allesamt dem politischen Kampf um Gerechtigkeit

zwischen den Geschlechtern.
Ich finde es wichtig, sich klar zu

machen, wie lange Feministinnen schon

gegen sexistische Aussagen in der Bibel

Stellung beziehen und wie lange
Feministinnen schon auf solche Bibelstellen

aufmerksam machen, die Gerechtigkeit
zwischen den Geschlechtern propagieren.

Der Verweis auf die Stelle im
Galaterbrief - «hier ist nicht Mann noch
Frau» - gehört bis heute zum Argu-
mentarium feministischer Theologinnen.
Am Frauenstreiktag vom 8. März 2004
organisierte die ökumenische Frauenbewegung

Zürich ein politisches Mittagsgebet

in der Wasserkirche. Zürcher Frauen

lasen damals Galater 3,28, um nach
der Bundesratswahl im Dezember 2003
Geschlechtergerechtigkeit einzufordern.

Die Hermeneutik des Verdachts
1983, fast 90 Jahre nach dem Erschei-

!S"=r.

*?••:>¦•«?

¦ *" ¦ ~,fl!IP

llä^silkEillliiliililli

nen der «Woman's Bible», erschien
Elisabeth Schüssler Fiorenzas Buch «In
Memory ofHer». FünfJahre später kam
die deutsche Übersetzung heraus unter
dem Titel «Zu ihrem Gedächtnis. Eine

Feministisch-theologische Rekonstruktion

der christlichen Ursprünge ». Ich bin
der Meinung, dass dies eines der

wichtigsten theologischen Bücher ist, die

•S*¥i

m i.'Mn

\tv^ie___i*&
1

311



überhaupt im 20. Jahrhundert geschrieben

wurden. In diesem Buch entwickelt
Schüssler Fiorenza ein Interpretationsmodell,

das im deutschsprachigen Raum
unter dem Stichwort «Hermeneutik des

Verdachts» bekannt wurde.
Mit der Hermeneutik des Verdachts

fordert uns Schüssler Fiorenza dazu auf,
Texte wie den 1. Timotheusbrief mit
einem grundsätzlichen Misstrauen
anzuschauen: Glaubt diesem Text nicht
ohne weiteres! Dieser Text ist kein Fenster,

durch das wir die Welt der damaligen

Menschen sehen können. Der Brief
wurde von einem bestimmten Mann in
einer bestimmten Situation und zu
einem bestimmten Zweck geschrieben.
Dieser Text zeigt uns nicht, wie die Dinge

damals wirklich waren, aber er kann
uns Indizien geben, die wir wie Detektivinnen

sorgfältig interpretieren müssen.
Warum wohl hat es jemand nötig zu
schreiben: «Die Frau lerne in aller
Unterordnung», und sich danach noch auf
Adam und Eva zu berufen? Wenn Frauen

tatsächlich unterwürfig und still
gewesen wären, dann hätte dieser Schreiber

keine Veranlassung gehabt, derart
scharfe Geschütze aufzufahren. Ist es

nicht möglich, dass Frauen damals sehr
wohl gelehrt haben?

In ihrem Buch entwickelt Schüssler
Fiorenza eine faszinierende Theorie über
die Anfänge des Christentums. Auch
Galater 3 spielt in dieser Theorie eine
zentrale Rolle. Diesen schönen Satz hat
sich Paulus nicht selber ausgedacht, so
Schüssler Fiorenza. Paulus zitiert hier
einen Spruch, der in den frühchristlichen
Gemeinden sehr bekannt war. Schüssler
Fiorenza vermutet, dass der Vers zu
einer Taufliturgie gehört, die sehr früh im
Umlauf war, lang bevor Paulus anfing,
seine Briefe zu schreiben. Frühe
Christinnen und Christen sprachen diesen
Vers miteinander, wenn eine Frau oder
ein Mann getauft und in die christliche
Gemeinschaft aufgenommen wurde. Mit
diesem Satz wurde ausgedrückt, was die

neue christliche Gemeinschaft von der

restlichen Welt unterschied und das

waren gerechte Strukturen - auch
zwischen Frauen und Männern.

« Hier ist nichtJude noch Grieche, hier
ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht
Mann noch Frau» - für Schüssler
Fiorenza ist das keine abstrakte Vision,
die sich irgendwann einmal im Himmel
realisiert, sondern eine radikalpolitische
Aussage. Sie zeigt uns, dass die
Menschen in den frühchristlichen Gemeinschaften

gleichgestellt waren - ungeachtet

ihrer Herkunft und ungeachtet ihres
Geschlechts. Das bedeutet natürlich, dass

Frauen genauso wie Männer leitende
Rollen innehatten. Die Aufgabe der Frauen

beschränkte sich nicht darauf, den

Aposteln eine Mahlzeit zu bereiten, wenn
sie müde auf ihren Missionsreisen Rast
machten. Frauen gingen selbst auf
Missionsreisen, so Schüssler Fiorenza. Maria
Magdalena beispielsweise war bereits
innerhalb der Jesusbewegung eine
leitende Persönlichkeit und wurde in den

Urgemeinden als Predigerin und
Missionarin tätig.

Schüssler Fiorenzas Geschichtsvision
wirft ein ganz bestimmtes kritisches Licht
auf die skandalösen Sätze aus dem 1.
Timotheusbrief. Diese Sätze geben Zeugnis

aus einer Zeit, in der sich das
Patriarchat in die egalitären Strukturen der

Urgemeinden einschlich, in der sich die

Ungerechtigkeit der restlichen Welt
allmählich auch in den frühchristlichen
Gemeinschaften niederschlug. Der 1.

Timotheusbrief ist ein zutiefst reaktionärer

Text, der bekämpft, was die ersten
Christinnen und Christen verband:
Gerechtigkeit und Gleichheit zwischen den
Geschlechtern. Schüssler Fiorenza würde

sagen: Was hier zur Sprache kommt,
sind nicht nur die Vorurteile eines
verblendeten Mannes. Es handelt sich um
einen regelrechten «Backlash», einen
Rückschlag gegen die Frauen des
Urchristentums.

Nach meinen Erfahrungen hat Schüssler

Fiorenzas Theorie eine grosse
Anziehungskraft. Es gab sogar unter meinen

312



evangelikalen Studentinnen regelmässig
einige, die dank Schüssler Fiorenza zu
Feministinnen wurden. Schüssler

Fiorenza bietet christlichen Frauen wichtige

ldentifikationsmöglichkeiten. Maria
Magdalena zusammen mit einer Reihe
anderer frühchristlicher Frauen erhält
Vorbildfunktion und ermutigt Frauen
heute, Führungsfunktionen in ihrer
eigenen Kirche zu übernehmen. Und ich
denke, dass Schüssler Fiorenzas Arbeit
nicht nur für Frauen Anziehungskraft
hat. Sie eröffnet auch Männern eine
attraktive Möglichkeit, sich mit dem christlichen

Glauben zu identifizieren. Nach
Schüssler Fiorenza ist das Christentum

il|i|àî.v
^Tyyyyy.
y|y|§Il|l||ÌÉì|I

äfjtlllfei ¦•¦
;¦¦¦..

IEP-«-

fìi'^itm™
$

^L $i| n M
HRS5

F^B^^ÄjjPH '¦^l^afaw

nauso wie der Begriff Feminismus, löst
auch der Begriff Postmoderne bei vielen
Menschen ungute Assoziationen aus.
Die Postmoderne hat viele Gesichter,
und manchmal zeigt sie sich tatsächlich
in der Form von unverbindlichen
Gedankenspielereien, in denen nichts wirklich
zählt und alles erlaubt ist. Als Kontrast
möchte ich die Aussage der amerikanischen

Politologin Jane Flax zur
Debatte stellen. Das Zitat stammt aus dem
Band «Feminists Theorize the Political»,
erschienen 1992 und geschrieben von
einer Reihe führender US-Feministinnen,
die sich gegen den apolitischen Ruf der
Postmoderne zur Wehr setzen:

I1

in seinem Wesen eben nicht ein reaktionärer

Männerverein, obwohl es oft so
daher kam und immer noch ab und zu so
daher kommt. Nein, das Christentum
beruhte in seinen Ursprüngen auf
Geschlechtergerechtigkeit-wir müssen uns

nur durch die Schichten der patriarchalen
Tradition hindurchkämpfen.

Das Ende der einen Wahrheit?
Ungefähr zu der Zeit, in der Schüssler

Fiorenzas Buch erschien, machte sich in
vielen Bereichen die Ankunft neuer
Denkrichtungen bemerkbar. Diese neuen
Denkrichtungen wurden sehr bald unter
dem nicht ganz einfachen Begriff der
Postmoderne zusammengefasst. Ge-

«Der Postmodernismus hinterfragt
den Glauben (oder die Hoffnung), dass

Wissen in unschuldiger Form erhältlich
ist... Mit unschuldigem Wissen meine ich
die Entdeckung einer Art von Wahrheit,
die uns sagt, wie wir uns in der Welt
verhalten sollen, so dass unser Handeln
zum Wohle aller beiträgt.»3

Der Schlüsselbegriff in diesem Text
ist das Wort «unschuldig». Jane Flax
bestreitet, dass es so etwas gibt wie ein

unschuldiges Wissen. Und sie sagt auch,
dass es unmöglich ist, zu handeln und
dabei unschuldig zu bleiben. Die Welt -
mit ihren postmodernen Augen gesehen

- ist konfliktreich, voller Widersprüche
und Unvereinbarkeiten. Die Vorstellung,

313



dass es eine Wahrheit gibt, die nicht nur
für alle Menschen gilt, sondern letztlich
auch allen Menschen zugute kommt, ist
für sie ein Traum der Aufklärung, den
sie nicht länger träumen kann und will.
Für Jane Flax gibt es keinen Ort, an dem
alle Konflikte aufgelöst sind und an dem
alle Interessen gewahrt sind. Ganz im
Gegenteil: Jeder Versuch, Einheit oder
Harmonie herzustellen, geschieht auf
Kosten von Menschen, die nicht gehört
worden sind, deren Interessen keine

Lobby gefunden haben. Begriffe wie
Wahrheit oder Gerechtigkeit verweisen
nicht auf ein Stück Wirklichkeit jenseits
dieser konfliktreichen Welt. Wenn wir
diese Begriffe benutzen, reduzieren wir
die Vielschichtigkeit und Ambiguität des

menschlichen Lebens auf eindeutige
Aussagen. Wenn ich sage, im Namen der

Gerechtigkeit sollten wir dieser oder
jener Gesetzesvorlage zustimmen, dann ist
Gerechtigkeit kein Fundament, das meine

politische Meinung untermauert,
sondern ein rhetorisches Mittel, das mir hilft,
mich durchzusetzen.

Für Flax bedeutet das aber keineswegs,

dass alles gilt oder dass alle

Meinungen gleich viel wert sind. Relativismus

hat mit Postmodernismus nichts zu

tun, sagt sie. Es bedeutet aber, dass wir
uns in unserem politischen Engagement
bewusst sein sollten, dass wir uns immer
in einem Machtgefüge bewegen und
Gefahr laufen, in unseren Wahrheitsaussagen

andere Sichtweisen auszuschliessen.

In unserem Denken und Handeln
machen wir uns zwangsläufig schuldig.
Wir nehmen Partei für eine Sache und
blenden dadurch andere aus.

Das sind zugegebenermassen alles
recht abstrakte Behauptungen. Sie werden

aber konkret, sobald wir uns die
Geschichte der feministischen Theologie

anschauen. Erinnern wir uns an
Elizabeth Cady Stanton, die Herausgeberin

der «Woman's Bible». In vieler
Hinsicht war Stanton eine bewundernswerte

Frau, die sich ihr Leben lang für
das Frauenwahlrecht und damit für

Geschlechtergerechtigkeit einsetzte.
Doch schauen wir uns das folgende Zitat

an. Stanton spricht hier an der ersten
Zusammenkunft einer
Frauenwahlrechtsorganisation in Washington:

«Denken Sie an Patrick und Sambo
und Hans und Yung Tung, die den
Unterschied zwischen einer Monarchie und
einer Republik nicht kennen, die nicht
imstande sind, die Unabhängigkeitserklärung

oder das Rechtschreibwörterbuch

zu lesen, aber Gesetze machen
dürfen für Lucretia Mott, Ernestine L.
Rose und Anna E. Dickinson.»4

In verächtlichen Worten beschreibt
Stanton die Ignoranz von Männern, die
im sozialen Gefüge von Nordamerika
nicht denselben Bildungsgrad besitzen
wie Stanton und ihre Mitkämpferinnen.
Stanton ist empört, weil gebildeten Frauen

das Wahlrecht verweigert wird, während

ungebildete Männer wählen dürfen.

Die Vornamen, die Stanton hier
auflistet, sind geladen mit klischeehaften

Vorurteilen: Patrick und Hans
beschwören das Bild armer irischer bzw.
deutschstämmiger Einwanderer herauf,
Sambo steht für den schwarzen Ex-Sklaven,

Yung Tung für den Einwanderer
aus Asien. Stanton, bei all ihrem
Engagement für Geschlechtergerechtigkeit,
war zur gleichen Zeit von rassistischen
und ausländerfeindlichen Ansichten
getrieben.

Es gibt kein unschuldiges Engagement

Stantons Fall ist eine ziemlich drastische
Illustration für das, was Jane Flax meint,
wenn sie schreibt, dass es kein unschuldiges

Wissen und Handeln gibt. Stanton
war eine Frauenrechtlerin, der es mitzu-
verdanken ist, dass Amerikanerinnen im
Jahre 1920 das Wahlrecht erhielten, und
zur selben Zeit war Stanton eine Komplizin

des Rassen- und Klassensystems,
in dem sie lebte. Im Namen der Gerechtigkeit

stand sie für die Rechte bestimmter

Menschen ein und diskriminierte
dabei andere. Ihr Engagement war kein

314



unschuldiges Engagement, sondern
stand im Interesse weisser Wohlstandsfrauen.

Spätestens seit den 8oer Jahren des

20. Jahrhunderts sind die meisten
feministischen Theologinnen sensibilisiert für
diese Problematik. Seither wird auch
immer wieder betont, dass Frauen
unterschiedlich sind und dass die Situation
weisser Mittelstandsfrauen nicht zu
vergleichen ist mit der Situation von Frauen,

die nicht nur unter Sexismus
sondern auch unter anderen Formen von
Diskriminierung leiden. Schüssler

Fiorenza beispielsweise wird nicht müde zu
betonen, dass Sexismus nie in Isolation
untersucht werden darf, sondern immer
in Zusammenhang mit anderen Faktoren

wie Rassismus und sozialer
Ungerechtigkeit. Und trotzdem ist auch
Schüssler Fiorenzas Rekonstruktion des

Urchristentums keine unschuldige Wahrheit,

die allen zugute kommt.
Nach Schüssler Fiorenzas Geschichtsvision

war das Urchristentum eine Art
Insel in einer patriarchalen Welt. Diese
«restliche Welt» bestand aus der
hellenistischen Kultur des römischen Reichs
und der jüdischen Kultur, aus der die

Jesusbewegung ursprünglich hervorgegangen

war. Schüssler Fiorenzas positives

Bild des Urchristentums hat einen
Preis: Es entsteht auf die Gefahr hin, die

jüdische Religion und Kultur des ersten
Jahrhunderts abzuwerten. Zwar weist
Schüssler Fiorenza selbst auf das
Problem des christlichen Antijudaismus hin
und versucht ihm entgegenzusteuern,
indem sie zeigt, dass es auch im vorchristlichen

Judentum befreiende,
frauenfreundliche Strömungen gab. Trotzdem
gibt es Stellen in ihrem Buch, an denen
das positive Bild vom Urchristentum
gegen einen negativen jüdischen Hintergrund

projiziert wird.5 Auch Schüssler

Fiorenzas Arbeit ist keine unschuldige
Forschung. Sie forscht im Interesse von
bestimmten Menschen und ermöglicht
Solidarität zwischen bestimmten
Menschen. Ihre Rekonstruktion des Urchris¬

tentums ist aus christlicher Sicht befreiend

- aber jüdische Frauen und Männer
werden daran nicht viel Befreiendes
finden können.

Was bedeutet das für die feministische

Theologie? Sollen wir unsere
Bücher zuklappen und aufhören zu arbeiten?

Wo doch sowieso alles korrumpiert
ist, was wir anfangen, und wir schuldig
werden, egal wie wir's anstellen? Es ist
schwierig zuzugeben, dass unsere Arbeit
nie allgemeingültig, sondern immer
parteiisch ist. Es ist schwierig, kein festes

Fundament unter den Füssen zu haben.
Aber trotzdem engagieren sich postmoderne

Feministinnen wie Jane Flax für

IS

**
M«IIB

*r ^¦>

VF

das, was ihnen richtig erscheint. Sie tun
es im Bewusstsein, dass sie niemals ganz
und gar und für immer im Recht sind,
dass ihre Argumente keine philosophischen

Absicherungen haben, nie
vollständig sind, dafür aber immer strategisch

und immer revisionsbedürftig. Ich
habe Schüssler Fiorenzas Ansatz immer

Simon Vouet (1590-
1649): Maria
Magdalena bei Simon,
dem Pharisäer,
Privatsammlung.

315



gern unterrichtet, weil ich miterlebt habe,
dass er gerade junge christliche Frauen

zu politischem Bewusstsein verhelfen
kann. Ich bin überzeugt davon, dass

Schüssler Fiorenzas Geschichtsvision in
vielen Situationen und für viele
Menschen befreiende Wirkung hat. Aber
nicht in allen Situationen und nicht für
alle Menschen.

und keine unschuldigen Bibelverse!
Ich möchte noch ein Mal auf den
berühmten Satz aus dem Galaterbrief
zurückkommen: «Hier ist nicht Jude noch
Grieche, hier ist nicht Sklave noch Freier,

hier ist nicht Mann noch Frau; denn
ihr seid allesamt eins in Christus Jesus. »

Für die Autorinnen der «Woman's
Bible», für Schüssler Fiorenza, für die
Zürcher Frauen in der Wasserkirche am
8. März 2004, diente dieser Vers als
biblische Grundlage, um Geschlechtergerechtigkeit

einzufordern. Ich bin
überzeugt davon, dass dieser Gebrauch des

Verses in all diesen Fällen seinen Sinn
und Zweck hatte. Aber ich würde
hinzufügen, dass selbst Galater 3,28 kein
festes Fundament für unsere Arbeit ist.

Postmoderne Denkerinnen weisen auf
Differenzen hin, wo von Einheit die Rede

ist. Sie wollen Raum geben für
Ungereimtheiten, wo Harmonie zu herrschen
scheint. Die universalistische Geste dieses

Verses - wir sind alle eins in Jesus
Christus - ist aus postmoderner Sicht

fragwürdig. Die Neutestamentlerin
Elizabeth Castelli beispielsweise hat für
Galater 3,28 nicht sehr viel Begeisterung
übrig.6 Für sie ist der Vers Teil eines

hegemonialen Diskurses, und damit
meint sie, dass Paulus mit Versen wie
diesen Macht auf die frühchristlichen
Gemeinschaften ausübte. Paulus - so

vermutet Castelli - kontrollierte die
Gemeinden, die er betreute, indem er
ihnen einen gemeinsamen Lebensstil,
eine gemeinsame Identität und gemeinsame

Glaubenssätze vorschrieb. Paulus
wollte Gleichheit zwischen Christinnen
und Christen herstellen, das heisst auch,

dass er die vielen ethnischen Unterschiede

zwischen ihnen loswerden wollte.
«Hier ist nicht Jude noch Grieche....»
Castelli macht vor allem dieser erste Teil
des Verses Kopfzerbrechen.

Im Anschluss an Castelli gehe auch
ich davon aus, dass diese Formulierung
Teil eines Machtkampfes zwischen
Paulus und anderen frühen Christinnen
und Christen war.7 In diesem Machtkampf

ging es um die Frage, wie denn
die neue christliche Gemeinschaft
aussehen würde. Damals gab es zwei Gruppen,

die sich auf Jesus Christus beriefen:
Die einen waren Juden, die anderen

waren nicht-jüdische Menschen, Griechen

zum Beispiel. Beide Gruppen standen

in der Nachfolge Jesu Christi, aber
sie kamen mit sehr unterschiedlichen
Bräuchen, Konventionen und
Weltanschauungen zusammen. Die Frage war:
Wie können diese beiden Gruppen eine
Gemeinschaft bilden - trotz ihrer
ethnischen, kulturellen und weltanschaulichen

Unterschiede Diese Frage war lange

umstritten.
Petrus und Paulus gehörten zur ersten

Gruppe. Sie waren Juden. Für Petrus

war es selbstverständlich, dass er alsJude
weiterhin all das praktizierte, was zu
seinemJudesein dazugehörte, dass er sich

beispielsweise weiterhin an die j üdischen
Essensvorschriften halten würde. Diese
Vorschriften gehörten zu seiner Identität

und standen für ihn in keinem
Widerspruch zu seinem Glauben an Christus.

Er erwartete nicht, dass nicht-jüdische

Menschen diese Bräuche auch
annahmen. Aber er wollte an seinen
festhalten, und es wäre ihm deswegen nicht
möglich gewesen, sich von einem Griechen

zum Essen einladen zu lassen.

Paulus sah das anders. Ihm schwebte
eine Gemeinschaft vor, in der alle ethnischen

Eigentümlichkeiten über Bord
geschmissen würden, in der man an
einem Tisch sitzen und das gleiche Essen

essen konnte. Für uns klingt das sehr

positiv, weil wir die christliche Interpretation

dieses Machtkampfes gewohnt

316



sind. Aber aus der Sicht von Petrus und
vielen anderen Judenchristen und
Judenchristinnen gingen dabei ganz wichtige

Aspekte ihrer Identität verloren. Aus
ihrer Sicht ist auch Paulus nicht unschuldig.

Galater 3,28 verdrängte die Vision
einer christlichen Gemeinschaft, in der
ethnische Unterschiede gewahrt bleiben
und respektiert werden. In der jüdische
Menschen jüdisch bleiben konnten.
Galater 3,28 entstand - so wie jede Aussage

- innerhalb eines Machtgefüges und
unterdrückte die Interessen und

Hoffnungen von bestimmten Menschen.
Ich möchte schliessen mit ein paar

Gedanken, die nicht so viel mit feministischer

Theologie zu tun haben, sondern
mit dem Ausgang der Abstimmung zur
Kirchengesetzgebung vom 30. November

2003 im Kanton Zürich. In den
Diskussionen und Veranstaltungen im Vorfeld

der Abstimmung fiel mir auf, dass

ein bestimmter Bibelvers von Vertreter/
innen der Kirchen ab und zu zitiert wurde:

«Hier ist nicht Jude noch Grieche,
hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist
nicht Mann noch Frau; denn ihr seid

allesamt eins in Christus Jesus.» Mit
diesem Vers wurde vor allem für das

kirchliche Stimm- und Wahlrecht für
Ausländerinnen und Ausländer geworben.

Ich denke, dass der Galatervers in
diesem Zusammenhang ein wirkungsvolles

rhetorisches Mittel war, um für
die Gesetzesvorlage zu werben. Doch der
Vers ist kein fester Boden unter unseren
Füssen, wenn wir von christlicher Seite

auf die wachsende religiöse Vielfalt im
Kanton Zürich reagieren wollen.

In Diskussionen über die Anerkennung

muslimischer und jüdischer
Religionsgemeinschaften wäre dieser Vers
offensichtlich fehl am Platz, denn weder
muslimische noch jüdische Menschen
lassen sich gern von der Einheit in Jesus
Christus vereinnahmen. Und auch innerhalb

christlicher Gemeinschaften hat der

Vers vielleicht nicht immer nur
integrative Wirkung im positiven Sinn. Die
Idee der christlichen Einheit kann auf

ausländische Menschen auch Druck
ausüben, die eigene kulturelle und
ethnische Verschiedenheit herunterzuspielen.

Der Gebrauch von Galater 3,28
spielt sich auch heute immer in einem

Machtgefüge ab. Wenn wir den Vers

zitieren, sind wir nicht unbedingt auf der
sicheren Seite. Es gibt kein unschuldiges
Wissen und Handeln. Und es gibt auch
keine unschuldigen Bibelverse. •

1 Elizabeth Cady Stanton, The Woman's Bible,
Boston 1993, S. 163 (meine Übersetzung).
2 Die Schreiberin geht davon aus, dass der 1.

Timotheusbrief von Paulus geschrieben wurde.
Heute nehmen die meisten feministischen
Theologinnen an, dass der Brief einige Jahrzehnte

nach dem Tod von Paulus verfasst wurde.
3 Jane Flax, The End of Innocence, in: Judith
Butler und Joan E. Scott (Hg.), Feminists Theorize
the Political, New York 199z, S. 447 (meine
Übersetzung).
4 Stanton, a.a.O., S. xvii (meine Übersetzung).
5 Vgl. Daniel Boyarins kritische Anmerkungen
in: A Radical Jew: Paul and the Politics of Identity,
Berkeley und Los Angeles 1994, S. 181-183.
Boyarin bezieht sich auf das 2. Kapitel in Schüssler

Fiorenzas Buch, insbesondere auf den von einer
Studentin geschriebenen imaginativen Brief der
Phoebe.
6 Elizabeth Castelli, Imitating Paul: A Discourse
of Power, Louisville 1991.
7 Ich stütze mich im Folgenden ausserdem auf die

Arbeiten von Alan Segal und E. P. Sanders.

Als ich als junge Frau Martin Buber besuchte und mich bei
ihm als Theologin einführen wollte, sagte er: Theo-Logie,
woher haben Sie das eigentlich? Es gibt doch keinen Logos
von Gott.

Dorothée Solle, in: NW 1/2000, S. 15.

317


	Von Maria Magdalena zur postmodernen Bibel - Neue Horizonte in der feministischen Theologie

