
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 7-8

Artikel: Irrationale Hintergründe der liberalen Wirtschaftstheorie

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carola Meier-Seethaler

Irrationale Hintergründe
der liberalen Wirtschaftstheorie

Carola Meier-Seethaler, die Autorin so wichtiger Bücher
wie «Gefühl und Urteilskraft» (1997), «Jenseits von Gott
und Göttin» (2001) und neuerdings «Das Gute und das

Böse» (Besprechung folgt im nächsten Heft) widmet ihren
ideologiekritischen Essay dem Fundamentalismus des
globalen und totalen Marktes. Sie zeigt, wie der Neoliberalismus

sich zwar auf die «unsichtbare Hand» des Adam Smith
beruft, aber nicht wie dieser auch einen starken Staat im
Dienst des Gemeinwohls betont. Der homo oeconomicus
des Adam Smith ist aber von allem Anfang an ein sexisti-
sches Konstrukt. Carola Meier-Seethaler plädiert für eine

permanente Kritik an den irrationalen Komponenten dieser
Fortschritts- und Produktionsideologie - im Geiste der
Aufklärung. Red.

Adam Smiths Dilemma zwischen
Befreiung und Profitmentalität
Seit ihrem Entstehen im Laufe des 18.

Jahrhunderts macht die liberale
Wirtschaftstheorie drei Gründe für das

wirtschaftliche Wachstum verantwortlich:
erstens die Methode der Arbeitsteilung
im industriellen Prozess, zweitens den

effizienzsteigernden technischen
Fortschritt und drittens die puritanischen
Tugenden von Fleiss und Sparsamkeit,
die den individuellen Erfolg sichern.

Alle drei Faktoren entspringen
menschlichen Fähigkeiten, die ihrerseits

vom Streben nach dem besseren Leben
und nach persönlichem Vorteil gespeist
werden. Zudem rechnet Adam Smith als

der Vater der modernen Wirtschaftstheorie

das Wettbewerbsverhalten als

den Ehrgeiz, andere auf der Erfolgsleiter
zu überholen, zu den natürlichen
Eigenschaften des «homo oeconomicus».

Dass bei dieser Aufzählung die

Ressourcen der Natur in Form von
Rohstoffen und Energie unberücksichtigt
bleiben, sollte sich erst rund 200 Jahre
später als verhängnisvolle Fehlrechnung
erweisen. Unabhängig von der ökologischen

Frage, welche die Hardliner des

Neoliberalismus immer noch verdrängen,

ist aber auch das Menschenbild vom
«homo oeconomicus» ein höchst einseitiges.

Im Unterschied zu seinen Nachfolgern

war sich Adam Smith dessen

bewusst, nachdem er in seinem ersten
Hauptwerk «Theorie der ethischen
Gefühle» die mitmenschliche Sympathie ins

Zentrum gestellt hatte und selbst ein
moralisch integres Leben führte. Zudem
sah er die psychische Problematik der
Fliessbandarbeit voraus und verabscheute

die Habgier unter Vertretern der
aufsteigenden Fabrikantenschicht.

Smith scheint im Blick auf seine
Zukunftsvision vor einem echten Dilemma

gestanden zu sein. Einerseits war er
fasziniert vom wissenschaftlich-technischen

Fortschritt und sah darin die
Befreiung des Bürgertums von den alten
Feudalstrukturen. Auch hielt er das in-

234



dividuelle Erfolgsstreben für den einzig
berechenbaren, rationalen Beweggrund
zur Errichtung des Nationalen
Wohlstands. Andererseits war er sich der
Gefahren einer reinen Profitmentalität
bewusst, die auch aus seiner Sicht
zunächst die Schere zwischen Arm und
Reich noch weiter öffnen würde. Vor
dem Hindergrund dieser Widersprüche
griff Adam Smith zu zwei unterschiedlichen

Argumenten der Beschwichtigung.

Tröstung durch die «unsichtbare
Hand»
Das erste bezieht sich auf den Bodenbesitz:

«Der Ertrag des Bodens erhält zu
allen Zeiten ungefähr jene Anzahl an
Bewohnern, die er zu erhalten fähig ist.
Nur dass die Reichen aus dem ganzen
Haufen dasjenige auswählen, was das

Kostbarste und ihnen Angenehmste ist.
Sie verzehren wenig mehr als die
Armen.»1 So kann freilich nur jemand
argumentieren, der wie Smith aus angesehener

Familie stammt und Armut und
Hunger niemals hautnah erlebt hat.

Das zweite, viel wichtigere Argument
bezieht sich auf die «unsichtbare Hand
des Marktes», die alle Ungerechtigkeiten
auf der Welt letztlich ausgleichen soll.
Diese Annahme basiert auf einer
optimistischen Weltdeutung, die sich von der

pessimistischen Betrachtung der menschlichen

Natur durch das Christentum
absetzt. Smith erhielt zwar von seinem
verehrten Lehrer, dem christlichen Ethiker

Francis Hutchinson, wesentliche
Impulse, fand aber die Fixierung auf die
christliche Nächstenliebe mit dem
aufgeklärten Fortschrittsstreben nicht
vereinbar. Um dem Tüchtigen freie Bahn zu

schaffen, waren für Smith der individuelle

Ehrgeiz und das individuelle
Profitstreben ebenso grundlegend. Deshalb
wandte sich der Verfasser des «Wohlstands

der Nationen» vom Christentum
ab und liess in der letzten, 6. Auflage
seiner «Theorie der moralischen Gefühle»

die Stelle mit seinem Bekenntnis zur
christlichen Religion streichen.2

Ersatz dafür fand er in einem anderen
Glauben, beim Stoiker Epiktet. Der
römische Philosoph des 1./2. nachchristlichen

Jahrhunderts hatte die Schattenseiten

des römischen Imperiums mit seiner
Sklaverei und der Ausbeutung der
Provinzen erlebt. Um sich und seine Zeitgenossen

über die misslichen Zustände
hinweg zu trösten, postulierte Epiktet
eine göttliche Vernunft, welche die
menschlichen Torheiten und Laster
letztlich zu einem gerechten Leben für
alle lenken wird. Diesen Gedankengang
nahm Smith bereits in seinem ethischen
Werk mehr oder weniger wörtlich auf,

nur ersetzte er den römischen Gott

F.X

f*Ä

Z*:;;,==äi

m
w

Jupiter durch die «alles regelnde Vorsehung

eines weisen, mächtigen und gütigen

Gottes»3. Es ist dieselbe Idee, die
Smith auf die «unsichtbare Hand» des

freien Marktes überträgt, die bis heute
als das regulative Prinzip der liberalen
Marktwirtschaft gilt.

Von diesem Ausgleichsprinzip ausgehend

kann Smith von den Reichen

sagen, dass sie trotz ihrer «Selbstsucht und
Raubgier», die nur nach der Befriedigung

ihrer «eitlem und unersättlichen
Begierden» trachtet, von der unsichtbaren

Hand dazu geführt werden, « beinahe
die gleiche Verteilung der zum Leben

notwendigen Güter zu verwirklichen, die
zustande gekommen wäre, wenn die Erde

zu gleichen Teilen unter all ihre Bewoh-

Carola Meier-Seethaler

an der
Jahresversammlung 200;
der Neuen Wege
(Bild: François Baer).

235



ner verteilt worden wäre»4. Das deckt
sich mit der Aussage des Epiktet, Zeus
(Jupiter) habe die Natur der vernünftigen

Wesen so eingerichtet, dass sie keinen

Reichtum erlangen können, wenn
sie nicht zugleich etwas zum allgemeinen

Nutzen beitragen. Daher sei es auch
«keine Sünde wider das Gemeinwohl,
wenn man alles aus Eigenliebe tut»5.

Die Parallelen zwischen dem regulativen

Prinzip der «unsichtbaren Hand»
bei Smith und in der stoischen Glaubenslehre

führten Hans Christoph Binswanger

zu der Einsicht, die Grundlagen der
liberalen Marktwirtschaft seien irrationaler

Natur. Deshalb nennt er die
liberalen Ökonomen eine «Glaubensgemeinschaft»,

an deren Theoriebasis die
naive Gleichsetzung von göttlicher
Fügung und der ausgleichenden Hand des

freien Marktes steht. Darüber hinaus
kritisiert Binswanger die neuzeitliche
Finanzwirtschaft, die mit der Prägung
von Papiergeld beginnt. Weil die
Deckung dieses an sich wertlosen Zahlungsmittels

immer prekär war und nach der
Ablösung von der Golddeckung immer
noch ist, vergleicht er die Finanzjongleure

mit Alchemisten, die sich zum Ziel
setzten, aus Dreck Gold zu machen.6

Was aber das klassische Werk Adam
Smiths über den «Wohlstand der
Nationen»7 betrifft, so können sich heutige
Neoliberale weder auf eine
Staatsfeindlichkeit ihres Lehrmeisters berufen,
noch die globale Marktwirtschaft auf
dessen Vorstellungen zurückführen. Das
letztere schon deshalb nicht, weil Smith
davon ausging, dass das wirtschaftliche
Wachstum der Bevölkerung im eigenen
Land zugute kommen würde, da die
Unternehmer aus Gründen der eigenen
Sicherheit davon absehen würden, ihre
Gewinne ins Ausland zu verbringen.

Auch redete der Begründer der freien
Marktwirtschaft nicht einem zügellosen
Kapitalismus das Wort, wie er später von
Ricardo und dem «Manchesterkapitalismus»

vertreten wurde. Smith sprach
sich sogar zunehmend für eine starke

staatliche Autorität aus, die das Gemeinwohl

im Auge behalten sollte. Dies
unabhängig von der Tatsache, dass er den

staatlich gelenkten Merkantilismus seiner

Zeit als ineffizientes System geisselte.
Man kann bei ihm sogar Ansatzpunkte
für eine sozial verträgliche Marktwirtschaft

finden.8

Die sexistische Komponente des

«homo oeconomicus»
Wenn das Dogma von der unsichtbaren
Hand zu einer Art «Marktreligion» führt
und die monetären Abläufe in gewissem
Sinne an Magie erinnern, so sind auch

gegenüber dem «homo oeconomicus» als

dem zweiten Grundpfeiler der liberalen
Wirtschaftstheorie ernsthafte Zweifel
angebracht. Zum einen deckt dieser

Begriff bei Smith nur einen Teil der
«conditio humana» ab, nämlich die des

öffentlich handelnden Menschen, während

die moralischen Gefühle in den

privaten Bereich abgedrängt werden.
Dabei war ihm wohl kaum die sexistische

Komponente an dieser Zweiteilung
bewusst. Streng genommen ist - oder war
bis vor kurzem- der homo oeconomicus

nur der Mann, der sich in den harten
Wettbewerb stürzt, während sich die
Frauen vornehmlich den Tugenden der

Sympathie und des Wohlwollens in
ihrer nächsten Mitwelt verschreiben.

Im übrigen bildet sich die Dichotomie

von Verstand und Gefühl, von
nützlicher Zweckrationalität und emotional
verwurzelter Moral in der liberalen Theorie

auf doppelte Weise ab: Im Grossen

vertraut sie darauf, dass ein gütiger Gott
die harten Machenschaften der
Menschen kompensiert, auf der familiären
Ebene wird die Befriedigung der
emotionalen Bedürfnisse an die Frauen
delegiert, die ja - nach Schiller - «himmlische

Rosen ins irdische Leben flechten
und weben».

Im Einklang dazu steht die Biographie

von Smith, der nie einen eigenen
Hausstand gründete, sondern die längste

Zeit seines Lebens von seiner Mutter

236



und seiner Cousine liebevoll versorgt
wurde, was ihn nach deren Tod in eine

ernste persönliche Krise stürzte.
Vor diesem Hintergrund wird unter

anderem plausibel, warum sich der
Neoliberalismus mit zeitgemässen
Emanzipationsmodellen nicht anfreunden kann.
Tatsächlich müssen sich Frauen, die ins
Kader aufsteigen wollen, am männlichen
Lebensstil orientieren und geraten
damit in Konflikt mit ihren familiären
Betreuungsaufgaben. Die Folge davon
ist die zunehmende Kinderlosigkeit gut
ausgebildeter Frauen, was dann prompt
öffentlich beklagt wird. Ohne gleichzeitige

Emanzipation der Männer, das heisst,
ohne deren Kultivierung sozialer

Kompetenzen und die Übernahme von
Betreuungsaufgaben geht die Rechnung
nicht auf.

Kapitalismus als Fata Morgana
Ähnliches gilt im globalen Massstab.
Solange sich die Wirtschaftselite für die
soziale und ökologische Balance auf
unserem Globus nicht verantwortlich
fühlt, wird es keinen Ausweg aus unserer

bedrohlichen Weltlage geben. Eigentlich

haben die weltweiten Erhebungen
über die Verelendung von Abermillionen
Menschen in den Ländern des Südens

die Wohlstandsversprechungen der

kapitalistischen Marktwirtschaft längst
Lügen gestraft. Doch hält man blind am
Glaubensdogma fest und beschwört
immer neu eine glänzende Zukunft, die
wie eine Fata Morgana immer weiter in
die Ferne rückt.

Die Hüter «ordnungspolitischer
Richtigkeit» werden nicht müde, die in
Mitteleuropa hochgehaltene «soziale
Marktwirtschaft» als realitätsfremde Sackgasse

zu beschimpfen. Stattdessen verweisen

sie auf das Vorbild USA, die unter
republikanischer Führung viel bessere

Wachstumsraten verbuchen würden.
Freilich verschweigt man den Preis, den
dort die Unterschicht als «working poor»
und ein Teil der Mittelschicht zu bezahlen

haben.

Was uns Europäer/innen im Blick auf
Amerika so schwer fällt zu begreifen, ist
die seltsame Mischung aus hemmungslosem

Kapitalismus und einer christlich-
fundamentalistischen Frömmigkeit, zu
der sich heute ca. 40 Prozent der
Amerikaner/innen bekennen. Es ist aber daran

zu erinnern, dass der Calvinismus in der
neuen Welt eine ähnliche Rolle gespielt
hat wie die Wiederbelebung des Stoizismus

in England. Wenn der Calvinist
seinen wirtschaftlichen Erfolg als ein
sichtbares Zeichen göttlicher Gnade

interpretiert, so führt auch dies zu einer
Art «Marktreligion», in der sich Profiteure

und Frömmler die Hand reichen.
Das eigentlich Tragische besteht

allerdings darin, dass sich Amerika seit der

Zeit der Gründerväter als auserwähltes
Volk Gottes begreift, dazu berufen,
seinen «way of life» der übrigen Welt
aufzudrängen, und sei es mit Gewalt. Bis
heute führt die grosse Weltmacht ihre

aussenpolitische Strategie im Zeichen
einer Mission für das Gute und ihre
Kriege gegen das vermeintlich Böse. An
diesem Konzept scheinen die Ideen der

Aufklärung spurlos vorübergegangen zu
sein.

So ist es höchste Zeit, dass sich wenigstens

Europa auf den Geist der Aufklärung

besinnt, der ja nicht mit dem nach
ihm benannten Zeitalter endet, sondern
als permanenter Prozess weitergeführt
werden muss. Dazu gehört die Erweiterung

unseres Vernunftbegriffs über das

rationale Zweckdenken hinaus.
Vernünftiges Handeln setzt immer auch
relationale Urteile voraus, welche die

Wirkung der Entscheidung auf das Ganze

bedenken. Dabei spielen Werturteile
eine bedeutende Rolle, wenn wir danach
fragen, was für uns und für andere « gut »,
lebensfördernd und gegenseitig beglückend

ist. Werte als Qualitätsurteile sind

jedoch nicht logisch-rational erfassbar,
sondern bedürfen des emotionalen
Einfühlens und Mitschwingens. Ohne
diese emotionale Komponente bleiben

Wertvorstellungen wie Würde, Vertrau-

237



en, Verantwortung oder Solidarität leere

Worthülsen.

«Perfekt» ist nur der Tod
Sich auf solche Werte zu berufen ist keine

weltfremde Utopie. Gesellschaften
ohne hierarchische Herrschaftsstrukturen

haben immer nach dem Ausgleich
von Bedürfnissen innerhalb und
zwischen den Gruppen gesucht, sowie nach
einem «partnerschaftlichen» Umgang
mit der Natur, den wir heute als
«nachhaltig» bezeichnen. Die Ökonomie
solcher Gesellschaften basiert auf Subsis-

tenzwirtschaft, Handwerk und Tausch,
auch dann noch, wenn mehr oder weniger

symbolisches Geld den Handel
erleichtert. Es wird oft übersehen, welche
Fülle von Innovationen und welches
Mass an Schönheit solche «primitiven»
Gesellschaften hervorgebracht haben,
wenn auch sehr viel langsamer als in
unserer forcierten Wettbewerbsgesellschaft.

Wir stehen heute an dem Punkt, an
dem der globale Wettbewerb tödlich zu
werden droht, weil die Überschwemmung

mit immer neuen Produkten nicht
mehr zu bewältigende Abfallberge hin-
terlässt. Längst sind Innovationen zum
Selbstzweck geworden und dienen weit
mehr der Fütterung der unersättlichen
Geldmaschinerie als den Bedürfnissen
der Menschen. Doch wer zur Entschleunigung

des wirtschaftlich-technischen
Marathonlaufs mahnt, dem wird
entgegengehalten, man könne das Rad nicht
aufhalten oder gar bis zur Steinzeit
zurückdrehen. Als ob der technische
Fortschritt ein perpetuum mobile wäre, das

der homo sapiens gar nicht mehr steuern

kann. Ist nicht gerade dies eine

Bankrotterklärung der menschlichen
Vernunft?

Wenn wir uns schon soviel auf unsere
Rationalität zugute halten, sollten wir
uns endlich auch Rechenschaft über die
irrationalen Komponenten unserer
Fortschritts- und Produktionsideologie
ablegen. Werturteile darüber, was für die

Zukunft aller das Optimale wäre, können

weder die Vertreter/innen einer
elitären Wissenschaft noch die Träger/
innen der globalen Wirtschaftsmächte
fällen. Das ist nur in einem mühsam
austarierten Konsens zwischen allen
Mitgliedern der Weltgemeinschaft
annähernd erreichbar. Jedenfalls brauchen
solche im Weltmassstab ablaufenden
demokratischen Prozesse Zeit, was mit
dem enormen Rentabilitätsdruck des

Turbokapitalismus nicht vereinbar ist.
Ebenso wichtig ist die Korrektur von

Illusionen, die von Spitzenforschern
immer noch aufrechterhalten werden. Sie

versprechen das Paradies auf Erden,
wenn man sie nur ungehindert forschen
lässt, und träumen von einem «perfekten

Leben», ein Widerspruch in sich
selbst. Alles Lebendige zeichnet sich
gerade durch den ständigen Kreislauf von
Werden und Vergehen aus und benötigt
für seine kreative Weiterentwicklung
Fehlerspielräume um den Preis der
Imperfektheit. «Perfekt», wörtlich «das

zu Ende gebrachte», ist nur der Tod.
Was dem vernünftigen Menschen

bleibt, ist die Einsicht in seine Ein-
gebundenheit in das Spiel der lebendigen

Natur und die intelligente Nutzung
ihrer Spielräume, um Leiden optimal zu
lindern. •

1 A. Smith, Theorie der ethischen Gefühle, hg.
von Walther Eckstein, Hamburg 1977 (erste
Originalausgabe: 1759), S. 316.
2 Walter Eckstein, a.a.O., S. xlv.
3 A. Smith, a.a.O., S. 47.
4 A. Smith, a.a.O., S. 316.
5 Zitiert nach Binswanger, Die Glaubensgemeinschaft

der Ökonomen, München 1998, S. 55.
6 Geld und Magie, Hamburg 2005.
7 Adam Smith: Der Wohlstand der Nationen, hg.
von Horst Klaus Reckenwald, München, 2001
(erste Originalausgabe: 1776).
8 Reckenwald, a.a.O., S. xm, lxv.

238


	Irrationale Hintergründe der liberalen Wirtschaftstheorie

