
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 7-8

Artikel: Suche nach spiritueller Erfahrung

Autor: Steffensky, Fulbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Brechts Dreigroschenoper singt die

Seeräuber-Jenny das Lied ihrer großen
Erwartung:

Meine Herren, heute sehen Sie mich
Gläser abwaschen
Und ich mache das Bett für jeden.
Und Sie geben mir einen Penny und ich
bedanke mich schnell
Und Sie sehen meine Lumpen und dies

lumpige Hotel
Und Sie wissen nicht, mit wem sie reden.
Aber eines Abends wird ein Geschrei sein

am Hafen
Und man fragt: Was ist das für ein
Geschrei?

Und man wird mich lächeln sehn bei

meinen Gläsern
Und man sagt: Was lächelt die dabei?

Und ein Schiff mit acht Segeln
Und mit fünfzig Kanonen
Wird liegen am Kai.

Nach der letzten Strophe singt die
Seeräuber-Jenny:

Und das Schiff mit acht Segeln
Und mit fünfzig Kanonen
Wird entschwinden mit mir.

Die große Sehnsucht
Die Seeräuber-Jenny, die im lumpigen
Hotel die Gläser abwischt und die dankbar

sein muss für jeden schmutzigen
Penny, hat einen Traum: Eines Tages
wird sich das ändern. Jetzt weiß noch
keiner, wer sie wirklich ist, und die Leute

wissen noch nicht, mit wem sie wirklich

reden. Eines Tages aber, wenn das

Schiff mit acht Segeln kommt, werden
alle es wissen, und dann wird sie mit
dem Schiff entschwinden aus der lumpigen

Welt der Demütigungen. In der Sehnsucht

nach jener Zeit ist sie sich selber

voraus. Schon lächelt sie in der Erwartung

des Schiffs, während sie im Lumpenhotel

noch Gläser spült und die Betten
macht. Eines Tages wird es anders sein.

Man wird ihren Namen kennen, und er
ist nicht mehr verborgen unter dem
Schutt der Gegenwart.

Fulbert Steffensky

Suche nach spiritueller
Erfahrung

Einen Menschen macht nicht nur
schön, was er jetzt schon kann und ist.
Seine Sehnsucht und seine Wünsche
machen ihn schön. Jennys Freiheit beginnt,
indem sie von dem Schiff träumt, das sie

aus der Welt der Verachtung entführt.
Ihre Befreiung beginnt mit der Gewissheit,

dass sie eine andere ist als die Sklavin,

die den Herren die Betten macht und
die dankbar sein muss für die Pennys,
die sie ihr zuwerfen. Ihr Traum vom großen

Schiff ist der Feind der faulen
Gegenwart. Dieser Traum spricht der kargen

Gegenwart das Recht ab, sich als

endgültige Welt aufzuspielen.
Mensch ist man, so lange man nach

den Schiffen der Freiheit Ausschau hält
und so lange man sie ersehnt. Nur da ist
nichts mehr zu erwarten, wo nichts mehr
erwartet wird; woJenny die Gläser spült,
die hingeworfenen Pennys einsammelt
und von keinem Schiff mehr weiß, das
kommen soll. Da ist die Hoffnung
gestorben, wo Jenny sich für die hält, die
alle kennen.

Die Sehnsucht lässt sich nicht mit Pennys

abspeisen. Sie verlangt immer ein
Ganzes, vielleicht sogar das Unmögliche,
nicht weniger als das Schiff mit acht
Segeln. Ich denke an die religiösen Texte,
deren Würde in ihrer Unbescbeidenheit
liegt. Sie sagen nicht nur, was man sagen
kann; sie erhoffen sich nicht nur, was

221



man hoffen kann. Sie greifen aus - wie
die Seeräuber-Jenny - bis weit ins Land
des Gelingens.

Bei dem Propheten Jesaja überschlagen

sich die Bilder der Unmöglichkeit,
die er dem Volk Israel in der Gefangenschaft

an den Flüssen Babylons vormalt:
Die Steppe wird blühen, die Blinden
werden sehen, die Stummen werden
sprechen, die Tauben werden hören, ewige
Freude wird sein für alle. Er sehnt sich
mit dem geknechteten Volk nach dem
Land ohne Lebenswüsten. Er sehnt sich
nach dem Land des Jauchzens, in dem
die Menschen sich nicht mehr reißen,
wie der Löwe seine Beute reißt. Er sehnt
sich nach Utopia, nach dem Land, das es

noch nicht gibt. Damit aber ist der
Mensch mit der großen Sehnsucht
überall an den Flüssen Babylons: am
Rhein, an der Elbe, an der Weichsel, am
Mississippi.

Der Mensch der Sehnsucht ist ein
unsicherer Kantonist, weil er in jedem
Land zu große Wünsche hat; weil er
überall die Stummen sucht, die reden

gelernt haben, und die Lahmen, die tanzen

gelernt haben. Und er findet sie noch
in keinem Land. So ist jedes Land und
jede Heimat auch ein Käfig. Er aber lässt
sich nicht einfangen in die Sprache der
Menschen, die dort wohnen, weil die

Sprache seiner Sehnsucht weiter reicht.
Und in jedem Land weint er die Tränen
seines Heimwehs nach der Sprache der
Stummen und nach dem Augenlicht der
Blinden. Zuhause wird er sein im
Niemandsland, in dem Land, in dem noch
keiner war. Zuhause wird er erst sein im
Land, das allen versprochen ist: in dem

Land, aus dem die Seufzer geflohen sind.
Jeder Mensch der Sehnsucht ist ein
Ausländer - überall. Schön sind diese
Menschen der Sehnsucht in ihrer Freiheit und
in ihrer Skepsis den Heimaten gegenüber.

Sie sind nicht eingefangen in eine

Sprache, die sich als die einzig mögliche
gibt, und sie kennen größere Lieder als
die der Heimatkapellen.

Die Sehnsucht entsteht, wo der

Mensch erkennt, dass er mehr braucht,
als er hat. Es gibt noch eine andere
Sehnsucht. Sie entsteht gerade dort, wo wir
die Fülle des Lebens genießen. Auch die
Schönheit des Lebens lehrt uns die
Sehnsucht: die Musik, die Vollkommenheit
der Begegnung zweier Menschen, ein
Sonnenaufgang im Gebirge. Auch die
Schönheit macht durstig und sagt, dass

wir hier nicht ganz zuhause sind.
Die vorläufigen Dinge sind die Boten

und die Vorspiele der unendlichen Schönheit.

Vielleicht heißt glauben, ein
Diesseitiger und ein Jenseitiger sein können;
Gott lesen können in den Gestalten seiner

Anwesenheit und ihn vermissen können,

wo wir ihn nicht finden; ein
Versöhnter sein können und sich nicht
abfinden können mit der Trostlosigkeit der

Welt; ein Bürger des Landes und ein
vaterlandsloser Geselle sein können; eine
Heimat zu haben und eine Heimat zu
vermissen - Widersprüche, die uns
humaner machen!

Der Schmerz und das Glück lehren

uns weinen. Beide sagen uns, dass wir
noch nicht da sind, wohin wir gehören.
Der Mensch in seiner Sehnsucht ist ein
Gottesbeweis, sagt Heinrich Böll. Und
er fährt fort:

Die Tatsache, dass wir alle eigentlich
wissen - auch wenn wir es nicht zugeben

-, dass wir hier auf der Erde nicht
zuhause sind, nicht ganz zuhause sind.
Dass wir also noch woanders hingehören

und von woanders herkommen. Ich
kann mir keinen Menschen vorstellen,
der sich nicht - jedenfalls zeitweise,
stundenweise, tageweise oder auch nur
augenblicksweise - klar darüber wird,
dass er nicht ganz aufdiese Erde gehört...
Die Sehnsucht, erkannt zu werden, führt
in eine andere Welt.

«Meine Seele klebt an dir», heißt es in
einem Psalm. Vielleicht ist alle Sehnsucht
das vermummte Warten auf den Grund
des Lebens. Es ist eine Sehnsucht, deren

Hunger nicht gestillt werden kann durch
Dinge, durch Besitz und Quantitäten.
Zwei Wünsche sind in dieser Sehnsucht

222



versteckt, der eine Wunsch: nach Ganzheit

und Heil, nach einem unzerstückel-
ten Leben; der andere Wunsch ist der
nach Gott, nach Einigung mit dem

Abgrund des Lebens und des Todes. In
welchen Formen der Hunger nach
Spiritualität auch auftaucht - zugrunde
liegen diese beiden Momente: der Wunsch
nach Ganzheit und der Wunsch nach

Vereinigung.

Vermeidbare Umwege
Spiritualität ist ein vieldeutiger Begriff,
er ist ein Suchbegriff, und oft suchen

Menschen das Richtige auf falschen
Wegen. Lassen Sie mich mit einer
Abkühlung beginnen. Ich sehe Absichten
und Interessen mit diesem Wort verbunden,

die ich für falsch halte. So möchte
ich zunächst etwas sagen wider die
Erfahrens- und Erlebniszwänge, die
Menschen gelegentlich mit diesem Wort
verbinden. Der Wunsch nach Sensation
und der Wunsch, sich selber zu fühlen,
ist eine Grundabsicht, die man in neuen
religiösen Szenen ständig trifft (und dies

nicht nur außerhalb der Kirche!). Viele
Menschen halten offensichtlich die
Normalität nicht mehr aus; die ausgeleuchteten

Räume, in denen alles seine Erklärung

und seine vernünftige Begründung
hat. Es ist, als ob sie gegen alle Vernunft
die Schatten, die dunklen und gefährlichen

Höhlen des Lebens suchten. Was

uns da im hellen Licht der Aufklärung
entgegenkommt, kann doch nicht alles
sein. Es muss doch ein Geheimnis der
Welt geben, und dieses muss doch
sinnenhaft zu erfahren sein. Es muss doch
mehr geben als die fade Aufgedecktheit
und Erklärtheit des Lebens. So suchen
sie Stellen, an denen das Fremde und
Nicht-Erklärliche erscheint und wo sie

mit ihm konfrontiert werden, es mag aus
dem Himmel oder aus der Hölle kommen.

Der Wunsch nach Sensation ist ein
Wunsch von verdrehter Richtigkeit.

Als Beispiel eines solchen Erlebniszwanges

nehme ich die so genannte
Holotrope Therapie, die eng mit dem

Namen Stanislav Grof verbunden ist,
einem Arzt und Psychoanalytiker. Er hat

an sich und anderen mit LSD experimentiert

und beschreibt seine Stufenfolge
visionärer Erlebnisse. Er beschreibt
perinatale Erfahrungen, die ozeanische
Geborgenheit im Mutterleib, die Geburt
erlebt er als Kampf mit Ungeheuern,
Drachen und Höllengestalten. Er
beschreibt eine Phase sadistischer Erregung
und sexueller Orgastik. Er beschreibt die

Erfahrung früherer Inkarnationen, er
trifft auf Gottheiten und verschmilzt mit
ihnen. Es sind Formen der gewaltsamen
Suche nach Transzendenz.

Es gibt Dinge, die man nicht erwerben

kann durch Suchen, durch
Selbststeigerung und durch Selbstintensivierung.

Man kann sich nicht selbst
beabsichtigen, ohne sich zu verfehlen. Wir
brauchen unsere eigene Existenz nicht
zu bestätigen und zu bezeugen durch
unsere eigenen Erfahrungen. «Der Geist
gibt Zeugnis unserem Geist», dass wir
Söhne und Töchter Gottes sind (Römer
8,16) und dass das Leben geborgen ist.
Wir brauchen uns nicht selber zu bezeugen

- eine der großen Lebensentlastun-

223



gen. Wir brauchen uns nicht selber zu
suchen; denn wir sind gefunden, ehe wir
suchen. Das gibt unserem Leben Spiel
und befreit uns von allen Zwängen der
Selbstbeabsichtigung.

Die Erfahrungen, die Stanislav Grof
beschreibt, klingen manchmal wie die

Erfahrungen der Mystiker. Nur die Mystiker

suchen keine Erfahrungen, sie
suchen Gott. In allen spirituellen Kulturen
hat man vor dieser Selbstaufsuche
gewarnt. Die Erfahrung rechtfertigt nichts,
das Ausbleiben der Erfahrung verdammt
nichts. In der Gebetspraxis z.B. hat man
immer geraten, die alltägliche Trockenheit

des Gebetes zu achten und es

keineswegs zu lassen, wenn man nicht
begeistert, ergriffen, erfüllt und weggerissen

ist. Du bist nicht der Macher deiner

eigenen Ganzheit, hat man gesagt.
Der Blick der Güte sieht die Ganzheit in
dich hinein. Mit Römer 8 hat man
gesagt: «Wir wissen nicht, was wir beten

sollen, wie sich's gebührt, sondern der
Geist vertritt uns mit unaussprechlichem
Seufzen!» Nicht Entrissenheit gilt,
sondern Anwesenheit.

Es gibt einen Unterschied zwischen
beabsichtigter und geschenkter Erfahrung.

Wir treffen die geschenkte Erfahrung

in dem Lied von Paul Gerhard
«Geh aus, mein Herz.» Die Mystiker
sagen es ähnlich: Gang us dir us! Geh
aus! Aber nicht in ferne und sensationelle

Sphären. Sei ein gegenwärtiger
Mensch, und du wirst den Gesang des

Lebens vernehmen. Geh aus, mein Herz,
singt Paul Gerhard. Höre das Lob des

Lebens in der «Gärten Zier», im Lied
der Lerche und der Nachtigall, im Honig,

im Weizen und im Wein! Paul
Gerhard sieht im Glanz der Dinge den
Vorschein Gottes:

Ach, denk ich, bist du hier so schön
und lässt Du's uns so lieblich gehn
auf dieser armen Erden;
was will doch wohl nach dieser Welt
dort in dem reichen Himmelszelt
und güldnen Schlosse werden.

Die vorläufigen Dinge sind die Boten
und die Vorspiele der unendlichen
Schönheit. Die unendliche Schönheit
spielt sich schon ab im Weizen und im
Weinstock; in der Glucke, die ihr
Völklein ausführt, und in der edlen

Honigspeise. Die Wahrnehmung der
Güte des Lebens und der Schönheit weckt
zugleich eine Sehnsucht, die nicht mehr
durch die schönen Vorfindlichkeiten
gestillt werden kann. Aber diese Sehnsucht

ist keine Beleidigung der Dinge,
sie entzündet sich an ihnen.

Ich äußere einen zweiten Einwand

gegen ein Denken, das sich nicht selten
bei der Suche nach einer neuen Spiritualität

findet: die Harmoniezwänge. In
den neuen religiösen Lagen sind die
Begriffe Tragik und Sünde unbekannt. Das
Sein ist Harmonie und Ganzheit. Zwar
gibt es dich selber und dunkle negative
Mächte, die dich an deiner Ganzheit und
der Allharmonie hindern. Aber du kannst
sie überwinden durch deine eigene
Positivität der Welt gegenüber. Positives Denken,

positives Handeln brechen durch
alle Barrieren. Das Unglück ist nur eine
Maske der Harmonie. Aber einmal wird
die Maske fallen, und nichts mehr wird
deine Gipfelerfahrungen hindern. Du
selber bist schuld, wenn du nicht zur
Erfahrung von Harmonie und Ganzheit
kommst.

Gott ist die ungeschuldete Güte. Die
Erfahrung der ungeschuldeten Güte
befähigt den Menschen dazu, sich als Fragment

zu erkennen. Gott ist unsere Ganzheit,

nicht wir selber.
Man kann sich unter den gegenwärtigen

Harmoniediktaten die Verzweiflung

des alten Liedes kaum noch
vorstellen:

Aus tiefer Not schrei ich zu dir,
Herr Gott, erhör mein Rufen.
Dein gnädig' Ohren kehr zu mir
und meiner Bitt' sie öffne.
Denn so du willst das sehen an,
was Sund und Unrecht ist getan,
wer kann, Herr, vor dir bleiben?

224



Welche Kraft gehört dazu, sich selber
als Schuldigen zu erkennen! Welcher
Stolz gehört dazu, sich als Subjekt zu
erkennen, das schuldig werden und sich
und andere in Abgründe stürzen kann!
Nur wenige halten es aus, der Zerstörung

ins Gesicht zu schauen, die sie

anrichten. Man muss wohl wirklich an die

Grundgüte des Lebens glauben, um nicht
in Panik vor sich selber zu fliehen.

Es könnte sein, dass mit dem
Harmoniediktat die Zerstörungen und das

Leiden unsichtbar werden. Es könnte
sein, dass wir eine menschliche
Grundfähigkeit verlernen: das Vermissen - das

Vermissen des Augenlichts der Blinden,
das Vermissen der Sprache und der Lieder

für die stumm Gemachten, das
Vermissen des aufrechten Ganges der zu
Boden Gedrückten. Wenn man durch
unsere Städte geht und das große
Gelächter der Reklame wahrnimmt, weiß

man, wie gefährlich es da ist, wo man
nichts mehr vermisst. Gefährlich ist eine

Gesellschaft, die will, dass man ihr Beifall

zollt, und die skeptisch ist gegen die
Untröstlichkeit: jene Unbestechlichkeit,
die auf den Hunger der Kinder hinweist,
auf die Qual der Gefolterten und auf die
Schande des ungerecht verteilten Reichtums.

Nein, es ist nicht alles Harmonie!
Das ist wohl mein Haupteinwand gegen
die neuen religiösen Lagen: Der
Harmoniezwang und die Selbsterfüllungs-
zwänge können zur Aufkündigung der
Solidarität mit denen führen, die die ersten

Adressaten des Evangeliums sind: die
Armen und die Geschändeten auf dieser
Erde.

Spiritualität als gebildete Aufmerksamkeit

Was aber ist dann Spiritualität? Es ist
geformte Aufmerksamkeit. Zunächst:
Spiritualität ist Aufmerksamkeit. Ich
möchte auf eine Legende von Elisabeth
von Thüringen zurückgreifen, die uns
diese Aufmerksamkeit erschließen kann.
Auf ihrem Weg nach Eisenach sah
Elisabeth mitten in einem Unwetter ein

Kind auf einem Holzstoß sitzen, das in
Lumpen gekleidet war und aus dessen

Kopf zwei Augen sie anblickten, als ob
die Not der ganzen Welt aus ihnen spräche.

Sie neigte sich zu dem Kind und fragte:

«Kind, wo ist deine Mutter?» Die
Legende fährt fort: Da wuchs an dieser
Stelle ein Kreuz empor, an dem mit
ausgespannten Armen Christus hing, der sie

mit den Augen des Kindes ansah.

Was ist eine spirituelle Erfahrung? Es

ist die Erfahrung der Augen Christi in
den Augen des Kindes. Es ist die Erfahrung

der Nacktheit Christi im nackten
Bettler, den Martinus trifft; die Erfahrung

des hungernden Christus im Hunger

unserer Geschwister. Wer in Gott
eintaucht, taucht neben den Armen
wieder auf, sagt der französische Bischof
Jacques Gaillot. Es gibt keine Gotteserkenntnis

an der Barmherzigkeit vorbei.
Spiritualität ist nicht nur Aufmerksamkeit

für das Unglück, sie ist auch die

Wahrnehmung Gottes und seines Spiels
im Glück der Menschen, in der Schönheit

der Natur und im Gelingen des

Lebens. Ich möchte mit einem Satz von
Bonaventura einen Geist zitieren, der eher

225



im Katholizismus als im Protestantismus
seine Heimat hat: «Alles Geschaffene ist
Schatten, ist Echo, ist Bild, Spur, Ebenbild

und Aufführung. » (Omnes creaturae
sunt umbrae, resonantiae et picturae,
sunt vestigia et simulacra et spectacula.)
Nichts also ist nur, was es ist. Es hat
Anteil an der Heiligkeit Gottes, weil es

sein Echo und seine Spur ist.
Die Heiligkeit des Lebens will unsere

Ehrfurcht und Ergriffenheit. Vielleicht
bewahrt uns nur diese Auffassung vom
Leben und von den Dingen davor, dass

wir sie benutzen, als hätten sie kein
Geheimnis und als ständen sie uns nur zur
Verfügung. Als Echo Gottes sind sie für
sich da, und sie sind für Gott da.
Vielleicht hat die Entzauberung der Welt
dazu geführt, dass wir in imperialer Geste

uns alles unterwerfen. Wer kein Tabu
kennt und die Heiligkeit der Dinge nicht
sieht, wird zu ihrem Zerstörer.

Der Satz von der Heiligkeit der Dinge
hat also durchaus eine politische Bedeutung.

Sie hindert uns daran, die reinen
Verfüger und die ungebremsten Herrn
zu sein. Könnte es sein, daß wo Gott der

einzig Unverfügbare ist, alles andere
bedenkenlos zur Verfügung steht?

Was also ist eine spirituelle Erfahrung?

Sie ist keine Selbsterfahrung, sie

ist eher Selbstvergessenheit. Elisabeth
nimmt sich nicht selbst wahr, sie liest die

Augen Christi in den Augen des Kindes.
Wenn Paul Gerhard das Lob des Lebens

singt in seinem Lied «Geh aus, mein
Herz»; wenn er der Gärten Zier besingt,
Narzissus und Tulipan; wenn er die Lerche

und die Nachtigall, den Wein und
den Honig besingt, dann nimmt er sich
nicht selbst wahr. Er liest die Spuren
Gottes in seiner Schöpfung. Spiritualität

ist die Erfahrung der Einheit des

Lebens. Der Schmerz der Menschen ist
nicht mehr nur, was er ist. Die gebildete
Aufmerksamkeit liest den Schmerz Gottes

im Schmerz der Menschen. Das Glück
ist nicht mehr nur, was es ist. Es sind die

Spuren Gottes, die in ihm deutlich werden.

Elisabeth ist wie Paul Gerhard, wenn
er seinen Preis der Schöpfung singt, nicht
auf Erfahrung aus, aber sie erfahren. Sie

sind nicht erlebnisorientiert, aber sie

erleben: die Augen Christi in den Augen
des Kindes, die Spuren Gottes in der
Schönheit des Lebens. Es kann wohl nur
der ein spiritueller Mensch werden, der
die lebenserleichternde Kunst gelernt hat,
sich zu lassen, sich zu vergessen und sich
selber nicht zu beabsichtigen. Wer also

beabsichtigt, ein spiritueller Mensch zu
werden, möglichst sofort, der wird eher

ein Komiker. Er hat sich einen
Drahtverhau auf den Weg gelegt, die

Selbstbeabsichtigung.
Spiritualität ist eine Lesekunst. Es ist

die Fähigkeit, das zweite Gesicht der

Dinge wahrzunehmen: die Augen Christi
in den Augen des Kindes, das
Augenzwinkern Gottes im Glanz der Dinge.
Nicht Entrissenheit, sondern Anwesenheit

und Aufmerksamkeit ist ihre Eigenart.

Sie ist keine ungestörte Entweltlichung

und Einübung in Leidenschaftslosigkeit.

Sie ist lumpig und erotisch, weil
sie auf die Straße geht und sieht, was
dem Leben geschenkt ist und was ihm

angetan wird.
Es gibt also einen Vorhofder ausdrücklich

religiösen Spiritualität, es ist die
Aufmerksamkeit im alltäglichen Leben. Bin
ich fähig, wahrzunehmen und zu
empfinden. Wie lese ich die Schmerzen der
Menschen und wie lasse ich mich von
ihnen berühren? Wie gehe ich um mit
den Dingen des alltäglichen Lebens? Bin
ich fähig, sie als Gaben zu ehren oder bin
ich ausschließlich Benutzer und Verfüger
der Welt? Ehre ich das Wasser, die Stille,
die Nacht, die Tiere, die Luft zum
Atmen, oder wähne ich alles für mich und
meinem Nutzen zur Verfügung?

nach Regeln
Spiritualität ist gebildete Aufmerksamkeit.

Der Mensch besteht nicht nur aus
seiner eigenen Innerlichkeit und aus
seinen guten Absichten. Der Mensch ist
nicht nur Seele und Geist, er ist alltägli-

226



cher Leib. Er hat nicht einen Leib, er ist
Leib. Die Innerlichkeit, die nur sich selber

kennt, wird bald ermatten. Wie
macht man sich deutlich und langfristig
in seinen Absichten? Wie betreibt man
das Handwerk der Spiritualität? Ja,
Spiritualität ist Handwerk, sie besteht nicht
aus der Genialität von religiösen
Sonderbegabungen. Man kann das Handwerk
lernen, wie man kochen und nähen
lernen kann. Aber jedes Handwerk kennt
Regeln, und man hat nur Erfolg, wenn
man sich an die Regeln hält. Ich möchte

einige dieser Regeln nennen am Herzstück

aller Spiritualität, am Gebet.
Regeln und Methoden reinigen uns von der

Zufälligkeit des Augenblicks und
machen uns langfristig. So möchte ich einige

bescheidene Regeln nennen, die uns

zur religiösen Aufmerksamkeit verhelfen

können.

i. Entschließe dich zu einem bescheidenen

Vorhaben auf dem Weg zum
Gebet! Es gibt das Problem der
Selbstentmutigung durch zu große Vorhaben.
Ein solcher bescheidener Schritt könnte
sein, am Morgen oder am Abend einen
Psalm in Ruhe zu beten, sich einige
Minuten für eine Lesung freizuhalten, den

Losungen in einigen Minuten seine
Aufmerksamkeit zu widmen. Wenn dies
nicht möglich ist, liegt es nicht an der
Hektik und der Überlast unseres Berufes,

sondern daran, dass wir falsch
leben.

2. Gib deinem Vorhaben eine feste
Zeit! Bete nicht nur, wenn es dir danach

zumute ist, sondern wenn es Zeit dazu
ist. Regelmäßig beachtete Zeiten sind

Rhythmen, Rhythmen sind gegliederte
Zeiten. Erst gegliederte Zeiten sind
erträgliche Zeiten. Lineare und nicht
gegliederte Zeiten sind öde und schwer

erträglich.
3. Gib deinem Vorhaben einen festen

Ort! Orte sprechen und bauen an unserer

Innerlichkeit.

4. Sei streng mit dir selber! Mache
deine Gestimmtheit und deine
augenblicklichen Bedürfnisse nicht zum Maß¬

stab deines Handelns! Stimmungen und
Augenblicksbedürfnisse sind zwielichtig.
Die Beachtung von Zeiten, Orten und
Methoden reinigt das Herz.

5. Rechne nicht damit, dass dein
Vorhaben ein Seelenbad ist! Es ist Arbeit -
labor!, manchmal schön und erfüllend,
oft langweilig und trocken. Das Gefühl
innerer Erfülltheit rechtfertigt die Sache

nicht, das Gefühl innerer Leere verurteilt

sie nicht. Meditieren, Beten, Lesen
sind Bildungsvorgänge. Bildung ist ein

langfristiges Unternehmen.

6. Sei nicht auf Erfüllung aus, sei
vielmehr dankbar für geglückte Halbheit!
Es gibt Ganzheitszwänge, die unsere
Handlungen lähmen und uns entmutigen.

7. Beten und Meditieren sind kein
Nachdenken. Es sind Stellen hoher
Passivität. Man sieht die Bilder eines Psalms

oder eines Bibelverses und lässt sie

behutsam bei sich verweilen. Meditieren
und Beten heißt frei werden vom Jagen,
Beabsichtigen und Fassen. Man will
nichts außer dem kommen lassen, was
kommen will. Man ist Gastgeber der
Bilder. Setze den Texten und Bildern
nichts entgegen! Überliefere dich ihrer

Die Holzschnitte
stammen aus der
Folge «Partages»,
die der Schriftkünstler

Adrian Erutiger
ie/62 für die Edition
Pierre Berès in Paris
schuf.

227



Kraft und lass dich von ihnen ziehen!
Sich nicht wehren und nicht besitzen

wollen, ist die hohe Kunst eines meditativen

Verhaltens.
8. Fang bei deinem Versuch nicht

irgendwie an, sondern baue dir eine kleine,

sich wiederholende Liturgie. Beginne

z.B. mit einer Formel («Herr, öffne
meine Lippen!»), mit einer Geste (der
Bekreuzigung der Lippen), lass einen
oder mehrere Psalmen folgen! Lies einen
Bibelabschnitt! Halte eine stille Zeit ein!
Schließe mit dem Vaterunser oder einer
Schlussformel. Psalmen und Lesungen
sollen vor deiner Meditation feststehen.

Fange also nicht an zu suchen während
deiner Übung!

9. Lerne Formeln und kurze Sätze aus
dem Gebets- und Bildschatz der Tradition

auswendig! (Psalmverse, Bibelverse
Wiederholte Formeln wiegen dich

in den Geist der Bilder. Sie verhelfen uns
zur Passivität. Sie sind außerdem die

Notsprache, wenn einem das Leben die

Sprache verschlägt. Sie sind wie ein
Balken, an den man sich nach einem Schiffbruch

klammert. Wir verantworten
ihren Inhalt nicht, denn wir sprechen sie

mit der Zunge der toten und der lebenden

Geschwister.
10. Wenn du zu Zeiten nicht beten

kannst, lass es! Aber halte den Platz frei
für das Gebet, d.h. tue nicht irgend
etwas anderes, sondern verhalte dich auf
andere Weise still! Lies, setze dich
einfach ruhig hin! Verlerne deinen Ort und
deine Zeit nicht!

11. Sei nicht gewaltsam mit dir selbst!

Zwinge dich nicht zur Gesammeltheit!
Wie fast alle Unternehmungen ist auch
dieses kleine brüchig, es soll uns der
Humor über dem Misslingen nicht
verloren gehen. Auch das Misslingen ist
unsere Schwester und nicht unser
Todfeind.

12. Birg deinen Versuch in den Satz

von Römer 8: «Der Geist hilft unserer
Schwachheit auf. Denn wir wissen nicht,
wie wir beten sollen, wie sich's gebührt.
Sondern der Geist tritt für uns ein mit

unaussprechlichem Seufzen. » Wir bezeugen

uns nicht selber. Der Geist gibt Zeugnis

unserem Geist. Wir sind besetzt von
einer Stimme, die mehr Sprache hat als

wir selber, oder um es mit einem Satz

aus dem letzten Vortrag von Dorothée
Solle zu sagen: «Wir beginnen den Weg
zum Glück nicht als Suchende, sondern
als schon Gefundene.» Das ist die köstliche

Formulierung dessen, was wir
Gnade nennen.

Ist das alles? Warum braucht man das

große Wort Spiritualität für eine so
bescheidene Sache? Haben das nicht auch

unsere Väter und Mütter gewusst, wenn
sie am Morgen und Abend gebetet
haben, wenn sie die Losungen gelesen
haben, wenn sie sonntags in den Gottesdienst

gingen, wenn sie ihre Kinder tauften

und ihre Toten beerdigten? Ja, sie
haben es gewusst. Aber uns ist vieles von
ihrem Wissen verloren gegangen, und
wir müssen das einfache Alphabet der
Frömmigkeit mühsam lernen. Es ist tröstlich

zu wissen, dass wir nicht alles neu
erfinden müssen. Es ist auch schön zu
wissen, dass das eigene Haus Schätze der
Weisheit birgt und dass wir nicht völlig
angewiesen sind auf die
Spiritualitätskonzeptionen aus anderen religiösen
Gegenden. Es ist schön, wenn man über
den eigenen Tellerrand schauen kann
und die Schätze der anderen nicht
verachten und sich selber als einzigartig
erklären muss. Komisch aber wirkt man,
wenn man nur in den Vorgärten der
Fremden grast und der eigenen Tradition

nichts zutraut. Wenn man weiß, was
die eigenen Schätze sind, dann kann man
sich in Freiheit und Gelassenheit den
fremden zuwenden. •

228


	Suche nach spiritueller Erfahrung

