Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 7-8

Artikel: Suche nach spiritueller Erfahrung
Autor: Steffensky, Fulbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In Brechts Dreigroschenoper singt die
Seerduber-Jenny das Lied ihrer grofien
Erwartung:

Meine Herren, heute sehen Sie mich
Gliser abwaschen

Und ich mache das Bett fur jeden.

Und Sie geben mir einen Penny und ich
bedanke mich schnell

Und Sie sehen meine Lumpen und dies
lumpige Hotel

Und Sie wissen nicht, mit wem sie reden.
Aber eines Abends wird ein Geschrei sein
am Hafen

Und man fragt: Was ist das fir ein Ge-
schrei?

Und man wird mich licheln sehn bei_

meinen Glisern

Und man sagt: Was lichelt die dabei?
Und ein Schiff mit acht Segeln
Und mit fiinfzig Kanonen
Wird liegen am Kai. L

rduber-Jenny:

Und das Schsz mit acht Segeln
Und mit fiinfzig Kanonen *
Wird entschwmd__en_ mit ml_:r_ -

Die groRRe sehnsucht
Die Seerduber-Jenny, die im lumpigen

Hotel die Glaser abwischt und die dank--
__bar sein muss fiir jeden schmutzigen -
Penny, hat einen Traum: Eines Tages

‘wird sich das andern. Jetzt weifs noch

__kemer wer sie wirklich ist, und die Leu-

te wissen noch mcht mit wem sie wirk-

lich reden. Eines Tages aber, wenn das

Schiff mit acht Segeln kommt werden

alle es wissen, und dann wn'd sie mit

dem Schiff entschwinden aus der lumpi-

gen Weltder Demutlgungen Inder Sehn-
sucht nach jener Zeit ist sie sich selber
voraus. Schon lichelt sie in der Erwar- -
tung des Schiffs, wahrend sie im Lumpen-
hotel noch Glaser spiilt und die Betten -
macht. Eines Tages wird es anders sein,
Man wird ihren Namen kennen, und er

ist nicht mehr verborgen unter dem
Schutt der Gegenwart.

Fulbert Steffensky

Suche nach spiritueller

Erfahrung

- Einen Menschen macht nicht nur
- schon, was er jetzt schon kann und ist.

Seine Sehnsucht und seine Wiinsche ma- -

“chen ihn schon. Jennys Freiheit beginnt,
~indem sie von dem Schiff traumt, das sie
Nach der letzten Strophe smgt die See- N

- Thre Befreiung beginnt mit der Gewiss-

aus der Welt der Verachtung entfihrt.

heit, dass sie eine andere ist als die Skla-

- ~vin,dieden Herren die Betten machtund
~die dankbar sein muss fiir die Pennys,

- diesieihr zuwerfen. Thr Traum vom gro-
. Ren Schiff ist der Feind der faulen Ge-

genwart. Dieser Traum spricht der kar-

~gen Gegenwart das Recht ab, sich als
~endgiiltige Welt aufzuspielen.

~ Mensch ist man, so lange man nach

~den Schiffen der Freibeit Ausschau halt

und so lange man sie ersehnt. Nur da ist

- nichts mehr zu erwarten, wonichts mehr
- erwartet wird; wo Jenny die Glaser spult,

die hingeworfenen Pennys einsammelt

~und von keinem Schiff mehr weif}, das
kommen soll, Da ist die Hoffnung ge-

storben, wo Jenny sich fiir die halt, die

alle kennen.

~ DieSehnsucht ldsstsich mcht mit Pen— '
nys abspeisen. Sie verlangt immer ein
Gangzes, vielleicht sogar das Unmagliche,
nicht weniger als das Schiff mit acht Se-
geln. Ich denke an die religiosen Texte,
deren Wiirde in ibrer Unbescheidenbeit

~ liegt. Sie sagen nicht nur, was man sagen
- kann; sie erhoffen sich nicht nur, was

221



man hoffen kann. Sie greifen aus — wie
die Seerauber-Jenny - bis weit ins Land
des Gelingens.

Bei dem Propheten Jesaja tiberschla-
gen sich die Bilder der Unmoglichkeit,
die er dem Volk Israel in der Gefangen-
schaft an den Fliissen Babylons vormalt:
Die Steppe wird blithen, die Blinden
werden sehen, die Stummen werden spre-
chen, die Tauben werden horen, ewige
Freude wird sein fiir alle. Er sehnt sich
mit dem geknechteten Volk nach dem
Land ohne Lebenswiisten. Er sehnt sich
nach dem Land des Jauchzens, in dem
die Menschen sich nicht mehr reifen,
wie der Lowe seine Beute reifst. Er sehnt
sichnach Utopia, nach dem Land, dases
noch nicht gibt. Damit aber ist der
Mensch mit der groffen Sehnsucht
tiberall an den Fliussen Babylons: am
Rhein, an der Elbe, an der Weichsel, am
Mississippi.

Der Mensch der Sebnsucht ist ein
unsicherer Kantonist, weil er in jedem
Land zu grofie Wiinsche hat; weil er
iberall die Stummen sucht, die reden
gelernt haben, und die Lahmen, die tan-
zen gelernt haben. Und er findet sie noch
in keinem Land. So ist jedes Land und
jede Heimat auch ein Kdfig. Er aber lasst
sich nicht einfangen in die Sprache der
Menschen, die dort wohnen, weil die
Sprache seiner Sehnsucht weiter reicht.
Und in jedem Land weint er die Trianen
seines Heimwehs nach der Sprache der
Stummen und nach dem Augenlicht der
Blinden. Zuhause wird er sein im Nie-
mandsland, in dem Land, in dem noch
keiner war. Zuhause wird er erst sein im
Land, das allen versprochen ist: in dem
Land, aus dem die Seufzer geflohen sind.
Jeder Mensch der Sehnsucht ist ein Aus-
lander — tiberall. Schon sind diese Men-
schen der Sehnsuchtin ihrer Freiheit und
in ihrer Skepsis den Heimaten gegenii-
ber. Sie sind nicht eingefangen in eine
Sprache, die sich als die einzig mogliche
gibt, und sie kennen grofere Lieder als
die der Heimatkapellen.

Die Sehnsucht entsteht, wo der

Mensch erkennt, dass er mehr braucht,
als er hat. Es gibt noch eine andere Sehn-
sucht. Sie entsteht gerade dort, wo wir
die Fiille des Lebens genieffen. Auch die
Schonheit des Lebens lehrt uns die Sehn-
sucht: die Musik, die Vollkommenheit
der Begegnung zweier Menschen, ein
Sonnenaufgang im Gebirge. Auch die
Schonheit macht durstig und sagt, dass
wir hier nicht ganz zuhause sind.

Die vorlaufigen Dinge sind die Boten
und die Vorspiele der unendlichen Schon-
heit. Vielleicht heifit glauben, ein Dies-
seitiger und ein Jenseitiger sein konnen;
Gott lesen konnen in den Gestalten sei-
ner Anwesenheit und ihn vermissen kon-
nen, wo wir ihn nicht finden; ein Ver-
sohnter sein konnen und sich nicht ab-
finden konnen mit der Trostlosigkeit der
Welt; ein Birger des Landes und ein
vaterlandsloser Geselle sein konnen; eine
Heimat zu haben und eine Heimat zu
vermissen — Widerspriiche, die uns hu-
maner machen!

Der Schmerz und das Gliick lehren
uns weinen. Beide sagen uns, dass wir
noch nicht da sind, wohin wir gehoren.
Der Mensch in seiner Sehnsucht ist ein
Gottesbeweis, sagt Heinrich Boll. Und
er fihrt fort:

Die Tatsache, dass wir alle eigentlich
wissen — auch wenn wir es nicht zuge-
ben —, dass wir hier auf der Erde nicht
zuhause sind, nicht ganz zuhause sind.
Dass wir also noch woanders hingeho-
ren und von woanders herkommen. Ich
kann mir keinen Menschen vorstellen,
der sich nicht - jedenfalls zeitweise,
stundenweise, tageweise oder auch nur
augenblicksweise — klar dariiber wird,
dassernicht ganz auf diese Erde gehort...
Die Sehnsucht, erkannt zu werden, fithrt
in eine andere Welt.

«Meine Seele klebt an dir», heif$t es in
einem Psalm. Vielleicht ist alle Sehnsucht
das vermummte Warten auf den Grund
des Lebens. Es ist eine Sehnsucht, deren
Hunger nicht gestillt werden kann durch
Dinge, durch Besitz und Quantititen.
Zwei Wiinsche sind in dieser Sehnsucht

222



versteckt, der eine Wunsch: nach Ganz-
heit und Heil, nach einem unzerstiickel-
ten Leben; der andere Wunsch ist der
nach Gott, nach Einigung mit dem Ab-
grund des Lebens und des Todes. In
welchen Formen der Hunger nach Spiri-
tualitdt auch auftaucht - zugrunde lie-
gen diese beiden Momente: der Wunsch
nach Ganzheit und der Wunsch nach
Vereinigung.

Vermeidbare Umwege
Spiritualitit ist ein vieldeutiger Begriff,
er ist ein Suchbegriff, und oft suchen
Menschen das Richtige auf falschen
Wegen. Lassen Sie mich mit einer Ab-
kithlung beginnen. Ich sehe Absichten
und Interessen mit diesem Wort verbun-
den, die ich fir falsch halte. So méchte
ich zunichst etwas sagen wider die
Erfabrens- und Erlebniszwinge, die
Menschen gelegentlich mit diesem Wort
verbinden. Der Wunsch nach Sensation
und der Wunsch, sich selber zu fiihlen,
ist eine Grundabsicht, die man in neuen
religidsen Szenen standig trifft (und dies
nicht nur aufSerhalb der Kirche!). Viele
Menschen halten offensichtlich die Nor-
malitat nicht mehr aus; die ausgeleuch-
teten Raume, in denen alles seine Erkla-
rung und seine verniinftige Begriindung
hat. Es ist, als ob sie gegen alle Vernunft
die Schatten, die dunklen und gefahrli-
chen Hohlen des Lebens suchten. Was
uns da im hellen Licht der Aufklirung
entgegenkommt, kann doch nicht alles
sein. Es muss doch ein Geheimnis der
Welt geben, und dieses muss doch
sinnenhaft zu erfahren sein. Es muss doch
mehr geben als die fade Aufgedecktheit
und Erklartheit des Lebens. So suchen
sie Stellen, an denen das Fremde und
Nicht-Erklarliche erscheint und wo sie
mitihm konfrontiert werden, es mag aus
dem Himmel oder aus der Holle kom-
men. Der Wunsch nach Sensation ist ein
Wunsch von verdrehter Richtigkeit.
Als Beispiel eines solchen Erlebnis-
zwanges nehme ich die so genannte
Holotrope Therapie, die eng mit dem

Namen Stanislav Grof verbunden ist,
einem Arzt und Psychoanalytiker. Er hat
ansichund anderen mit LSD experimen-
tiert und beschreibt seine Stufenfolge
visiondrer Erlebnisse. Er beschreibt pe-
rinatale Erfahrungen, die ozeanische
Geborgenheit im Mutterleib, die Geburt
erlebt er als Kampf mit Ungeheuern,
Drachen und Hollengestalten. Er be-
schreibt eine Phase sadistischer Erregung
und sexueller Orgastik. Er beschreibt die
Erfahrung fritherer Inkarnationen, er
trifft auf Gottheiten und verschmilzt mit
ihnen. Es sind Formen der gewaltsamen
Suche nach Transzendenz.

Es gibt Dinge, die man nicht erwer-
ben kann durch Suchen, durch Selbst-
steigerung und durch Selbstintensivie-
rung. Man kann sich nicht selbst beab-
sichtigen, ohne sich zu verfehlen. Wir
brauchen unsere eigene Existenz nicht
zu bestitigen und zu bezeugen durch
unsere eigenen Erfahrungen. «Der Geist
gibt Zeugnis unserem Geist», dass wir
Sohne und Tochter Gottes sind (Romer
8,16) und dass das Leben geborgen ist.
Wir brauchen uns nicht selber zu bezeu-
gen — eine der grofSen Lebensentlastun-

223



gen. Wir brauchen uns nicht selber zu
suchen; denn wir sind gefunden, ehe wir
suchen. Das gibt unserem Leben Spiel
und befreit uns von allen Zwidingen der
Selbstbeabsichtigung.

Die Erfahrungen, die Stanislav Grof
beschreibt, klingen manchmal wie die
Erfahrungen der Mystiker. Nur die Mys-
tiker suchen keine Erfabrungen, sie su-
chen Gott. In allen spirituellen Kulturen
hat man vor dieser Selbstaufsuche ge-
warnt. Die Erfahrung rechtfertigt nichts,
das Ausbleiben der Erfahrung verdammt
nichts. In der Gebetspraxis z.B. hat man
immer geraten, die alltdgliche Trocken-
heit des Gebetes zu achten und es
keineswegs zu lassen, wenn man nicht
begeistert, ergriffen, erfillt und wegge-
rissen ist. Du bist nicht der Macher dei-
ner eigenen Ganzheit, hat man gesagt.
Der Blick der Giite sieht die Ganzheit in
dich hinein. Mit Rémer 8 hat man ge-
sagt: « Wir wissen nicht, was wir beten
sollen, wie sich’s gebiihrt, sondern der
Geist vertritt uns mit unaussprechlichem
Seufzen!» Nicht Entrissenheit gilt, son-
dern Anwesenheit.

Es gibt einen Unterschied zwischen
beabsichtigter und geschenkter Erfah-
rung. Wir treffen die geschenkte Erfah-
rung in dem Lied von Paul Gerbard
«Geh aus, mein Herz.» Die Mystiker
sagen es dhnlich: Gang us dir us! Geh
aus! Aber nicht in ferne und sensationel-
le Sphiren. Sei ein gegenwirtiger
Mensch, und du wirst den Gesang des
Lebens vernehmen. Geh aus, mein Herz,
singt Paul Gerhard. Hore das Lob des
Lebens in der «Garten Zier», im Lied
der Lerche und der Nachtigall, im Ho-
nig, im Weizen und im Wein! Paul
Gerhard sieht im Glanz der Dinge den
Vorschein Gottes:

Ach, denk ich, bist du hier so schon
und ldsst Du’s uns so lieblich gehn
auf dieser armen Erden;

was will doch wohl nach dieser Welt
dort in dem reichen Himmelszelt
und giildnen Schlosse werden.

Die vorldufigen Dinge sind die Boten
und die Vorspiele der unendlichen
Schonheit. Die unendliche Schonheit
spielt sich schon ab im Weizen und im
Weinstock; in der Glucke, die ihr
Volklein ausfithrt, und in der edlen
Honigspeise. Die Wahrnehmung der
Giite des Lebens und der Schonheit weckt
zugleich eine Sehnsucht, die nicht mehr
durch die schonen Vorfindlichkeiten
gestillt werden kann. Aber diese Sehn-
sucht ist keine Beleidigung der Dinge,
sie entziindet sich an ihnen.

Ich duflere einen zweiten Einwand
gegen ein Denken, das sich nicht selten
bei der Suche nach einer neuen Spiritu-
alitat findet: die Harmoniezwinge. In
den neuen religiosen Lagen sind die Be-
griffe Tragik und Siinde unbekannt. Das
Sein ist Harmonie und Ganzheit. Zwar
gibt es dich selber und dunkle negative
Muchte, die dich an deiner Ganzheitund
der Allharmonie hindern. Aber dukannst
sie iiberwinden durch deine eigene Posi-
tivitat der Welt gegentiber. Positives Den-
ken, positives Handeln brechen durch
alle Barrieren. Das Ungliick ist nur eine
Maske der Harmonie. Aber einmal wird
die Maske fallen, und nichts mehr wird
deine Gipfelerfahrungen hindern. Du
selber bist schuld, wenn du nicht zur
Erfahrung von Harmonie und Ganzheit
kommst.

Gott ist die ungeschuldete Gute. Die
Erfahrung der ungeschuldeten Giite be-
fihigt den Menschen dazu, sich als Frag-
ment zu erkennen. Gottist unsere Ganz-
heit, nicht wir selber.

Man kann sich unter den gegenwir-
tigen Harmoniediktaten die Verzweif-
lung des alten Liedes kaum noch vor-
stellen:

Aus tiefer Not schrei ich zu dir,
Herr Gott, erhor mein Rufen.
Dein gnadig’ Ohren kehr zu mir
und meiner Bitt’ sie offne.

Denn so du willst das sehen an,
was Sund und Unrecht ist getan,
wer kann, Herr, vor dir bleiben?

224



Welche Kraft gehort dazu, sich selber
als Schuldigen zu erkennen! Welcher
Stolz gehort dazu, sich als Subjekt zu er-
kennen, das schuldig werden und sich
und andere in Abgriinde stirzen kann!
Nur wenige halten es aus, der Zersto-
rung ins Gesicht zu schauen, die sie an-
richten. Man muss wohl wirklich an die
Grundgiite des Lebens glauben, um nicht
in Panik vor sich selber zu flichen.

Es konnte sein, dass mit dem Har-
moniediktat die Zerstérungen und das
Leiden unsichtbar werden. Es konnte
sein, dass wir eine menschliche Grund-
tfahigkeit verlernen: das Vermissen—das
Vermissen des Augenlichts der Blinden,
das Vermissen der Sprache und der Lie-
der fiir die stumm Gemachten, das Ver-
missen des aufrechten Ganges der zu
Boden Gedriickten. Wenn man durch
unsere Stadte geht und das grofle Ge-
lichter der Reklame wahrnimmt, weifs
man, wie gefahrlich es da ist, wo man
nichts mehr vermisst. Gefihrlich ist eine
Gesellschaft, die will, dass man ihr Bei-
fall zollt, und die skeptisch ist gegen die
Untrostlichkeit: jene Unbestechlichkeir,
die auf den Hunger der Kinder hinweist,
auf die Qual der Gefolterten und auf die
Schande des ungerecht verteilten Reich-
tums. Nein, es ist nicht alles Harmonie!
Das ist wohl mein Haupteinwand gegen
die neuen religiosen Lagen: Der Har-
moniezwang und die Selbsterfiillungs-
zwange konnen zur Aufkiindigung der
Solidaritdat mit denen fuhren, die die ers-
ten Adressaten des Evangeliums sind: die
Armen und die Geschdndeten auf dieser
Erde.

Spiritualitat als gebildete Aufmerk-
samkeit ...

Was aber ist dann Spiritualitic? Es ist
geformte Aufmerksamkeit. Zunéchst:
Spiritualitdt ist Aufmerksamkeit. Ich
mochte auf eine Legende von Elisabeth
von Thiiringen zuruckgreifen, die uns
diese AufmerksamkeiterschliefSen kann.
Auf ihrem Weg nach Eisenach sah
Elisabeth mitten in einem Unwetter ein

Kind auf einem Holzstof$ sitzen, das in
Lumpen gekleidet war und aus dessen
Kopf zwei Augen sie anblickten, als ob
die Not der ganzen Welt aus ihnen spra-
che. Sie neigte sich zu dem Kind und frag-
te: «Kind, wo ist deine Mutter?» Die
Legende fahrt fort: Da wuchs an dieser
Stelle ein Kreuz empor, an dem mit aus-
gespannten Armen Christus hing, der sie
mit den Augen des Kindes ansah.

Was ist eine spirituelle Erfabrung? Es
ist die Erfahrung der Augen Christi in
den Augen des Kindes. Es ist die Erfah-
rung der Nacktheit Christi im nackten
Bettler, den Martinus trifft; die Erfah-
rung des hungernden Christus im Hun-
ger unserer Geschwister, Wer in Gott
eintaucht, taucht neben den Armen
wieder auf, sagt der franzésische Bischof
Jacques Gaillot. Es gibt keine Gotteser-
kenntnis an der Barmherzigkeit vorbei.

Spiritualitdt ist nicht nur Aufmerk-
sambkeit fiir das Ungliick, sie ist auch die
Wahrnehmung Gottes und seines Spiels
im Gliick der Menschen, in der Schon-
heit der Natur und im Gelingen des Le-
bens. Ich mochte mit einem Satz von
Bonaventura einen Geist zitieren, der eher

225



im Katholizismus als im Protestantismus
seine Heimat hat: «Alles Geschaffene ist
Schatten, ist Echo, ist Bild, Spur, Eben-
bild und Auffithrung.» (Omnescreaturae
sunt umbrae, resonantiae et picturae,
sunt vestigia et simulacra et spectacula.)
Nichts also ist nur, was es ist. Es hat
Anteil an der Heiligkeit Gottes, weil es
sein Echo und seine Spur ist.

Die Heiligkeit des Lebens will unsere
Ebrfurcht und Ergriffenbeit. Vielleicht
bewahrt uns nur diese Auffassung vom
Leben und von den Dingen davor, dass
wir sie benutzen, als hitten sie kein Ge-
heimnis und als stinden sie uns nur zur
Verfiigung. Als Echo Gottes sind sie fir
sich da, und sie sind fur Gott da.
Vielleicht hat die Entzauberung der Welt
dazu gefiihrt, dass wir in imperialer Geste
uns alles unterwerfen. Wer kein Tabu
kennt und die Heiligkeit der Dinge nicht
sieht, wird zu ihrem Zerstorer.

Der Satz von der Heiligkeit der Dinge
hat also durchaus eine politische Bedeu-
tung. Sie hindert uns daran, die reinen
Verfiiger und die ungebremsten Herrn
zu sein. Konnte es sein, dafs wo Gott der
einzig Unverfiigbare ist, alles andere be-
denkenlos zur Verfiigung steht?

Was also ist eine spirituelle Erfah-
rung? Sie ist keine Selbsterfahrung, sie
ist eher Selbstvergessenbeit. Elisabeth
nimmt sich nicht selbst wahr, sie liest die
Augen Christi in den Augen des Kindes.
Wenn Paul Gerhard das Lob des Lebens
singt in seinem Lied «Geh aus, mein
Herz»; wenn er der Garten Zier besingt,
Narzissus und Tulipan; wenn er die Ler-
che und die Nachtigall, den Wein und
den Honig besingt, dann nimmt er sich
nicht selbst wahr. Er liest die Spuren
Gottes in seiner Schopfung. Spirituali-
tit ist die Erfahrung der Einheit des
Lebens. Der Schmerz der Menschen ist
nicht mehr nur, was er ist. Die gebildete
Aufmerksamkeit liest den Schmerz Got-
tes im Schmerz der Menschen. Das Gliick
ist nicht mehr nur, was es ist. Es sind die
Spuren Gottes, die in ihm deutlich wer-
den.

Elisabeth ist wie Paul Gerhard, wenn
er seinen Preis der Schopfung singt, nicht
auf Erfahrung aus, aber sie erfabren. Sie
sind nicht erlebnisorientiert, aber sie
erleben: die Augen Christi in den Augen
des Kindes, die Spuren Gottes in der
Schonheit des Lebens. Es kann wohl nur
der ein spiritueller Mensch werden, der
die lebenserleichternde Kunst gelernt hat,
sich zu lassen, sich zu vergessen und sich
selber nicht zu beabsichtigen. Wer also
beabsichtigt, ein spiritueller Mensch zu
werden, moglichst sofort, der wird eher
ein Komiker. Er hat sich einen Draht-
verhau auf den Weg gelegt, die
Selbstbeabsichtigung,.

Spiritualitat ist eine Lesekunst. Es ist
die Fahigkeit, das zweite Gesicht der
Dinge wahrzunehmen: die Augen Christi
in den Augen des Kindes, das Augen-
zwinkern Gottes im Glanz der Dinge.
Nicht Entrissenheit, sondern Anwesen-
heit und Aufmerksamkeit ist ihre Eigen-
art. Sie ist keine ungestorte Entwelt-
lichung und Eintibung in Leidenschafts-
losigkeit. Sie ist lumpig und erotisch, weil
sie auf die Strafle geht und sieht, was
dem Leben geschenkt ist und was ihm
angetan wird.

Esgibtalsoeinen Vorhofder ausdriick-
lich religiosen Spiritualitat, es ist die Auf-
merksamkeit im alltiglichen Leben. Bin
ich fahig, wahrzunehmen und zu emp-
finden. Wie lese ich die Schmerzen der
Menschen und wie lasse ich mich von
ihnen beriihren? Wie gehe ich um mit
den Dingen des alltiglichen Lebens? Bin
ich fihig, sie als Gaben zu ehren oder bin
ich ausschliefilich Benutzer und Verfuger
der Welt? Ehre ich das Wasser, die Stille,
die Nacht, die Tiere, die Luft zum At-
men, oder wahne ich alles fiir mich und
meinem Nutzen zur Verfiigung?

... nach Regeln

Spiritualitat ist gebildete Aufmerksam-
keit. Der Mensch besteht nicht nur aus
seiner eigenen Innerlichkeit und aus sei-
nen guten Absichten. Der Mensch ist
nicht nur Seele und Geist, er ist alltigli-

226



cher Leib. Er hat nicht einen Leib, er ist
Leib. Die Innerlichkeit, die nur sich sel-
ber kennt, wird bald ermatten. Wie
macht man sich deutlich und langfristig
in seinen Absichten? Wie betreibt man
das Handwerk der Spiritualitit? Ja, Spi-
ritualitit ist Handwerk, sie besteht nicht
aus der Genialitit von religiosen Sonder-
begabungen. Man kann das Handwerk
lernen, wie man kochen und nihen ler-
nen kann. Aber jedes Handwerk kennt
Regeln, und man hat nur Erfolg, wenn
man sich an die Regeln halt. Ich mochte
einige dieser Regeln nennen am Herz-
stiick aller Spiritualitit, am Gebet. Re-
geln und Methoden reinigen uns von der
Zufilligkeit des Augenblicks und ma-
chen uns langfristig. So mochte ich eini-
ge bescheidene Regeln nennen, die uns
zur religiosen Aufmerksamkeit verhel-
fen koénnen.

1. Entschliefle dich zu einem beschei-
denen Vorbaben auf dem Weg zum Ge-
bet! Es gibt das Problem der Selbst-
entmutigung durch zu grofle Vorhaben.
Ein solcher bescheidener Schritt kénnte
sein, am Morgen oder am Abend einen
Psalm in Ruhe zu beten, sich einige Mi-
nuten fur eine Lesung freizuhalten, den
Losungen in einigen Minuten seine Auf-
merksamkeit zu widmen., Wenn dies
nicht méglich ist, liegt es nicht an der
Hektik und der Uberlast unseres Beru-
fes, sondern daran, dass wir falsch le-
ben.

2. Gib deinem Vorhaben eine feste
Zeit! Bete nicht nur, wenn es dir danach
zumute ist, sondern wenn es Zeit dazu
ist. Regelmaflig beachtete Zeiten sind
Rhythmen, Rhythmen sind gegliederte
Zeiten. Erst gegliederte Zeiten sind er-
tragliche Zeiten. Lineare und nicht ge-
gliederte Zeiten sind dde und schwer
ertraglich.

3. Gib deinem Vorhaben einen festen
Ort! Orte sprechen und bauen an unse-
rer Innerlichkeit.

4. Sei streng mit dir selber! Mache
deine Gestimmtheit und deine augen-
blicklichen Bediirfnisse nicht zum Maf3-

stab deines Handelns! Stimmungen und
Augenblicksbediirfnisse sind zwielichtig.
Die Beachtung von Zeiten, Orten und
Methoden reinigt das Herz.

5. Rechne nicht damit, dass dein Vor-
haben ein Seelenbad ist! Es ist Arbeit —
labor!, manchmal schén und erfillend,
oft langweilig und trocken. Das Gefuhl
innerer Erfulltheit rechtfertigt die Sache
nicht, das Gefithl innerer Leere verur-
teilt sie nicht. Meditieren, Beten, Lesen
sind Bildungsvorgiange. Bildung ist ein
langfristiges Unternehmen.

6. Sei nicht auf Erfullung aus, sei viel-
mehr dankbar fiir gegliickte Halbheit!
Es gibt Ganzheitszwinge, die unsere
Handlungen lihmen und uns entmuti-
gen.

7. Beten und Meditieren sind kein
Nachdenken. Es sind Stellen hoher Pas-
sivitat. Man sieht die Bilder eines Psalms
oder eines Bibelverses und ldsst sie be-
hutsam bei sich verweilen. Meditieren
und Beten heifdt frei werden vom Jagen,
Beabsichtigen und Fassen. Man will
nichts aufler dem kommen lassen, was
kommen will. Man ist Gastgeber der
Bilder. Setze den Texten und Bildern
nichts entgegen! Uberliefere dich ihrer

227

Die Holzschnitte
stammen aus der
Folge «Partages»,
die der Schriftkiinst-
ler Adrian Frutiger
1962 fiir die Edition
Pierre Berés in Paris

schuf.



Kraft und lass dich von ihnen ziehen!
Sich nicht wehren und nicht besitzen
wollen, ist die hohe Kunst eines medita-
tiven Verhaltens.

8. Fang bei deinem Versuch nicht ir-
gendwie an, sondern baue dir eine klei-
ne, sich wiederholende Liturgie. Begin-
ne z.B. mit einer Formel («Herr, 6ffne
meine Lippen!»), mit einer Geste (der
Bekreuzigung der Lippen), lass einen
oder mehrere Psalmen folgen! Lies einen
Bibelabschnitt! Halte eine stille Zeit ein!
SchliefSe mit dem Vaterunser oder einer
Schlussformel. Psalmen und Lesungen
sollen vor deiner Meditation feststehen.
Fange also nicht an zu suchen wihrend
deiner Ubung!

9. Lerne Formeln und kurze Sitze aus
dem Gebets- und Bildschatz der Traditi-
on auswendig! (Psalmverse, Bibelverse
o). Wiederbolte Formeln wiegen dich
in den Geist der Bilder. Sie verhelfen uns
zur Passivitit. Sie sind auflerdem die
Notsprache, wenn einem das Leben die
Sprache verschligt. Sie sind wie ein Bal-
ken, an den man sich nach einem Schiff-
bruch klammert. Wir verantworten ih-
ren Inhalt nicht, denn wir sprechen sie
mit der Zunge der toten und der leben-
den Geschwister.

10. Wenn du zu Zeiten nicht beten
kannst, lass es! Aber halte den Platz frei
fiir das Gebet, d.h. tue nicht irgend et-
was anderes, sondern verhalte dich auf
andere Weise still! Lies, setze dich ein-
fach ruhig hin! Verlerne deinen Ort und
deine Zeit nicht!

11. Seinicht gewaltsam mit dir selbst!
Zwinge dich nicht zur Gesammeltheit!
Wie fast alle Unternehmungen ist auch
dieses kleine briichig, es soll uns der
Humor tiber dem Misslingen nicht ver-
loren gehen. Auch das Misslingen ist
unsere Schwester und nicht unser Tod-
feind.

2. Birg deinen Versuch in den Satz
von Rdmer 8: «Der Geist hilft unserer
Schwachheit auf. Denn wir wissen nicht,
wie wir beten sollen, wie sich’s gebuihrt.
Sondern der Geist tritt fiir uns ein mit

unaussprechlichem Seufzen.» Wir bezeu-
gen uns nichtselber. Der Geist gibt Zeug-
nis unserem Geist. Wir sind besetzt von
einer Stimme, die mehr Sprache hat als
wir selber, oder um es mit einem Satz
aus dem letzten Vortrag von Dorothee
Solle zu sagen: «Wir beginnen den Weg
zum Gluck nicht als Suchende, sondern
als schon Gefundene.» Das ist die kost-
liche Formulierung dessen, was wir
Gnade nennen.

*

Ist das alles? Warum braucht man das
grofle Wort Spiritualitit fiir eine so be-
scheidene Sache? Haben das nicht auch
unsere Viter und Miitter gewusst, wenn
sie am Morgen und Abend gebetet ha-
ben, wenn sie die Losungen gelesen ha-
ben, wenn sie sonntags in den Gottes-
dienst gingen, wenn sie ihre Kinder tauf-
ten und ihre Toten beerdigten? Ja, sie
haben es gewusst. Aber unsist vieles von
threm Wissen verloren gegangen, und
wir mussen das einfache Alphabet der
Frommigkeit mithsam lernen. Es ist trost-
lich zu wissen, dass wir nicht alles neu
erfinden missen. Es ist auch schon zu
wissen, dass das eigene Haus Schitze der
Weisheit birgt und dass wir nicht vollig
angewiesen sind auf die Spiritualitats-
konzeptionen aus anderen religiosen
Gegenden. Es ist schon, wenn man iiber
den eigenen Tellerrand schauen kann
und die Schitze der anderen nicht ver-
achten und sich selber als einzigartig
erklaren muss. Komisch aber wirkt man,
wenn man nur in den Vorgirten der
Fremden grast und der eigenen Traditi-
on nichts zutraut. Wenn man weifS, was
die eigenen Schatze sind, dann kann man
sich in Freiheit und Gelassenheit den
fremden zuwenden. °

228



	Suche nach spiritueller Erfahrung

