
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 5

Rubrik: Zeichen der Zeit : ein "Unglücksprophet" auf dem Stuhl Petri?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

ifl 1

1,1

Ein «Unglücksprophet»

auf
dem Stuhl Petri?

Habeant Papam - habemus Ratzinger!
Die «Rechtgläubigen» mögen sich freuen

- wir anderen sehen im neuen Papst
einstweilen noch den alten Ratzinger. Bei
allem «Recht, ein anderer zu werden»,
ist kaum anzunehmen, dass Benedikt
XVI. sich von seinen Positionen als

vormaliger Präfekt der Glaubenskongregation

verabschieden werde. Um der
katholischen Wahrheit und Klarheit
willen wurde er schliesslich mit überwältigender

Mehrheit auserkoren. Der
Vorgänger hatte mit der Besetzung des fast
kompletten Wahlgremiums vorgesorgt;
die Ernennung linientreuer Gefolgsleute
begrenzte den Spielraum des Heiligen
Geistes. Gewählt wurde kein «Progressiver»,

nicht einmal ein Kompromisskandidat,

sondern der kompromisslose
Repräsentant jener gleichgeschalteten
Hierarchie, die das Wojtyla-Pontifikat
hinterlassen hat.

Daran lässtJoseph Ratzingers «Wahlrede»

vor Beginn des Konklaves am 18.

April 2005 keinen Zweifel. Ratzinger
sieht denn auch das «kleine Boot» seiner
Kirche von allen Seiten bedroht. Er
scheint zur Spezies jener
«Unglückspropheten» zu gehören, vor denen

Johannes XXIII. bei der Eröffnung des

Zweiten Vatikanischen Konzils am 11.
Oktober 1962 gewarnt hat. Sie nähmen

«nur Missstände und Fehlentwicklungen

zur Kenntnis», meinte der Papa buono,
weshalb sie glaubten, dass «unsere Zeit
sich im Vergleich zur Vergangenheit nur
zum Schlechteren hin entwickle». Sie

seien «zwar voll Eifer, aber nicht gerade
mit einem sehr grossen Sinn für
Differenzierung und Takt begabt». Der
Konzilspapst rief dazu auf, «diesen

Unglückspropheten zu widersprechen, die

immer nur Unheil voraussagen, als ob
der Untergang der Welt unmittelbar
bevorstehen würde».

Das gilt heute mehr denn je. Es gilt
auch gegenüber Ratzinger und seiner

unevangelischen Angst um die «Wahrheit»

- oder vor der Wahrheit.

Wahrheit oder Ideologie?
In seiner «Wahlrede» hat Noch-Kardi-
nal Ratzinger sich von einem ganzen
Katalog «ideologischer Strömungen»
abgegrenzt: Sie reichen für ihn «vom
Marxismus zum Liberalismus bis hin
zum Libertinismus; vom Kollektivismus
zum radikalen Individualismus; vom
Atheismus zu einem vagen religiösen
Mystizismus; vom Agnostizismus zum
Synkretismus». Mit aller Schärfe wandte

er sich gegen eine «Diktatur des

Relativismus», durch die der Glaube der
katholischen Kirche als «Fundamentalismus»

abgestempelt werde. Der Text
dieser Rede erinnert in fataler Weise an
den «Syllabus errorum modernorum»,
jene Sammlung «moderner Irrtümer»,
mit der Pius IX. 18 64 der säkularen Welt
den Kampf angesagt hat. Solchen

Pauschalverurteilungen fehlt es in der Tat
am « Sinn für Differenzierung und Takt».
Johannes XXIII. hatte diesen Sinn, als er
sich in seiner Friedensenzyklika «Pacem
in terris» bemühte, «Gutes und
Anerkennenswertes » selbst in Bewegungen zu
sehen, die sich auf eine andere
«Weltanschauung» stützten. Er meinte damit vor
allem die Kommunistische Partei Italiens,

ein pastorales Entgegenkommen an
«Differenzierung und Takt», wie es den
Antikommunisten Wojtyla und Ratzinger

nie eingefallen wäre. Tempi passati!

166



Gewiss ist ein Glaube nicht schon
darum fundamentalistisch, weil er sich
auf ein Fundament stützt. « Einen andern
Grund kann niemand legen als den, der
gelegt ist, und das ist Jesus Christus»,
sagt der Er-ste Korintherbrief (3, 11).
Der Fundamentalismus beruht denn
auch nicht auf diesem Fundament des

Glaubens, sondern auf behaupteten
Satzwahrheiten, durch die Menschen ein-
und ausgegrenzt werden: in Gläubige
und Ungläubige, in Rechtgläubige und
Irrgläubige, in Kinder des Lichts und
Kinder der Finsternis. Der Glaube, der
verlangt, dass wir «die Wahr-heit tun in
Liebe» (Eph. 4,15), pervertiert so zu
einer «absoluten Wahrheit», die in ihrer
Wirkung lieblos wird.

Mit dem Lehrschreiben «Dominus
Jesus» des damaligen Kardinals Ratzinger

ist genau das passiert. Der Glaube
verkümmert zu einer Summe wahrer
Sätze und blendet vor lauter «Orthodoxie»

die «Orthopraxie» völlig aus. Wer
Ratzingers Glauben nicht teilt, befindet
sich in einer «defizitären Situation». Die
reformierten «Gemeinschaften» sind
nicht «Kirche im eigentlichen Sinn».
Wenn sie überhaupt einen Wert haben,
dann nur, weil dieser sich «von der der
katholischen Kirche anvertrauten Fülle
der Gnade und Wahrheit herleitet». Das
sind Töne wie «dröhnendes Erz» und
«lärmende Pauke» (1. Kor. 13,1).
Dahinter steht die Ideologie eines Systems,
das sich nach aussen und innen
dialogunfähig, ja intolerant verhält. Leonardo
Boff sagte es in seiner Kritik an «Dominus

Jesus» mit prophetischer Wucht:
«Das römische System ist eisern,
unversöhnlich, grausam und unbarmherzig»
(NW 11/2000).

Was ist eigentlich wichtiger, die
«Orthodoxie» oder die «Orthopraxie», das

Behaupten wahrer Sätze oder das Handeln

in Liebe und Solidarität? Genügt
es, «die Fülle der Heilsmittel» zu besitzen,

auch wenn ihnen keine soziale und
politische Heilspraxis entspricht? Ist
zentral für die Kirche nicht, dass Chris¬

tus in ihrer Mitte (Mt. 18,20) weiterlebt?

Tut er das nur, wenn ein Gottesdienst

mit einem geweihten Priester
stattfindet und nach vorgeschriebenen Ritualen

abläuft? Spielt die «Orthopraxie»
dabei keine Rolle? Für Ratzinger wären
das unzulässige Fragen: Da Glaubenssätze

das Entscheidende sind, kann die
Kirche selbst nie in eine «schwer defizitäre

Situation» geraten. Das Unheil findet

ausserhalb statt. Und es breitet sich

aus, je mehr der Einfluss der Kirche
schwindet. Der Dogmatiker wird zum
« Unglückspropheten ».

«Autoritätsängste»
Ratzinger soll getobt haben, als Johannes
Paul II. im März 2000 seine
Schuldbekenntnisse gegenüber dem jüdischen
Volk und allen Opfern kirchlicher
Diskriminierung oder gar Verfolgung
verkündete. Doch der Papst entschuldigte
sich nicht etwa für Verbrechen seiner

Kirche, sondern für die Sünden ihrer
«Söhne und Töchter», insbesondere für
die «Verfolgungen und alle antisemitischen

Akte, die jemals irgendwo gegen
Juden von Christen verübt wurden». Wie
die Kirche nicht irren kann, so kann sie
auch nicht sündigen. Das können nur
ihre Mitglieder. So wird das Schuldbekenntnis

zu einer Schuldzuweisung an
Einzelpersonen, um davon abzulenken,
dass die Kirche auch als Institution
«theologisch» wie «moralisch» gefehlt hat.

Ratzinger hielt es für nötig, mit einer
nachgeschobenen Erklärung ein für
allemal klarzustellen, dass aus dem «Mea
culpa» des Papstes nicht das Eingeständnis

einer «sündigen Kirche» abgeleitet
werden könne. «In einem gewissen
Sinn», heisst es hier in kaum zu überbietender

Scheinheiligkeit, «ist diese Kirche

auch Sünderin, insofern sie real die
Sünden derer, die sie wie eine Mutter in
der Taufe als ihre Kinder geboren hat,
auf sich nimmt, ähnlich wie Christus,
der selbst ohne Sünden war, die Sünden
der Welt getragen hat.» Was soll die
Entschuldigung durch eine Institution,

167



die von sich selber sagt, dass sie aus Prinzip

nie schuldig werden könne? Es kostet

die Kirche wenig, auf diese un-
bussfertige Weise Busse zu tun und sich
dabei erst noch mit Christus zu vergleichen.

Der grösste katholische Theologe des

vergangenenJahrhunderts, KarlRahner,
hat sich schon 1945 in einem Aufsatz
«Kirche der Sünder» über die Unterscheidung

zwischen sündenfreier Kirche und
sündigen Gläubigen, gar Kirchenmännern,

gewundert. Man könne dochnicht
behaupten, «dass es zwar <in> der Kirche
als einer äusseren Konfessionsorganisation

Sünder gebe, diese Tatsache aber
keine Aussage über die Kirche selbst sei».

Wenn die Kirche als Realität und nicht
als ein «idealistischer Begriff» gesehen
werde, dann sei doch die «Sünde ihrer
Kinder» auch ein «Makel» der Kirche
selbst. Es gehe nicht an, dass die Kirche
sich zwar die «Heiligkeit» ihrer Glieder
zurechne, nicht aber deren Fehlverhalten.

Daraus leitete Rahner eine
«Glaubenswahrheit» ab, die im Wahrheitenkatalog

des Joseph Ratzinger fehlt: «Die
Kirche ist eine sündige Kirche - das ist
eine Glaubenswahrheit, nicht eine
primitive Erfahrungstatsache. Und das ist
eine erschütternde Wahrheit.»

Ratzingers Vorgänger hat es denn
auch fertig gebracht, fast zeitgleich mit
seiner Entschuldigung beim jüdischen
Volk jenen Pius IX. (1846-1878) als
«vorbildlichen Diener Gottes» selig zu
sprechen, der Juden als «Hunde»
beschimpfte, sie in seinem Kirchenstaat
wieder ins Ghetto zwang und ihnen
verbot, mit Christen zu speisen und unter
einem Dach zu wohnen. Das hat er ja
wohl als Papst und nicht als
Privatmensch getan. Und in welcher Eigenschaft

hat er im «Syllabus» dem modernen

Rechtsstaat den Krieg erklärt,
Freiheitsrechte und Demokratie verworfen?

Die katholischen Kirchenoberen, die
wie jetzt auch wieder Benedikt XVI.
rufen: «Habt keine Angst», sind selbst
voller Ängste um die Autorität ihrer In¬

stitution. Darum glauben sie, kein Jota
von den Lehren früherer Päpste abweichen

zu dürfen. Wer die überlieferte
Sexualmoral in Frage stellt, kann eine
Karriere in Kirche und katholischer
Universitätstheologie vergessen. Die
Forderung nach Demokratie in der Kirche

fällt unter Häresieverdacht, der
Pflichtzölibat für Priester scheint für alle
Zeiten festgeschrieben, über Frauen im
Priesteramt darf nicht einmal diskutiert
werden.

Was in den Köpfen dieser «heiligen
Väter» abläuft, hat sich im Vorfeld der
missratenen, auch vom «Volk Gottes»
nie rezipierten Enzyklika «Humanae
Vitae» 19 67 gezeigt. Mit dem Festhalten

am Verbot der «künstlichen»
Empfängnisverhütung setzte sich der damalige
Papst, Paul VI., über die Sachargumente
der Mehrheit seiner eigenen
Expertenkommission hinweg, «weil er sonst
seinen Vorgängern einen schwerwiegenden
Irrtum hätte vorwerfen und ihnen
unterstellen müssen, dass sie höchst unklug
Tausende menschlicher Akte, die jetzt
gebilligt würden, mit der Pein ewiger
Strafen verdammt hätten», wie die
Kommissionsminderheit meinte. Ja, dann
hätte, so diese Meinung, der Heilige Geist
frühere Päpste «nicht vor einem sehr
schweren Irrtum geschützt» und-schlimmer

noch - den «protestantischen
Kirchen» mehr beigestanden als dem
katholischen Lehramt. Die Angst um die
Autorität der eigenen Institution
verdrängt so den rationalen Diskurs.

Die Politik eines «Unpolitischen»
Benedikt XVI. gilt als Unpolitischer.
Glaube sei für ihn «eine Frage des

Denkens und des Wissens», nicht des

« Handelns», sagt der katholische
Sozialethiker Friedhelm Hengsbach (TAZ,
27.4.05). Das hat natürlich auch politische

Wirkung. So hat der neue Papst bei
seiner Amtseinführung zwar die «Wüsten»

der Armut, des Hungers und des

Durstes benannt. Aber für ihn wachsen
diese «äusseren Wüsten» nur, «weil die

168



inneren Wüsten so gross geworden sind ».

Wer hinterfragt die Wüsten, die heute
ein Glauben ohne die befreiende Praxis
für die Armen hinterlässt?

Scheinbar unpolitisch kam schon
«Dominus Jesus» daher. Eingesperrt in
den Ratzingerschen Sätzen, wurde Gott
aus der «profanen» Geschichte
verabschiedet. Anders als für Johannes XXIII.
und das Konzil gibt es für Ratzinger keine
«Zeichen der Zeit», in denen sich Gottes

Wille auch ausserhalb der Kirche
offenbart: in gesellschaftlichen
Aufbruchbewegungen der Frauen, der
Arbeiterklasse, der Drittweltländer usw.
Ausserhalb der Kirche oder gar gegen
sie kann der «Unglücksprophet» keine

Hoffnungszeichen erkennen.
Vor allem scheint Ratzinger sich der

Option für die Armen zu verschliessen.

Mit Unverständnis reagiert er auf
solidarische Bewegungen, gar auf eine
Theologie im Dienst der Armen. Seine

«Instruktion» gegen die «Theologie der
Befreiung» im Spätsommer 1984 brachte

es erstmals an den Tag. Den
Marxismusvorwurf nutzte er als Killerargument,

um Theologen wie Leonardo Boff
mundtot zu machen. «Ich weiss, wo ich
zubeissen muss», brüstete sich der
nachmalige Benedikt XVI. Theoretisch
unbedarft definierte Ratzinger nicht nur,
was katholische Lehre ist, sondern auch,

was Marxismus zu sein hat: ein atheistischer

Determinismus, der eine Trennung
von Analyse und Weltanschauung -
entgegen dem anderslautenden
Tatbeweis der Befreiungstheologie - unmöglich

mache. Ja, Ratzinger meinte gar, der

Befreiungstheologie eine «Leugnung»
des Glaubens vorwerfen zu müssen. Der
Ukas gab dem Opus Dei Auftrieb und
hinterliess damit eine neue Wüste in
Kirche und Gesellschaft.

Immerhin hat Johannes Paul II. von
der Theologie der Befreiung gelernt und
die Mechanismen des sich selbst über-
lassenen Marktes, der die Reichen
reicher und die Armen ärmer macht, als
«Strukturen der Sünde» verurteilt. Rat¬

zinger dagegen sieht politische Sünden

nur in «Sittenfragen» wie der
Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

-einschliesslich der kirchlichen Schwan-

gerenkonfliktberatung in Deutschland

- und der Anerkennung gleichgeschlechtlicher

Partnerschaften. Mit seiner «Lehr-
mässigen Note zu einigen Fragen über
den Einsatz und das Verhalten der
Katholiken im politischen Leben» lieferte

er amerikanischen Bischöfen die ideologische

Grundlage, um John Kerry die

Aussperrung vom Kommunionempfang
anzudrohen.

Der «Unglücksprophet» polemisiert
gegen die Präambel der EU-Verfassung,
weil sie ohne Gott auskommt, nicht aber

gegen die undemokratischen, neoliberalen

und unverhüllt militaristischen
Schlagseiten dieses Entwurfs, der auch

mit der Soziallehre der katholischen Kirche

nicht vereinbar ist. In seinem
ideologischen Kreuzzug für ein «christliches

Europa» will Ratzinger von einem
Beitritt der Türkei zur EU nichts wissen. Er
mahnt Europa, den «Fall Konstantinopels,

die Bedrohung Wiens und die

Balkankriege» nicht zu vergessen. Ein
EU-Beitritt der Türkei würde die
«europäische Kultur, deren Essenz das

Christentum ist, zerstören» (NZZ zi.4.05).
Warum der Islam zu den «schwer
defizitären» Religionen gehört, hat er schon

in «Dominus Jesus» ausgeführt.
Dass die Kirche, die Demokratie und

Menschenrechte urbi et orbi anmahnt,
mit ihrer Verwirklichung beispielgebend
voranschreiten sollte, wird Benedikt
XVI. so wenig beschäftigen wie seinen

Vorgänger. Für die anhaltende
Frauendiskriminierung, die Massregelung
kritischer Theologinnen und Theologen
ohne faires Verfahren und eine
absolutistische Leitung der Kirche wird er sich
aufdas ius divinum berufen. So unethisch
ist angeblich das göttliche Recht. Papst
Ratzinger braucht keine menschenrechtlichen

und demokratischen Leitplanken,
denn «schwer defizitär» können nur
andere Religionen sein. •

169


	Zeichen der Zeit : ein "Unglücksprophet" auf dem Stuhl Petri?

