
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 5

Artikel: Wo (nicht nur) der Rhein verbindet : Ansätze zu grenzüberschreitender
Erinnerungsarbeit in den nördlichen NiederRheinLanden

Autor: Ruffmann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Ruffmann

Wo (nicht nur) der Rhein
verbindet
Ansätze zu grenzüberschreitender Erinnerungsarbeit in
den nördlichen NiederRheinLanden

Dieser Beitrag schildert die Ansätze zu einer
grenzüberschreitenden historisch-politischen Bildungsarbeit, wie sie

sich vor allem in den vergangenen fünfJahren im klevisch-

gelderländischen Grenzraum entwickelt hat, dort wo der
Rhein in die Niederlande fließt, um sich prompt in Waal
und Pannerdens Kanal/Nederrijn zu teilen, dort wo die

Grenzen noch bis zum Zweiten Weltkrieg im Alltagsleben
der Menschen keine große Rolle spielten, wo man untereinander

heiratete, zum Arbeiten oder Einkaufen ins Nachbarland

wanderte, wo man das gleiche Platt sprach und wo
das Bewusstsein der traditionellen Zugehörigkeit zu einem

gemeinsamen historischen Kulturraum - dem burgundisch-
niederländisch-flämisch-niederrheinischen, kürzer: dem «nie-
derrheinländischen» - nie ganz erloschen ist. - Es handelt
sich um die überarbeitete und gekürzte Fassung des

Originalbeitrags in: Bildungswerk der Humanistischen Union

(Hg.): Gemeinsames Erinnern an den Nationalsozialismus?
Gedenkorte und Geschichtsprojekte in den Niederlanden,
Belgien und Nordrhein-Westfalen, Recklinghausen 2000.
Der Verfasser, Jg. 1955, ist seit 1985 Fachbereichsleiter für
politische und kulturelle Bildung an der Volkshochschule
der Stadt Kleve. Weiterführende Literaturangaben sind bei
ihm abrufbar (Thomas.Ruffmann@kleve.de).

T.R.

Nationale und lokale
Gedenktraditionen

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges,
in den nunmehr 60 Jahren seit dem Ende
der zwölfjährigen nationalsozialistischen
Gewaltherrschaft in Deutschland und des

fünfjährigen Besatzungsregimes in den

Niederlanden, haben sich nationale und
lokale Gedenktraditionen entwickelt, vor
deren Hintergrund eine grenzüberschreitende

Erinnerungsarbeit gesehen werden

muss. In einem Gespräch mit dem Nim-
weger Sozialgeografen und Mitarbeiter
des Zentrums für Deutschlandstudien/tf«
Smit hat der Autor dieses Beitrags im
Herbst 1994 versucht, diese Traditionen
zu beschreiben. Das Gespräch, das von
der Zeitschrift des grenzüberschreitenden

deutsch-niederländischen
Heimatkundevereins «Die Düffel» als programmatische

Einführung in das Themenheft

zum 50. Jahrestag der Befreiung publiziert

wurde, soll hier ausschnittweise
wiedergegeben werden, da es die Frage nach
dem «gemeinsam Gedenken» ausdrücklich

auch vor dem lokalen bzw. regionalen

Hintergrund stellt und zugleich selbst

ein Dokument gemeinsamer
Erinnerungsarbeit ist.1

ein Gespräch
Jan: Gemeinsam gedenken oder
miteinander gedenken? Es scheintgenau das

Gleiche zu sein, aber dahinter können
sich riesengroße Unterschiede verbergen.
Gemeinsam gedenken bedeutet für mich
das gemeinsame Gedenken von
Niederländern, Deutschen oder Kroaten jeweils
zusammen in der eigenen Gruppe.
Miteinander gedenken geht darüber hinaus.
Dann kommen diejenigen zusammen, die

früher nicht miteinander einig sein durften

und deshalb zu Feinden werden
müssten. Gemeinsam gedenken, darin
haben wir Niederländer Erfahrung, das

ist uns mit der Muttermilch eingegeben
worden. Der 4. Mai war dabei immer der

Höhepunkt: ein Frühlingsabend, zwei
Schweigeminuten, frisches Grün, eine

singende Amsel, ein kribbelnder Fuß, ein

156



Auto mit weißem Kennzeichen, das

weiterfuhr.

Gemeinsam gedenken ist etwas
Selbstverständliches, das tut man auch mit
denen, mit denen man ansonsten nicht
einer Meinung ist. Miteinander gedenken,

das hat etwas (Unnatürliches) an
sich, dann stehst du zusammen mit
Menschen, die über die betreffende Zeit
womöglich ganz anders denken als du
selbst. Geht das? Glaubt man einem
Artikel im Gelderlander, hätten die meisten

Niederländer keine Probleme damit,
deutsche Politiker und einfache Bürger
zu den Gedenkfeiern zum yo. Jahrestag
der Befreiung einzuladen. Und müssen
wir in der Düffel, wo wir seit Jahr und
Tag miteinander leben, dann ein
Problem daraus machen?
Thomas: Ein Problem muss es nicht
werden, aber wir sollten uns ruhig die
Unterschiede bewusst machen. Das
beginnt schon mit der Formulierung: In
Deutschland würden wohl die Meisten
mit Bezug auf den 17. September vom
«50. Jahrestag der alliierten Luftlandeoperation

bei Groesbeek» sprechen. Aber

«50 Jahre Befreiung»? Natürlich war es

so, dass wir Deutschen durch die Alliierten

von einer Gewaltherrschaft befreit
worden sind, die wir aus eigener Kraft
nicht beenden konnten oder wollten.
Aber «Befreiung vom Faschismus» -das
klang zu sehr nach der später verordneten

Formel in der DDR. Für diejenigen,
die am Niederrhein die Zeit vom
September 1944 bis April 1945 mitgemacht
hatten, bedeutete die «Befreiung»
zunächst, dass die Schrecken des Krieges,
von denen diese ländliche Gegend lange
verschont geblieben war, mit voller
Gewalt Einzug hielten. Kleve wurde in
Schutt und Asche gebombt, der Reichswald

wurde zum Schauplatz eines
verheerenden Artilleriegefechts. Wyler und
Kranenburg gingen in Flammen auf. Und
dann zogen sich die Kämpfe endlos hin,
bis schließlich die ganze Niederung von
den Deutschen selbst unter Wasser
gesetzt wurde. Da ist es nachvollziehbar,

wenn am Ende vor allem ein Gefühl der

Erleichterung aufkommt: «Jetzt ist alles
vorbei!»

Und noch etwas macht einen großen
Unterschied: In den Niederlanden hattet

Ihr fünf Jahre lang deutsche Besatzer

gehabt und seid dann von dieser Besatzung

befreit worden. In Deutschland
wurden die Befreier zugleich die neuen
Besatzer. Gemeinsame Erinnerung kann
da leicht unter entgegengesetzte Vorzeichen

geraten. Da haben die Menschen
beiderseits der Grenze die gleichen
furchtbaren Dinge erlebt, um sie
anschließend ziemlich unterschiedlich zu

interpretieren.

Jan: Es ist natürlich so, dass der ganze
Polder unter Wasser gesetzt wurde,
sowohl der niederländische als auch der
deutsche Teil. Nijmegen wurde am 22.
Februar 1944 bombardiert, Kleve ab
dem 7. Oktober des gleichen Jahres.
Deutsche und niederländische Bauernhöfe

wurden in Schutt und Asche gelegt,
Bürger an beiden Seiten der Grenze
verloren ihr Leben. Aber das Gedenken
hörte bisher an der Grenze auf. Denn
der Millinger war am 10. Mai 1940 von
demjenigen Deutschen überfallen worden,

den sein Nachbar aus Bimmen 1933
gewählt hatte. Und deshalb war es eben
doch ein Unterschied, was am 22.
Februar in Nijmegen geschah und am 7.
Oktober in Kleve. Nijmegen war ein
peinliches Missverständnis (Nimwegen
wurde durch alliierte Flugzeuge auf dem

Rückweg von Deutschland angegriffen,
die - so die offizielle Version - bei schlechter

Sicht vermeintlich eine deutsche Stadt

vor sich sahen), Kleve war Teil einer
gerechten Sache. So jedenfalls der
Grundgedanke hinter dem gemeinsamen
Gedenken in den Niederlanden. Und das

macht miteinander gedenken dann so
schwierig.

Außerdem kann man natürlich die

Frage stellen: Wenn Hitler bis zum Ende
des Krieges im eigenen Land so wenig
Widerstand gefunden hat, nimmt die

157



Befreiung von etwas, das vor allem in
linken Kreisen als Faschismus gebrandmarkt

wurde, dann wirklich solch einen

wichtigen Platz bei den Deutschen ein?
Thomas: Nein, ganz sicher nicht. Das
Kriegsende am 8. Mai wurde bei uns ja
kaum wahrnehmbar gefeiert. Unter den
deutschen politischen Gedenktagen
stand lange Zeit der 17. Juni als

Ersatznationalfeiertag an erster Stelle: die

Erinnerung an den antikommunistischen
Volksaufstand in der DDR 1953. Heute
haben wir stattdessen den 3. Oktober
verordnet bekommen, zum Gedenken an
den Vollzug der staatlichen Einheit
Deutschlands. Dagegen hätte der von
vielen vorgeschlagene 9. November ein
vierfaches Erinnern an die Höhepunkte
und zugleich die dunkelsten Seiten der
deutschen Geschichte im 20. Jahrhundert

erlaubt: an die einzige halbwegs
geglückte deutsche Revolution im
November 1919, an den Hitler-Ludendorff-
Putsch 1923, an den Judenpogrom von
1938 und den Fall der Berliner Mauer
1989.Der9.11. wäre ein Gedenktag für
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Der

3.10. steht für die Einheit. Es passt in
unsere nationale deutsche Tradition, dass

wir der Einheit den Vorzug geben.
Vielleicht ist das auch einer der Gründe,
warum unsere Nachbarn immer noch ein
bisschen Angst vor uns haben.

Jan: Das mag wohl so sein. Wir können
uns dann vielleichtglücklich preisen, dass

wir zwischen dem 30. April und 5. Mai
eine Feier- und Gedenktagsperiode
haben, in der wir die Befreiung sehr wohl
betonen.

Aber ich möchte da doch noch einige
Anmerkungen machen: Wie in Deutschland

der 3. Oktober heißt auch bei uns
der 5. Mai «Nationalfeiertag». Die Feiern

bleiben auf das eigene Land, die

eigene Nation gerichtet. Es geht um unsere

Befreiung von etwas, das dann allgemein

(die Tyrannei) genannt wird. Das
bezieht sich vor allem auf die militärische

Gewalt, das körperliche Leiden, den

Mangelan Nahrung. Erst in zweiter Linie
bezieht es sich aufWertvorstellungen wie
die Begrenzung der freien Meinungsäußerung,

geistige Unterdrückung. Als
Reaktion auf die körperliche Gewalt
passt dann auch das Bild vom Sieg unserer

Bundesgenossen: Härte gegen Härte.

So gedenken wir also der Gefallenen
für unsere Freiheit, der Soldaten. Jedes

Jahr aufs Neue. Und vielleicht gedenken
wir ab und zu auch jemandes, der sich
moralisch oder politisch den
Nationalsozialisten widersetzt hat. Zuerst
Eisenhower, danach Titus Brandsma
(Karmeliterpater, der 1942 im Konzentrationslager

Dachau ermordet wurde -
Red.).

Auf diese Weise wurde unser nationales

Gedenken und Feiern zum Symbol
unserer nationalen Einheit. Erst durch
das Gedenken begriff man richtig, was
einen aneinander band. Und folglich
auch, wer nicht dazugehörte. Unser
Nationalbewusstsein wurde in den 80er
Jahren tüchtig hochgeputscht durch das

immer wieder neue Gedenken, das
Aufstellen von immer neuen
Kriegsdenkmälern.

Thomas: Seit ich vor 11 Jahren an den

Niederrhein kam, fällt mir das allgemein
stark ausgeprägte historische Bewusstsein

in der Region auf. Und auch die

Erinnerung an den Krieg scheint mir hier
lebendiger als anderswo in Deutschland.
Der Dokumentarfilm über den Krieg am
Niederrhein zieht jedes Mal Hunderte
von Besuchern an; die Erinnerung an die

Zerstörung Kleves ist in jedem Oktober
neu gegenwärtig. Aber es ist zugleich eine

merkwürdig halbierte Erinnerung. Man
gedenkt der Opfer, aber verschweigt die
Täter. Man gedenkt der Leiden, aber

fragt nicht nach den Ursachen. Die
Erinnerung an den Krieg gleicht der Erinnerung

an eine Unwetterkatastrophe oder

an einen unfassbaren Schicksalsschlag.
Dagegen kann es meines Erachtens eine

unpolitische Erinnerung an den Krieg
nicht geben. Wer des 17. September
(Beginn der alliierten Luftlandeoperation

158



«Market Garden») oder des 7. Oktober
1944 gedenkt, darf den 3 o. Januar 1933
nicht unerwähnt lassen.

Wenn das Gedenken eine Bedeutung
für die Zukunft haben soll, muss es dann
nicht mehr sein als eine Trauerfeier für
die Opfer oder eine Ehrung der militärischen

Helden? Haben wir nicht die
Pflicht, die Lehren aus der Geschichte zu
ziehen und dabei jeweils die dunklen
Seiten der eigenen Vergangenheit
schonungslos zu beleuchten Etwa indem wir
auch vom unterbliebenen Widerstand
sprechen; indem wir die Autoritätsgläubigkeit

benennen, die damals in weiten
Kreisen der Gesellschaft herrschte - im
Militär wie in der Schule, in der
Wirtschaft wie in der Familie, in den Parteien
wie in den Kirchen - und die den Nazis
erst den Weg an die Macht gebahnt hat.
Und auch die Holländer waren ja, wie
ich gehört habe, nicht alle Widerstandskämpfer.

Jan: Das waren wir natürlich nicht, aber
das Schlimme ist, dass das Gedenken sehr
wohl in diese Richtung geht. Insofern
kann man einige Übereinstimmungen
sehen in der Art und Weise, wie Deutsche

und Niederländer mit der Vergangenheit

umgehen.

In den zehn Jahren seit der Veröffentlichung

dieser Überlegungen mehren sich
auf nationaler Ebene in den Niederlanden

die Stimmen, die vor allem im
Toten-Gedenken am Vorabend des 5. Mai
ein zunehmend sinnentleertes politisches
Ritual sehen, das der Mehrheit der
Bevölkerung, die den Krieg nicht miterlebt
hat, immer weniger sage und zudem
durch die stets wiederholte Beschwörung
des alten Feindbildes einer dumpfen
Deutschenfeindlichkeit im Lande
Vorschub leiste. In Deutschland scheinen
sich eher widersprüchliche Entwicklungen

abzuzeichnen: Zum einen gibt es

weiterhin vehemente Versuche aus der
Mitte der Gesellschaft heraus, aus
Wirtschaft, Politik und Kultur, nun bitteschön

endlich einen Schlussstrich unter die
ewige Vergangenheitsbewältigung zu
ziehen. Der Boykott des Zwangsarbei-
terentschädigungsfonds durch Teile der
Wirtschaft zählt ebenso dazu wie die

Kampagne eines Teils der Medien gegen
die Wehrmachtsausstellung oder Martin
Walsers Attacke gegen die
bundesrepublikanische Gedenk- und
Erinnerungskultur, der in ihrer scheinbaren
Harmlosigkeit nur durch die Geistesgegenwart

und Zivilcourage eines Einzelnen,

Ignaz Bubis, begegnet werden konnte.

Dem gegenüber stehen das große
Publikumsinteresse gerade auch an der

Wehrmachtsausstellung, die zunehmend
detaillierte wissenschaftliche und
pädagogische Aufarbeitung der jeweils lokalen

NS-Geschichte, die Neueröffnung
weiterer, vor allem auch jüdischer
Gedenkstätten vor Ort.

«50 jaar na dato - 50 Jahre danach» -
ein Beispiel von Oral History
Im Jahr 1994 stand das traditionelle
Nimweger Erzählfestival im Zeichen des

Schwerpunktthemas y 0 Jahre Befreiung.
Das Kulturzentrum De Lindenberg hatte

als wichtigsten Beitrag hierzu ein großes

und ungewöhnliches Erzählprojekt
in Auftrag gegeben: Neun Zeitzeuginnen
und Zeitzeugen von beiden Seiten der
Grenze zwischen Zutphen im Norden,
Kleve/Nimwegen in der Mitte und
Moers/Heerlen im Süden wurden
eingeladen, von ihren Erlebnissen in der

Kriegszeit und nach der Befreiung zu
berichten.

Besonders an diesem Vorhaben war
mehrerlei: Meines Wissens war es in
dieser Region bis dahin noch nicht
vorgekommen, dass Niederländer und Deutsche

sich gemeinsam und öffentlich an
diese Zeit erinnerten - noch dazu nicht
Menschen aus einem gemeinsamen
weltanschaulichen oder politischen Lager,
sondern ganz «gewöhnliche» Bürgerinnen

und Bürger mit ganz verschiedenen
Geschichten. Da traf der Rotterdamer
Junge, der mit 13 Jahren erlebte, wie sein

159



Elternhaus im deutschen Bombenhagel
verbrannte, auf einen deutschen Soldaten

aus Moers, dem ein niederländischer
Jude am letzten Kriegstag das Leben
rettete. Ein junger Mann verlor den Vater
durch eine Granate, als Nimwegen Frontstadt

war, die Schwester kam beim
Bombardement auf die Stadt um, ein

Kampfgenosse, der zunächst gemeinsam mit ihm
aus dem deutschen Arbeitslager Hohen-
lanke fliehen konnte, wurde zuhause in
den Niederlanden erneut aufgegriffen
und in Neuengamme ermordet; er selbst

kämpfte bei Kriegsende auf der Seite der
Alliierten und wurde anschließend bei
der ersten niederländischen «Polizeiaktion»

in Indonesien verwundet.
Demgegenüber berichten zwei Altersgenossen

aus Kleve von den Schrecken des

Bombenkrieges, von der Angst im
Schutzkeller und vom Verschüttetsein.
Zwei Mädchen aus Moers und
Mönchengladbach, die sich zum Landdienst

derHJ bzw. zum Reichsarbeitsdienst
meldeten, um nicht in Munitionsfabriken
arbeiten zu müssen, erzählen von der Not
und den unglaublichen Situationen während

der Einsätze in Polen, Bayern und
Österreich in den letzten Kriegsjahren,
während sich dem jungen Mädchen aus
Heerlen bei Aachen vor allem die

Erinnerung an ein immer freundliches und
hilfsbereites jüdisches Milchmädchen
eingebrannt hat, das eines Tages
verschwunden war. Und ein niederländischer

Jude mit einem deutschen Namen
erinnert sich, wie jüdische Freunde und

Familienangehörige in Zutphen durch
niederländische Polizisten abgeholt und

von niederländischen Eisenbahnern

abtransportiert wurden, der untergetauchte

Großvater durch einen jüdischen
Freund verraten wurde, während Hilfe
ausgerechnet von einem deutschen
General, einem Freund Stauffenbergs, kam.

Kein Wunder, dass es in der Gruppe
selbst während der gemeinsamen
Vorbereitungstage, als man zunächst einander

seine jeweilige Geschichte erzählte,
zu sehr intensiven und emotional sehr

tiefgehenden Auseinandersetzungen kam.
Aber der Verständigungsprozess unter
den früheren Feinden glückte und führte
dazu, dass die Gruppe beschloss, dass

sich ein «roter Faden» durch alle persönlichen

Erzählungen ziehen sollte, nämlich

die Infragestellung der Trennungslinie

zwischen Freund und Feind und der

dazugehörigen wechselseitigen Stereotype.2

Befreiungs- und Begegnungstage
1996 kam es zum ersten Mal zu einem
grenzüberschreitenden Programmbeitrag

zu den Feierlichkeiten am 5. Mai in
Nimwegen; ebenfalls zum ersten Mal
wurde der Jahrestag des Kriegsendes am
8. Mai in Kleve von einer
deutsch-niederländischen Gruppe gefeiert. Seither

gibt es jährlich am 5. Mai neben dem
üblichen Volksfest in Nimwegen ein
deutsch-niederländisches Begegnungsfest,

das am 8. Mai in Kleve seine

Fortsetzung findet. 1998 wurde zum ersten
Mal während des Nimweger Toten-Gedenkens

am Abend des 4. Mai ein Kranz
durch ein deutsches - und ein niederländisches

- Mitglied der Friedensinitiative
niedergelegt; im Jahr 2000 lud das 4 ./5.-
Mai-Komitee der Stadt Nimwegen auch
offiziell deutsche Repräsentanten zur
Teilnahme am Toten-Gedenken ein. (Das
nationale 475.-Mai-Komitee hatte sich

zu einer solchen Einladung mit Rücksicht

auf die Veteranenverbände noch
nicht durchringen können, den örtlichen
Komitees aber freie Hand gelassen. Dem
Klever Pfarrer Fritz Leinung wurde es

dabei als erstem Deutschen ermöglicht,
in der Nimweger Synagoge eine Ansprache

zu halten, auf Deutsch.
Es entstand eine grenzüberschreitende

Initiativgruppe «Nachbarn ohne
Grenzen - Buren zonder grensen»,
deren Kern bis zum heutigen Tag von
Mitgliedern des Vredescentrum und anderer

Gruppen der niederländischen
Friedensbewegung, dem bereits genannten
niederländisch-deutschen Gesprächskreis

sowie von katholischen und pro-

160



testantischen Friedensgruppen und
Kirchengemeinden aus Kleve gebildet wird.
Beteiligt sind auch Mitarbeiter/innen des

Befreiungsmuseums Groesbeek, des

Zentrums für Deutschlandstudien der
Universität Nijmegen, des grenzüberschreitenden

Heimatkundevereins «Die Düffel»

und der Volksuniversität Kleve in
Person des Verfassers. Diese Gruppe
zeichnet für die regelmäßigen gemeinsamen

Gedenkaktivitäten am 4./5. und 8.

Mai verantwortlich. Das Programm an
diesen Tagen besteht jeweils aus einer
ökumenischen christlich-jüdischen
Gedenkfeier, einem politisch-kulturellen
Programmteil und einem geselligen
Beisammensein als Abschluss.

Was die kommenden Jahre anbetrifft,
hat in der Gruppe eine Diskussion
darüber begonnen, ob das Gedenken in der
bisherigen rituellen Art und Weise noch
Sinn macht. Insbesondere die junge
Generation könne man damit überhaupt
nicht mehr erreichen. Einig ist man sich,
dass der Blick stärker auf die Zukunft
gerichtet sein muss. Und zugleich hat man
sich vorgenommen, nach der deutschen
Geschichte mit dem niederländischen
Dekolonisationskrieg in Indonesien ein
zweites innerniederländisches
Tabuthema anzupacken.

Bilanz der Lern- und Erkenntnisschritte

Was ist eigentlich das (pädagogisch)
Besondere, wenn Niederländer und Deutsche

sich gemeinsam erinnern Rufen wir
uns zunächst in Erinnerung: Der Impuls
zum gemeinsamen Gedenken ging von
Nimweger Seite von Anfang an in Richtung

einer Überwindung des Freund-
Feind-Denkens. Recht pragmatisch stellt
das Vorwort zur Audiokassette «50 jaar
na dato» fest: «Auf vielen gesellschaftlichen

Gebieten gibt es eine fruchtbare
Zusammenarbeit mit deutschen Orten
in der Grenzregion. Der Moment schien

gekommen, um nach der gemeinsamen
Geschichte zur Römerzeit auch die
gemeinsame Kriegsvergangenheit besprech¬

bar zu machen.»3 Und der Nimweger
Bürgermeister E.M. d'Hondt schreibt im
Geleitwort: «Dadurch dass die
Erzählungen von Niederländern und Deutschen

hier in Bezug zueinander präsentiert

werden, erscheint die Scheidelinie
zwischen <uns> und <ihnen>, zwischen
<gut> und <schlecht> zuweilen ähnlich
unbestimmbar wie die Grenze in der
Landschaft. Genau in diesen Momenten
trägt diese Kassette bei zum Aufbau
einer Vorstellung von einer gemeinsamen,

Begegnungstag
,.;,rt>indef

ïilpy

.'SJtS,
^HimtfX^ 8.5.97 Kleve-NiiifSf^;

harmonischen europäischen Zukunft. »4

Deutlich zum Ausdruck kam auch die

Sorge über die antideutschen Vorurteile
im Land, die zu einem nicht unwesentlichen

Teil auf die Art der nationalen
Kriegsgedenktraditionen zurückgeführt
wurden.

Auch der auf deutscher Seite aktiv
gewordenen Kirchengemeinde und den

Friedensgruppen ging es vor allem um
gute Nachbarschaft. Dazu fand man,
dass es notwendig sei, sich vernehmlich
und in einer angemessenen Geste zur
historischen Verantwortung für den
Nationalsozialismus und insbesondere den
Überfall auf die niederländischen Nachbarn

mit all ihren Folgen zu bekennen.

Einladung zum «Be-

feiungstag -
Begegnungstag» 1997 im
Friedenszentrum
Nimwegen.

161



Beide Motivlinien trafen in einem
günstigen Moment aufeinander, führten
zu den geschilderten Programmen und
endeten vorläufig mit der gleichberechtigten

Einbeziehung der deutschen Nachbarn

auch in die offiziellen
Gedenkfeierlichkeiten.

Dominierendes Ziel aller Veranstaltungen

war folglich die Überwindung des

Freund-Feind-Denkens, adressiert
vornehmlich an die niederländische
Öffentlichkeit. Wichtigstes methodisches Mittel

hierzu ist die konkrete historische
Erinnerung an Personen, Orte, Ereignisse,

an Opfer des Nationalsozialismus,
an Menschen, die Widerstand geleistet
haben, an bisher in der Überlieferung
Übergangene wie etwa Deserteure, aber
auch an Menschen, die mitgemacht
haben, und an Täter.

Als beobachtbare Folge stellte sich ein
Aha-Erlebnis ein, eine Erkenntnis, wie
sie vergleichbar durch Tessa de Loos
«Zwillinge» in der niederländischen
Öffentlichkeit bewirkt worden war: « Die
Deutschen» - das waren ja gar nicht alle
Täter. Und insbesondere Hedda Kals-
hoven-Bresters Bericht, wie die
niedersächsischen Verwandten der Mutter zu
glühenden Nazis wurden, hat die in den
Niederlanden bisher selten gestellte Frage

nach der Sozialpsychologie des

Nationalsozialismus aufgeworfen: Wie kam
es bei einzelnen Menschen dazu, dass sie

Nazis wurden? Für die deutsche Seite

war es umgekehrt entlastend, wenn nun
auch die Niederländer anfingen, von
ihrer NSB (Nationaal-Socialistische Be-

weging) und den vielen anderen zu
erzählen, die zwar nicht als «Kollaborateure»

gebrandmarkt wurden, aber im
Alltag an vielen Stellen gerne mitgemacht
hatten.

In der Bilanz scheinen mir die Lern-
undErkenntnisschritte durch die
Zusammenarbeit für die niederländische Seite

größer gewesen zu sein: Hier wurde
regelrecht ein altes stereotypes Bild (von
dem die Teilnehmenden ja bereits wussten,

dass es nicht stimmte, ohne dass sie

ein konkretes anderes Bild zur Verfügung

hatten) durch ein immer konkreter
werdendes neues ersetzt. Auf deutscher
Seite war eher von einer stärkeren
Fundierung des Gedenkens durch
Verbreiterung und Detaillierung der

Erinnerung und des historischen Wissens die
Rede. Zudem bedeutete das Gefühl der

Akzeptanz durch die Nachbarn einen
Motivationsschub.

Erinnerung muss konkret sein
Das vor allem von niederländischer Seite

nachdrückliche Bestreben, das «Menschliche»

auf der Opfer-, aber auch auf der
Täterseite zu sehen, birgt jedoch auch
Gefahren, die in manchen Diskussionen
anklangen, jedoch so noch nicht benannt
wurden. So sehr es sinnvoll und wichtig
ist, gegenüber stereotypen Verallgemeinerungen

nach dem Muster «die
Deutschen» die Schlechten, die Nazis) oder
«die Niederländer» die Guten, die

Opfer) anzugehen und stattdessen
konkrete Menschen in den Mittelpunkt zu
rücken, so gefährlich ist es, damit
grundsätzlich auf die Erforschung und Benennung

der Geschichte von Tätern und
Opfern zu verzichten.

Die «Begegnungsdidaktik» kann dazu

führen, den anderen (genauer: seine

Herkunftsgruppe) vorschnell freizusprechen,
z.B. weil man den anderen, der keine
persönliche Schuld trägt, «schonen» möchte,

weil man den Verweis auf historische
(Mit-)Täterschaft mit einem Schuldvorwurf

verwechselt. Da ist eventuell ein
Niederländer gerade dabei, im eigenen
Land das nationale Schwarzweißgemälde

eines Volks von Widerstandskämpfern

und einer Handvoll «bösen»
Kollaborateuren durch die Zurkennt-
nisnahme der vielen Graustufen des

Alltags vom Mitmachen bis zum Nicht-
Widerstehen realistisch umzufärben -
und bekräftigt damit ungewollt eine seit

längerem beobachtbare Tendenz in
Deutschland, noch das alltäglichste
Mitmachen in eine unterschwellige
Widerstandshandlung umzudefinieren.

162



Damit ist zugleich die Gefahr einer
Gedenkdidaktik skizziert, die in ihrem
Begegnungsansatz aus moralisch-religiös-politischen

Impulsen gespeist wird.
Dagegen hilft die Rückbesinnung auf
eine der grundlegenden gedenkpädagogischen

Einsichten: Erinnerung muss,
nicht nur um der Würde der Opfer,
sondern auch um der Wirksamkeit willen,
immer konkret sein. Es ergibt sich daraus
der Auftrag für die Bildungsarbeit, vor
allem aber für die historische Forschung
vor Ort, die vielfach immer noch
ungeschriebene Lokal-, Alltags- und Mikro-
geschichte von Nationalsozialismus und
Krieg - teilweise unter neuen Fragestellungen

- zu erforschen.
«Begegnung» ist ein häufig gebrauchtes

Schlagwort, wenn es um Nachbarschaften

in Europa und um interkulturelles

Lernen geht. Oft genug passiert es

dann, dass die eingeladenen Gruppen
jeweils einträchtig untereinander bei
Kaffee oder Bier und Musik im gleichen
Raum zusammensitzen, sich aber nicht
zusammen finden (können). Die
beschriebenen deutsch-niederländischen
Begegnungen haben hingegen einen
wirksamen und dauerhaften Austausch
gestiftet: Bei geselligem Kaffeetrinken,
Bus-, Boots-, Fahrrad- und Fußtouren
gab es genügend informellen Freiraum
zum Miteinanderreden. Andererseits
forderten klar formulierte Themen,
Erzählungen, Gedanken, Denkanstöße zum
Weiterdiskutieren auf.

So hat sich über die Jahre hinweg ein
relativ konstantes, ca. 50 bis 100 Personen

umfassendes Publikum entwickelt,
das auch eine gewisse Vertrautheit und
Intensität der Kommunikation
miteinander aufbauen kann. Dadurch wurde
es wiederum möglich, recht offen auf die
«blinden Flecken» im jeweiligen
traditionellen Geschichtsbild hinzuweisen;
selbst inhaltliche Konflikte wurden nicht
gescheut, zumal die Niederländer und
die Deutschen auch hinsichtlich ihres
Geschichtsbildes keine homogenen
Gruppen sind.

Die Grenzen des gewählten
Begegnungsansatzes liegen daher nicht so sehr
im Inhaltlichen, als vielmehr bei der
erreichten Zielgruppe. Und damit ist noch
nicht so sehr die Tatsache gemeint, dass

überwiegend «zu den bereits Bekehrten
gepredigt» wird. Im Verhältnis der
Einwohnerzahlen ist das Interesse auf deutscher

Seite noch stets deutlich größer.
Aber wichtiger noch: Das Interesse der

jüngeren und mittleren Altersgruppe
konnte mit den bisherigen
Veranstaltungsformen kaum geweckt werden.
Wenn man dann noch weiß, dass
niederländische Jugendliche immer weniger mit
dem Befreiungstag am Hut haben, dass

sie von Kleve nur die Grossdisco kennen,

dass sie den Gedanken eines Tagestrips

etwa nach Köln ziemlich abwegig
finden, dass umgekehrt Klever Jugendliche

nicht mal mehr zur Disco nach

Nimwegen fahren, dass Amsterdam
schon lange nicht mehr die Stadt ihrer
Sehnsüchte ist, dann lässt sich ahnen,
dass an dieser Stelle weit mehr als nur
didaktische Fantasie gefragt ist.

Dass gerade die Nähe der Grenze, die
Chance zum Kontakt mit einer (manchmal

unerwartet) anderen Kultur den Reiz
einer am Rande Deutschlands, aber im
Herzen Europas gelegenen Region
ausmacht - das lässt sich für alle, die dafür
offen sind, auch bei dem sensiblen Thema

Nationalsozialismus und Krieg
erfahren. •

1 50 Jahre Befreiung, vom Verf. übersetzt und
geringfügig ergänzt. Zur niederländischen Seite:

Frank van Vree, Gedenken an den Zweiten Weltkrieg

in den Niederlanden, in: Haus der Geschichte

der Bundesrepublik Deutschland (Hg.),
Deutschland - Niederlande. Heiter bis wolkig,
Ausstellungskatalog, Bonn zooo, S. 28-41.
2 Ausschnitte aus den Erzählungen sind auf einer
Audiokassette und in einer Broschüre dokumentiert:

50 jaar na dato. Ooggetuigeverslagen uit
het grensgebied, Nimwegen 1995.
3 Margreet Janssen Reinen, Büro für Öffentlichkeitsarbeit

der Stadt Nijmegen, a.a.O.
4 A.a.O.

163


	Wo (nicht nur) der Rhein verbindet : Ansätze zu grenzüberschreitender Erinnerungsarbeit in den nördlichen NiederRheinLanden

