
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 4

Artikel: NW-Gespräch von Sergio Ferrari mit Leonardo Boff : die kleine Utopie
der Menschenwürde

Autor: Ferrari, Sergio / Boff, Leonardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Sergio Ferrari mit Leonardo Boff

Die kleine Utopie der
Menschenwürde

Für die Menschheit steht heute das Überleben im gemeinsamen

globalen Haus auf dem Spiel. Darum müssen wir uns

von dem System befreien, das nicht nur die Mechanismen
seiner eigenen Zerstörung geschaffen hat, sondern auch die
Menschheit als Ganzes gefährdet. Leonardo Boff, der
brasilianische Befreiungstheologe, stimmt in seiner Kritik mit
der weltweiten Bewegung gegen die neoliberale Globalisierung

überein. Dringend notwendig aber ist, dass wir von
der Kritik und wechselseitigen Ermutigung zu konkreten
Schritten übergehen. Boff erwähnt den Kampf ums Wasser
und den Protest gegen alle Formen des MiHtarismus. In
einem zweiten Teil des Gesprächs positioniert Boff die
Befreiungstheologie innerhalb der globalisierungskritischen,
der «altermondialistischen» Bewegung. Sergio Ferrari hat
dieses Gespräch am Rande des fünften Weltsozialforums in
Porto Alegre Ende Januar geführt. Red.

Mächte von oben und Kräfte von
unten
Sergio Ferrari: Auf globaler Ebene wird
die soziale Kluft immer tiefer. Ist sie

überhaupt noch überwindbar?
Leonardo Boff: Alles deutet darauf hin,
dass die herrschenden Mächte auf ein
systemisches Chaos zusteuern. Besonders

schlimm ist, dass dieses System
einen Mechanismus der Selbstzerstörung
entwickelt hat. Zum ersten Mal in der
Geschichte kann die Menschheit sich
selbst vernichten. Früher waren Erschaffung

und Ende der Menschheit nur Gott
vorbehalten.

SF: Denken Sie dabei an Kriege oder an
andere Phänomene der Zerstörung?
LB: In der herrschenden Supermacht gibt
es den Militarismus von Leuten, die
einen permanenten Krieg führen wollen.
Aber das sind Feiglinge, denn sie greifen
die Schwächsten an, wie den Irak oder

Afghanistan. Sie hüten sich davor,
gegen China oder Russland vorzugehen.
Wenn wir jedoch den ökonomischen
Terror nicht überwinden können, wenn
mit anderen Worten die Ausplünderung
der natürlichen Ressourcen dieser Erde,

vor allem in den zahlreichen Ländern
der Peripherie, so weitergeht, treiben wir
unweigerlich einer grossen Systemkrise

entgegen.
Um der Welt ihre Vision aufzuoktroyieren,

stützen sich die herrschenden
Mächte auf mannigfache Formen der

Gewalt, nicht nur der offenen oder
militärischen, sondern auch der politischen,
religiösen, ideologischen und kulturellen

Gewalt bis hin zu den Medien und

zur Filmproduktion. Die Hegemonie ist
letztlich nur durch Überzeugungsarbeit
zu gewinnen. Die USA und der Westen
betreiben eine «Hamburgerisierung der

Kultur» auf globaler Ebene.

Hinter all dem lauert das Schicksal
der Dinosaurier. Hoffen wir, dass diese

Mächte an ihre Grenze stossen und dass

es uns gelingt, die Ausrottung der

Gattung Mensch zu verhindern.

118



SF: Die Weltlage ist in der Tat besorgniserregend.

Immerhin gibt es viele Gruppen,

die nach einem Ausweg suchen.
LB: Zum Glück! Das Weltsozialforum in
Porto Alegre ist der Resonanzboden der
Kräfte von unten, die eine globale
Zivilgesellschaft vertreten. Diese Gruppen
denken an Alternativen und fühlen sich
nicht auf Gedeih und Verderb der
Monokultur des aktuell herrschenden
Systems ausgeliefert.

«Eine andere Welt ist möglich»
SF: Was bedeutet diese Entwicklung?
LB: Die Wirklichkeit birgt in sich viele

Möglichkeiten, von denen einige nie er-

derliche qualitative Sprung nicht gelänge-

SF: «Eine andere Welt ist möglich», lautet

das Leitmotiv des Weltsozialforums.
Was sind die nächsten Schritte?
LB: Das Forum hat geträumt, Zukunftsvisionen

gesammelt und Netze gesponnen.

Jetzt sollte es sich konkreten Fragen

zuwenden. Es braucht eine weltweite
Übereinkunft über zwei oder drei

Punkte. Dann sollten wir damit beginnen,

Druck zu machen und im Sinne der
anderen Welt, die wir wollen, zu
handeln, diese andere Welt aber auch selbst

zu leben. Sonst blieben die Foren zwar

¦MSB

j___

PK
#* «ii«
m -mm
m

m

¦¦^k. x Leonardo Boff (drit

^% ter von rechts) am

k Weltsozialforum 05\ in Porto Alegre
(Bild: Fastenopfer

¦Lr--Ä> Schweiz).

4t7.

#5mMÈÈÊÊi.

e
Nos ¦mM ¦mh

probt worden sind. Es ist sehr
wahrscheinlich, dass ein neues Bewusstsein
die vielen Menschen erfasst, die träumen
und auf Utopien setzen. Dieses Bewusstsein

wird sich dank einer neuen Praxis,
Vernetzung und Artikulation unter den
verschiedenen Gruppen immer mehr
entfalten. Der Sinn des grossen
globalisierungskritischen Suchprozesses ist es,
sich auf alternative Lösungen hin zu

bewegen. Wir haben zwar nicht die
Hegemonie. Die anderen aber haben sie

genauso wenig. Darum stecken wir in
einer historischen Krise. Eine Krise ist
keine Tragödie. Tragisch würde die
Situation nur dann, wenn uns der erfor-

interessante, lustvolle Begegnungen, aber

wir würden nur an Ort treten. Es ginge
uns etwa so wie dem Vatikan, wenn der

Papst den Petersplatz randvoll Menschen
sieht und deshalb meint, die ganze Welt
sei katholisch. Geben wir uns nicht
solchen Illusionen hin!

Der Kampf ums Wasser und gegen
den Krieg
SF: Was wären die konkreten Punkte?
LB: Ich bin überzeugt, dass es zwei Punkte

gibt, über die wir den Konsens sehr
rasch erreichen können. Der erste Punkt
ist das Wasser, ein Kapitalproblem der
Menschheit. Nur 3% der Wasserres-

119



sourcen auf unserem Planeten sind trinkbar.

Davon sind den Menschen nur
gerade 0,7% zugänglich. Von diesen
wiederum absorbiert die Agrarindustrie den
Löwenanteil von 80%. Es verbleiben also

nur 20% für die Erhaltung des Lebens

von Mensch, Tier und Pflanzenwelt. Wir
gehen also einem grossen Mangel an
Trinkwasser entgegen, der sogar noch
schlimmer sein wird als der Mangel an
Nahrungsmitteln. Ohne Wasser stirbt
ein Mensch binnen fünf Tagen. Es

braucht daher einen Weltpakt für das

Recht aller Menschen auf Wasser.
Was Not tut, ist der entschiedene

Kampfgegen die Privatisierung der
Wasserressourcen. Nicht umsonst gieren
Transnationale Konzerne nach der
Privatisierung des Wassers, denn wer Herr
über das Wasser ist, ist auch Herr über
das Leben, und wer Herr über das Leben

ist, hat alle Macht. Wir müssen verhindern,

dass Wasser als eine marktgängige
Ware unter anderen angesehen wird.
Machen wir Druck auf die Weltbank und
den Internationalen Währungsfonds, die
ihre Kreditvergaben an die ärmsten Länder

von der Privatisierung des Wassers

abhängig machen. Nehmen wir die
Indios Boliviens als Beispiel. Ihnen ist es

gelungen, die französischen Konzerne
fortzujagen.

SF: Und der zweite Punkt?
LB: Das wäre eine gigantische Allianz
gegen den Krieg. Ich sage mit Bedacht

«gegen den Krieg» und nicht «für den
Frieden». Auf ihre Weise wollen ja auch
die Bushs und Pinochets den Frieden.

Nein, wir müssen uns gegen Krieg und
Gewalt als Mittel zur Austragung von
Konflikten und zur Aufrechterhaltung
der «Ordnung» einsetzen. Krieg und
Gewalt sind die schlimmsten Seiten des

Patriarchats. Stattdessen brauchen wir
den Dialog auf allen Ebenen: sowohl
zwischen den Staaten als auch in der
Familie und in den anderen
Gemeinschaften, in denen wir leben. Anstelle
der Konkurrenz, die den Kern des heu¬

tigen Systems ausmacht, wollen wir für
Zusammenarbeit und Solidarität kämpfen.

Ja, das wären die beiden Punkte, auf
die wir uns einigen können. Es braucht
dazu viel kämpferische Arbeit, das

Organisieren grosser Kundgebungen,
massiven Druck auf die Staaten, die
Unternehmungen und die Armeen. Es gilt, den
Militarismus unter all seinen Formen

anzuprangern, die Militärs auszubuhen,
wann immer sie sich zeigen, ein neues
politisches Bewusstsein hervorzubringen
und mit der Menschheit die ersten Schritte

hin zu einem neuen Paradigma der
Zivilisation zu unternehmen.

Lebendige Befreiungstheologie...
SF: Zwei Tage vor dem fünften
Weltsozialforum, hatauch ein Weltforum von
Theologen in Porto Alegre stattgefunden.

LB: Dieses Treffen hat uns erlaubt, der
Befreiungstheologie den Puls zu fühlen.
Auch wenn das nicht alle zu wissen scheinen,

die Befreiungstheologie gibt es noch
immer, sie ist sehr lebendig und hat sich
über die ganze Welt verbreitet.

SF: Die Befreiungstheologie hat in den
letzten 30 Jahren einige Wandlungen
durchgemacht. Wo steht die Befreiungstheologie

heute?
LB: Seit ihrer Entstehung vor 30 Jahren
hat die Befreiungstheologie etwa drei
Etappen durchlaufen. Zur ersten
Generation gehörten Gustavo Gutierrez, Juan
Luis Segundo, Ronaldo Muiioz und ich.
Sie betonte die Armut und sah ihre
ökonomischen Ursachen. Wir betrieben eine
kritische Analyse der gesellschaftlichen
Wirklichkeit und bedienten uns dabei
auch marxistischer Methoden. Diese
halfen uns, Struktur und Funktionsweise

der sozialen Klassen zu erkennen
und schlussendlich zu verstehen, dass der
Arme in Wirklichkeit ein Verarmter, ein
Armgemachter, dass Armut die Wirkung
ökonomischer Mechanismen ist.

Die zweite Generation entdeckte ver-

120



schiedene Gesichter der Armut: den
Inder mit einer schweren kulturellen Last
auf seinen Schultern, den Schwarzen, der

Jahrhunderte der Sklaverei mit sich

schleppt, die Frauen, die seit 20000 Jahren

Opfer patriarchaler Herrschaft sind.
Seit den 90er Jahren wurde uns die

Tragweite der ökologischen Gefährdung
unserer Erde immer mehr bewusst. Viele

haben sich auf den Weg einer
ÖkoTheologie der Befreiung begeben, um die

Aggression gegen Natur und Umwelt zu
bekämpfen. Das ist keine neue Theologie,

sondern erlaubt einen neuen Blick
auf die ursprüngliche Frage, wie die

Theologie zur Befreiung der Menschen
und der Menschheit beitragen kann.
Denn die Erde ist unser einziges Haus,
wir können die Armen nicht auf den

Mond oder auf den Mars schicken,
sondern wir müssen hier und heute unsere
Probleme lösen.

SF: Das theologische Weltforum hat also
auch zu einer Begegnung dieser verschiedenen

Ausdrucksformen der Befreiungstheologie

geführt?
LB: Ja, das Treffen in Porto Alegre hat

gezeigt, wie einzelne Gruppen die

Armut in ihren konkreten Aspekten
bekämpfen, wieder andere den Kampf
mehr auf der kulturellen Ebene führen

usw. Das alles zeigt die Vitalität der

Befreiungstheologie. Ich möchte noch
auf einen anderen Punkt hinweisen: Die
dritte Generation ist viel weniger
theoretisch, als die vorhergehenden es

waren, aber vielleicht mehr in der Seelsorge

engagiert. Sie praktiziert so etwas wie
die «kleine Befreiung», die sich im
alltäglichen Leben abspielt, inmitten der
Gemeinden.

als Teil der globalisierungskritischen
Bewegung
SF: Wäre es, ausgehend von den Werten
der Befreiungstheologie, nicht an der

Zeit, eine Theologie der «anderen»

Globalisierung, eine Theologie des

«Altermondialismus» zu entwickeln?

LB: Wir sagten schon immer, dass eine
andere Gesellschaft möglich sei. Denn
wir müssen uns von der kapitalistischen
Gesellschaft befreien, die uns unter
verschiedenen Formen seit Jahrhunderten
ausbeutet, und für eine harmonische und
menschliche Gesellschaft eintreten.
Einige sahen diese Möglichkeit im Rahmen

des Sozialismus. In Brasilien haben

wir mehr an eine partizipative Demokratie

gedacht, die viel radikaler wäre
als die parlamentarische oder repräsentative

Demokratie.
In Porto Alegre haben wir uns

entschieden, unsere Treffen mit denen des

Weltsozialforums zusammenfallen zu
lassen. Wir möchten zusammen mit
allen anderen über die Zukunft der
Menschheit nachdenken und dazu
Elemente unserer spirituellen und ethischen
Traditionen beitragen, um die globale
Vision einer anderen Welt zu
vervollständigen. Aber wir haben nicht den

geringsten Anspruch auf eine führende
Rolle in diesem Prozess.

SF: Es geht also um eine bescheidene

Theologie, die im Dienst der Gemeinschaft

steht und sie begleitet?
LB: Genau. Christinnen und Christen
führen zwar den theologischen Diskurs
der Freiheit. Aber viele andere tragen zur
befreienden Praxis bei. Heute wollen wir
mit ihnen zusammenarbeiten. Das ist der
Tatbeweis unserer Demut, dass wir Teil
der globalisierungskritischen Bewegung
sein und uns nicht von ihr isolieren wollen.

Letztlich und wesentlich geht es

darum, dem Volk zu dienen. Das Volk
ist bescheiden und hat keine Herrschaftsvision

gegenüber der Welt. Es drängt nur
auf Bedingungen, die es allen erlauben,

genug zu essen und eine Wohnung zu

haben, die Kinder in die Schule zu schicken

und ihnen die nötige Pflege ange-
deihen zu lassen, wenn sie krank sind.
Das ist die kleine Utopie der Menschenwürde,

von der wir uns nicht entfernen
dürfen. •

121


	NW-Gespräch von Sergio Ferrari mit Leonardo Boff : die kleine Utopie der Menschenwürde

