
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Laizistischer Fundamentalismus"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


%ïs#

Willy Spider

«Laizistischer
Fundamentalismus»?

Ein neues Gespenst geht um im Vatikan.
Vor einer «Welle des laizistischen
Fundamentalismus» warnt Kurienkardinal
Julian Herranz. Gegenüber der italienischen

Tageszeitung «Il Giornale»

19.10.04 sagte der oberste Ausleger des

Kirchenrechts, zwar sei die weltanschauliche

Neutralität des Staates ein Wert,
den es zu verteidigen gelte; doch werde
derzeit versucht, den Laizismus zur
«Staatsreligion» zu machen und dabei
ein «totalitäres Denken» durchzusetzen.
In ganz Europa breite sich eine intolerante

Geisteshaltung aus, die den
Nichtglauben und den moralischen Relativismus

zu ihrer Weltanschauung mache.
Dieser Laizismus habe sich nicht nur im
Fall des italienischen Politikers Rocco

Buttiglione gezeigt, der wegen seiner
Äusserungen zur Homosexualität und

zur Rolle der Frau als EU-Kommissar
scheiterte, Herranz erwähnte auch die

Auseinandersetzungen zwischen Kirche
und Staat in Spanien sowie das «Verbot
religiöser Bekleidung» in französischen
Schulen.

Die Laizität (Weltlichkeit) des Staates
Dass der Vatikan heute die religiöse und
weltanschauliche Neutralität des Staates

anerkennt, ist historisch gesehen keine

Selbstverständlichkeit. Bis zu Papst
Piusxii. (1876-1958) warder «kathoH¬

sche Staat» das Ziel «christlicher» Politik.

Die Gewissens- und Religionsfreiheit
wurde vom kirchlichen Lehramt als

«pestilentissimus error», d.h. als ein der
Pest vergleichbarer Irrtum Gregor xvi.
oder als «Monstrum» (Pius vi.)
angeprangert. Noch Pius xii. sagte in seiner
«Toleranzansprache» vom 6. Dezember

19 5 3 : «Was nicht der Wahrheit und dem

Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Dasein, Propaganda und
Aktion. » Die klerikalfaschistischen Regime
in Spanien und Portugal durften sich
damals näher an der kirchlichen Staatslehre

wähnen als demokratisch regierte
Staaten. Ein Moraltheologe an der
Universität Löwen (Belgien), Jacques
Ledercq, schrieb noch 19 5 8 in seinem
vierbändigen Lehrbuch über das «Naturrecht»

der Staat könne jede Übertretung
der «christlichen Moral» bestrafen, ja
seine Untertanen zwingen, am Sonntag
in die Kirche zu gehen, wenn er dies als

opportun erachte. («L'Eglise, ordonne-
t-elle à ses fidèles d'aller à la messe le

dimanche, l'Etat peut frapper d'une peine
ceux qui n'y vont pas. La discussion ne

peut porter que sur l'opportunité.»)1
Es bedurfte des Zweiten Vatikanischen

Konzils, um das «Recht auf
Dasein» nicht mehr der - katholischen -
«Wahrheit», sondern der menschlichen
Person zuzuordnen. Nur in Freiheit kann
der Mensch nach Wahrheit suchen, und
nur in Freiheit kann er individuell oder
in Gemeinschaft religiöse und moralische

Entscheidungen treffen. Ja, die

Konzilserklärung über die Religionsfreiheit

von 1965 sagt unmissverständlich,
dass der «Wesenszweck» des Staates auf
die «irdische und zeitliche Ordnung»
beschränkt sei.2 Paul vi. präzisierte später,

es sei nicht Sache des Staates,
sondern einzig und allein «Sache der kulturellen

und religiösen Gemeinschaften,...
die letztgültigen Überzeugungen über
Wesen, Ursprung und Ziel des Menschen
und der Gesellschaft zu entwickeln».3
Damit hat die katholische Kirche den
modernen Rechtsstaat als einen weltli-

96



chen oder laikalen Staat anerkannt. Dieser

ist weder «religiös» noch «atheistisch»,

er gewährleistet den Menschen
jedoch die Freiheit, dass sie das eine wie
das andere sein können.

Doch der Vatikan scheint in seinem
Staatsverständnis in vorkonziliare
Positionen zurückzufallen. Die Diskussion

um die Präambel der EU-Verfassung
brachte es an den Tag. Da wurde plötzlich

wieder die Anrufung Gottes verlangt,
als ob die Gottesfrage auf der politischen
Ebene entschieden werden könnte oder

gar das Gedeihen Europas davon abhänge,

dass alle Länder «Herr, Herr» sagen.
Doch der Staat oder eine Verfassung
können nicht auf der einen Seite religiös
und weltanschaulich neutral sein und auf
der anderen Seite den Glauben an einen

- ja welchen? - Gott als Grundlage
proklamieren. Der Abschied vom «christlichen

Abendland» mag den Konservativen

in Kirchen und Parteien schwer
fallen, aber auch das als EU verfasste Europa
hat kein Mandat, über letzte Wahrheiten

zu urteilen, auch nicht über die Frage,

ob Gott existiert. Religiöse und
weltanschauliche Überzeugungen gehören
nicht in eine Verfassung, sondern unter
die gesellschaftliche Obhut der Toleranz.

Noch in einem anderen Punkt hat die
katholische Amtskirche die Glaubensund

Gewissensfreiheit nicht zu Ende

gedacht. Schon das Konzil ist in seiner

«Erklärung über die Religionsfreiheit»
auf halbem Weg stehen geblieben, als es

dieser Freiheit die Schranken der
«objektiven sittlichen Ordnung» entgegensetzte.

Zunächst hat es die Kirche für
allein zuständig erklärt, «die Prinzipien
der sittlichen Ordnung, die aus dem
Wesen des Menschen selbst hervorgehen,

autoritativ zu erklären». Dann aber
hat es nicht nur die katholischen
Gläubigen, sondern alle «Christgläubigen»,
ja alle Menschen überhaupt diesem Deu-

tungs- oder Normierungsmonopol der
Kirche unterworfen.4 Die Schranken der

«objektiven sittlichen Ordnung» sind
eben nicht - wie im modernen Rechts¬

staat - die Schranken der «öffentlichen
Ordnung», sondern die Vorstellungen,
die «Rom» von der öffentlichen Moral
entwickelt.

So meint die katholische Amtskirche
bis heute, sie müsse Regierungen,
Parlamente, Wählerinnen und Wähler
mobilisieren, um Ehescheidungen zu erschweren,

die Anerkennung gleichgeschlechtlicher

Partnerschaften zu verhindern,
Schwangerschaftsabbrüche unter Strafe

zu stellen und selbst empfängnisverhütende

Mittel von Staates wegen zu
verbieten.

Spanien, Buttiglione und das Kopftuch

Entsprechend larmoyant reagiert die

Kirche, wenn der Staat, gestützt auf eine
Mehrheit der Bevölkerung, den
Menschen in diesen moralischen Fragen die
freie Entscheidung zubilligt. Von
«laizistischem Fundamentalismus» sprechen
z.B. auch Spaniens Bischöfe, seit die
sozialistische Regierung Zapatero angefangen

hat, das Land gesellschaftspolitisch
zu liberalisieren. «Ist das Parlament der

Berg Sinai?» tönt es aus dem Mund des

Sprechers der Bischofskonferenz, der dem
Staat das Recht abspricht, ethische Fragen

anders als die Kirche zu entscheiden.
Eine angstbesessene Hierarchie nennt das

gar «Verfolgung». Und die konservative
Tageszeitung «abc» entrüstet sich, die

Regierung ziehe «mit laizistischer
Besessenheit gegen die Kirche zu Felde».

Aber die Reformvorhaben der Regierung

haben nicht den Sinn, der Kirche zu
schaden, sondern den Menschen zu helfen,

ihnen eine Freiheit zu gewähren, ohne
die es auch keine moralische Entscheidung

geben kann. So will die Regierung
das Scheidungsrecht vereinfachen, während

bis 1981 in Spanien jede Scheidung
verboten und nur die Annullierung einer
Ehe durch die Kirche möglich war. Für
den Schwangerschaftsabbruch in den

ersten zwölf Wochen wird die Fristenlösung

eingeführt. Mit der Homo-Ehe
sollen Schwule und Lesben dieselben

97



Rechte erhalten wie heterosexuelle Paare.

Noch in der Franco-Ära wurden
Homosexuelle ins Gefängnis geworfen.

Aber nur eine unbussfertige Hierarchie

kann auf die Idee verfallen, das Ende
der Verfolgung homosexueller
Menschen sei der Anfang einer «KirchenVerfolgung».

Mit den Reformen der
sozialistischen Regierung werden die
Menschen ja nicht gezwungen, etwas zu tun,
was ihrem Gewissen widerspricht. Es ist
im Gegenteil die Kirche, die dem Gewissen

der Menschen Gewalt antut, wenn
sie ihnen mit staatlichem Zwang ein
Verhalten aufnötigen will, das ihr
moralisches Empfinden verletzt.

Insofern ist der Vorwurf des
«laizistischen Fundamentalismus», den
Spaniens Bischöfe erheben, nichts weiter als

der - halb demagogische, halb verzweifelte

- Abwehrkampf eines überwunden
geglaubten politischen Katholizismus.
Einer der bedeutendsten Theologen
Spaniens, der Jesuitenpater José Maria
Castillo, bringt es auf den Punkt: «Diese
Kirche ist selbst gar nicht mehr dazu in
der Lage, die Menschen von ihren
moralischen Kriterien zu überzeugen. Deshalb
will sie den Staat dazu verpflichten, über
Gesetze und Strafen ein veraltetes Modell

von Familie, Ehe und Sexualität
aufrechtzuerhalten. »5

Von «laizistischem Fundamentalismus»

war auch die Rede, als Rocco
Buttiglione der Posten eines EU-Kommis-
sars verweigert wurde. Er sei als Katholik

«diskriminiert» worden, klagte der
«Freund des Papstes», der sich nicht
scheut, in seinen Äusserungen Frauen
und Homosexuelle zu diskriminieren,
den Frauen ihren Platz am Kochherd
zuzuweisen und die Homosexualität als

«Sünde» zu bezeichnen. Kardinal Renato
Martino, Präsident des päpstlichen Rates

für Gerechtigkeit und Frieden, sah

gar «antichristliche und antipäpstliche
Inquisitoren voller Geld und Arroganz»
am Werk (ta 20.2.04). Und der Kölner
Kardinal Joachim Meisner meinte in
einer Predigt mit Blick auf George W. Bush:

«In Europa könnte er nicht einmal EU-

Kommissar werden, wie das Berufsverbot

zeigt, das über den katholischen
Christen Rocco Buttiglione verhängt
worden ist, weil dieser Homosexualität
als Sünde zu bezeichnen gewagt hatte.»

Gewiss darfein Politiker sich zu
amtskirchlichen Moralvorstellungen bekennen.

Aber die Grenze wird überschritten,

wenn auch nur der Anschein
entsteht, dass er damit Menschen diskriminieren

könnte - erst recht, wenn er das

nach den Vorgaben des Vatikans ja auch
sollte. Dann hat ein Wahlgremium das

Recht, nein zu sagen. Mit einem
«Berufsverbot» hat das herzlich wenig zu
tun, denn es gibt kein Recht auf ein
politisches Amt.

Heute wird der Vorwurf des Laizismus

im Zusammenhang mit dem Verbot

religiöser Symbole an öffentlichen
Schulen erhoben, wie es das Gesetz der
französischen Nationalversammlung
vom 10. Februar 2004 dekretiert. In der
Tat hat der Staat nur die Möglichkeit,
entweder alle religiösen Symbole
zuzulassen oder alle zu verbieten. Was aber,
wenn das Tragen eines religiösen Symbols

einer religiösen Vorschrift
entspricht? Man kann darüber streiten, ob
z.B. das Kopftuch vom Koran verlangt
wird. Aber es ist an den islamischen
Gemeinschaften und nicht am Staat, diese

Frage zu entscheiden. Wenn es

Musliminnen gibt, die das Kopftuch als Teil
ihrer religiösen Identität ansehen, dann
haben sie das Recht, vom Staat respektiert

zu werden. Aber dürfte oder müsste
der Staat nicht wenigstens dann intervenieren,

wenn das Kopftuch Symbol von
Unterdrückung und Fremdbestimmung
ist oder sein könnte? So ähnlich
argumentierte der laizistische Staat des 19.
Jahrhunderts gegenüber der katholischen
Kirche - mit wenig Erfolg.

Zum Begriff des Laizismus
Doch dieser Laizismus ist Vergangenheit.
Er beruhte auf einer negativen Dialektik
zwischen Klerikalismus und Antikleri-

98



kalismus. Da die Kirche den säkularen
Staat ablehnte, glaubte dieser, sich mit
Verboten der kirchlichen Übergriffe
erwehren zu müssen. Er versuchte der
Kirche vorzuschreiben, wie sie zu sein
und welche Inhalte sie zu vertreten habe
und müsste damit gegen seine religiöse
und weltanschauliche Neutralität
Verstössen. Das machte ihn zum laizistischen

statt zum laikalen Staat. Er wurde selber

repressiv und damit - unter umgekehrten

Vorzeichen - zum Abbild des politischen

Katholizismus.
In der Schweiz drückte sich der

Laizismus im Klosterverbot und im Jesuitenverbot

der Bundesverfassung bis 1973
aus. Gegen diese Diskriminierung
katholischer Christinnen und Christen
hatte sich schon der freisinnige Bundesrat

Jakob Dubs (1822-1879) verwahrt.
Wenn der Staat einfach Klöster
«wegdekretiere», dann könne man ja eines

Tages auch den Zölibat, die Messe und
die Dogmen durch Mehrheitsbeschluss
abschaffen. Dubs sah, dass dieser
Laizismus mit der Glaubens- und Kultusfreiheit

nicht vereinbar war, man müsse

es « konsequenterweise auch den Katholiken

überlassen, zu entscheiden, welche

Einrichtungen sie als zu ihrer Religion
gehörig erachten...»6 Aber noch der
bedeutende Staatsrechtslehrer Zaccaria
Giacometti war da ganz anderer

Meinung. Er begründete in seinem - 1949
erschienenen- «Bundesstaatsrecht» die
Ausnahmeartikel als Massnahmen
gegen den «katholischen Konfessionalismus»,

denn insbesondere der Jesuitenorden

bekämpfe «die Autorität des

konfessionslosen Staates mit allen Mitteln ».7

Der Staat hat gewiss kein Recht, den

Gläubigen eine Moral oder eine

Ordnung aufzuzwingen, die ihrem Selbstverständnis

widerspricht, und wenn es ein
noch so autoritäres und patriarchales
Selbstverständnis ist. Zur Religionsfreiheit

gehört auch das Recht, einer
Gemeinschaft angehören zu dürfen, die in
Ungleichzeitigkeit mit der modernen
Gesellschaft lebt. Unter dem Schutz der

Religionsfreiheit dürfen Menschen ganz
«fundamentalistisch» an «absolute»
oder «unfehlbare» Wahrheitenglauben,
solange sie damit niemandem Schaden

zufügen. Der deutsche Sozialdemokrat
Herbert Wehner hat - ähnlich wie Jakob
Dubs - einmal gewarnt: «Die
innerkirchlichen Entwicklungen sind nicht
von ausserhalb der Kirche stehenden
Institutionen zu gängeln oder zu
dirigieren...»8

Je mehr allerdings der Staat bereit ist,
Religionsgemeinschaften öffentlich rechtlich

anzuerkennen und zu fördern, umso
mehr darf er seine Unterstützung von
«säkularen» Kriterien und Grundwerten
abhängig machen, denen diese

Religionsgemeinschaften genügen müssen. Das
wird zwar bestritten, und auch wieder
mit dem Vorwurf des Laizismus. Was
zeigt, dass die Unterscheidung der Geister

nach wie vor not tut, vor allem in der
Kirche selbst. •

1 Leçons de droit naturel, Band 2: L'Etat ou la
Politique, Namur 1958, S. 66.
2 Zweites Vatikanum, Erklärung über die
Religionsfreiheit, Nr. 3
3 Apostolisches Schreiben « Octogesima adveniens»,
Nr. 25.
4 Erklärung über die Religionsfreiheit, Nr. 7 und

14-
5 Zitate nach nzz am Sonntag, 26.12.04, S. 20.
6 Zit. nach Ferdinand Ströbel, Zur Jesuitenfrage
in der Schweiz, Zürich 1948, S. 157L
7 Schweizerisches Bundesstaatsrecht, Zürich
1949, S. 359.
8 Zit. nach Stephan Pfürtner, Kirche und Sexualität,

Hamburg 1972, S. 36.

99


	Zeichen der Zeit : "Laizistischer Fundamentalismus"?

