
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 99 (2005)

Heft: 1

Rubrik: Zeichen der Zeit : progressive Sozialethik - reaktionäre Praxis?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neuen Wege haben in den vergangenen

Jahren die prophetische Kritik des

Reformierten Weltbundes (rwb) an den

sozialen und ökologischen Verwerfungen

des globaler und totaler werdenden
Marktes dokumentiert und kommentiert.

Das letzte «Zeichen der Zeit» im
Dezemberheft 2004 konnte darüber hinaus

eine weitgehende Übereinstimmung
zwischen dem «Bund für wirtschaftliche

und ökologische Gerechtigkeit» des

rwb in Accra und der Soziallehre der
römisch-katholischen Kirche aufzeigen.
Doch müsste auch einmal gefragt werden,

warum von dieser «prophetischen
Ökumene» so wenig übrig bleibt, wenn
es um die konkrete politische Praxis dieser

Kirchen geht. Zunächst aber wäre
die Vorfrage zu stellen, was die
Kirchenleitungen über das «Sehen» und «Urteilen»

hinaus zum «Handeln» sagen.

Sozialethische Alternativen...
Die «Accra»-Erklärung des rwb1 ist
prophetisch in ihrer Kritik an der neoliberal
dominierten Globalisierung, aber sehr

zurückhaltend im Aufzeigen von
sozialethischen Alternativen. Sie sagt eigentlich

nur, was sie ablehnt, kaum aber,
welche (Welt-)Gesellschaftsordnung sie

anstrebt.
Gewiss leiden die meisten Menschen

unter einem «ungerechten Wirtschaftssystem»

(Nr. 6),nuristdamitnochnicht
gesagt, wie ein gerechtes Wirtschaftssystem

aussehen könnte. Gewiss gibt es

das Imperium, das mit iwf, Weltbank
und WTO versucht, einseitig «die Interessen

der Kapitaleigner zu schützen und

zu fördern» (Nr. 13), doch wie müssten
diese Institutionen ausgestaltet werden,
um prioritär die menschlichen Bedürfnisse

zu befriedigen? Gewiss ist «die
Wirtschaft dazu da, um der Würde und
dem Wohl der Menschen» (Nr. 22) zu
dienen, aber mit welchen Strukturen
kann diese Zweckbestimmung am ehesten

erfüllt werden?
Mit der Soziallehre der katholischen

Kirche verhält es sich nicht viel anders.

Willy Spieler

Progressive
Sozialethik-
reaktionäre
Praxis?

Sie klagt zwar «sündige Strukturen» an,
die zur Folge haben, dass die Reichen
immer reicher werden, während den
immer zahlreicheren Armen das Nötigste

fehlt. Aber eine Systemalternative zum
neoliberalen Kapitalismus entwickelt
auch diese Sozialethik nicht. Immerhin
enthalten die kirchlichen Dokumente
eine Reihe von Grundsätzen, an denen

jede derartige Alternative sich orientieren

könnte. Sie lauten:
1. Die Wirtschaft hat dem Menschen

zu dienen; denn «der Mensch ist der
Träger, Schöpfer und das Ziel aller
gesellschaftlichen Einrichtungen», wie
Johannes xxm. in «Mater et magistra»
ausführt (Nr. 219).

2. Das - eben diesem Menschen(bild)
dienende - Gemeinwohl kommt vor dem
Markt. «Ohne den freien Markt
abzuschaffen, sollte man den Wettbewerb
doch in den Grenzen halten, die ihn
gerecht und sozial, also menschlich
machen», sagt zum Beispiel Paul vi. in
«Populorum progressio» (Nr. 61).

3. Die materiellen Güter gehören
grundsätzlich allen Menschen, sie sind
ihr «Gemeingut», betont die
Konzilskonstitution «Gaudium et spes» (Nr. 69).
Das Privateigentum ist daher nur soweit
zu rechtfertigen, als es die Möglichkeit
schafft, dass alle Menschen an den
materiellen Gütern partizipieren können.

29



Daraus hat schonJohannes xxm. die
Forderung abgeleitet, «dass das Recht jedes
Menschen, materielle Güter zu seinem
Lebensunterhalt zu nutzen, einen Vorrang

hat vor jedem andern Recht
wirtschaftlichen Inhalts, also auch vor dem
Recht auf Privateigentum» (Mater et
magistra, Nr. 43).

Wenn heute die Kluft zwischen Arm
und Reich immer weiter wächst, die
Mehrzahl der Menschen von ihrem
Erwerbseinkommen nicht einmal mehr
leben können, während einige wenige
Milliardäre über soviel Vermögen
verfügen wie die ärmere Hälfte dieser Erde,
dann werden diese Grundsätze aufs
schwerste verletzt. Das hat z.B.

Konsequenzen für die Verschuldung der ärmsten

Länder. Es sei «nicht erlaubt, eine

Zahlung einzufordern oder zu beanspruchen,

die zu politischen Massnahmen

zwingt, die ganze Völker in den Hunger
und in die Verzweiflung treiben
würden», mahnte 1991 die Enzyklika
«Centesimus annus» (Nr. 35).

Wenn Menschen und ganze Völker
die Mittel entbehren, die sie zum Leben
brauchen, dann anerkennt diese Ethik
auch ein Recht auf Widerstand: «Wer
aber sich in äusserster Notlage befindet,
hat das Recht, vom Reichtum anderer
das Benötigte an sich zu bringen», sagt
das Konzil GS 69 Diese Rechtfertigung
des «Mundraubs» sollte endlich wieder
erinnert werden, einerseits um die Ärmsten

in ihrer materiell prekären Lage zu
ermutigen und anderseits um den Reichsten

den Ernst ihrer moralisch prekären
Lage vor Augen zu führen. Im Weltmassstab

hätte ein solches Recht auf Widerstand

eine geradezu systemsprengende
Bedeutung.

Noch ein 4. Grundsatz sei hier
erwähnt. Er heisst «Primat der Arbeit vor
dem Kapital» und ist nachJohannes Paul
11. sogar «der alles beherrschende Grundsatz»

(Laborem exercens, Nr. 14).
Danach gilt: «Die Rangordnung der Werte
und das vertiefte Verständnis der Arbeit
fordern, dass das Kapital der Arbeit die¬

ne und nicht die Arbeit dem Kapital»
(Nr. 23). Der Wirtschaftsliberalismus,
der das Kapital absolut setze, sei eine

« Verirrung», die « sich nicht anders restlos

überwinden» lasse «als durch
entsprechenden Wandel sowohl auf
theoretischem wie auf praktischem Gebiet».
Und: «Dieser Wandel muss dahin führen,

dem Vorrang der Person gegenüber
den Sachen, der menschlichen Arbeit im
Vergleich zu dem als Inbegriff aller
sachlichen Produktionsmittel verstandenen

Kapital unbedingte Beachtung zu
verschaffen» (Nr. 13).

Müsste aus diesem Vorrang der
Arbeit nicht auch die vorrangige
Verfügungsmacht der Arbeit über die
Produktionsmittel folgen? Die Konzilskonstitution

begnügt sich nur gerade mit der
«aktiven Beteiligung aller an der
Unternehmensgestaltung» (Nr. 68), was eine
in ihrer Unbestimmtheit doch eher
bescheidene Forderung ist.

Auch die Accra-Erklärung sagt nichts

zur Demokratisierung der Wirtschaft,
obschon diese sich aus der Kritik an der
neoliberalen Alleinherrschaft des Kapitals

aufdrängen müsste. Die Zurückhaltung

ist umso weniger verständlich, als

der rwb noch 1997 in Debrecen erklärte:

«Reformierte Strukturen haben zur
Einführung der modernen Demokratie
beigetragen. Ziel der Demokratie ist
nicht nur das allgemeine Wahlrecht,
sondern die Voraussetzung, dass alle
Menschen sich an den Grundentscheidungen

über ihre Zukunft beteiligen
können. Nicht die Wirtschaft sollte die
Menschen regieren, sondern die
Menschen sollten die Wirtschaft regulieren
können.»

und konkrete Forderungen
Konkreter als die katholische Soziallehre
verfährt «Accra» dagegen mit den
Empfehlungen des «Aktionsplans». Der
Unterschied ist «systembedingt», da es zur
Tradition der päpstlichen Enzykliken
gehört, im Grundsätzlichen zu bleiben
und eher selten konkrete Postulate zu

30



vertreten. Als z.B. «Populorum progressio»

eine Umlenkung von Rüstungsgeldern

in einen Weltfonds für die
notleidenden Völker forderte (Nr. 51), hiess

es bald einmal, das könne bestenfalls die

private Meinung von Paul vi. sein. Konkret

dürfen und sollen sich nach dieser

Auffassung nur die Ortskirchen äussern.
Das ist in der Schweiz z.B. im ökumenischen

«Wort der Kirchen» geschehen,

von dem gleich noch die Rede sein wird.
Die Empfehlungen des «Aktionsplans»

von Accra könnten in der Tat
wichtige Reformen einleiten, auch wenn
sie noch keine Systemalternativen
wären. An die Kirchen richten sich z.B. die

Forderungen nach «Geschlechtergleich-
heit» (Ziti. 1.8) und nach einer Erhöhung

der «ethischen Investitionen an den

Gesamtinvestitionen» um mindestens 20
Prozent in den nächsten vierJahren (Ziff.
1.3). Da gäbe es einige Impulse für
Vorstösse an Synoden und
Kirchgemeindeversammlungen.

Auch den Regierungen werden in
diesem Aktionsplan Forderungen auf den
Tisch gelegt, die sich sehen lassen. Sie

reichen vom Kyoto-Protokoll bis zum
Millenniums-Ziel der Halbierung der
Armut in der Welt - auch durch «faire
und ausreichende Steuereinnahmen»
(Ziff. 2.2). Dass «Steuerhinterziehung»
als «kriminelle Wirtschaftsaktivität» gilt,
sollten sich die Verteidiger des Schweizer

Bankgeheimnisses hinter die Ohren
schreiben. Erfreulich antizyklisch ist
sodann die Forderung nach einem Verbot

der Privatisierungen von «Land,
Nahrungsmittel(n), Wasser, Gesundheit
und Ausbildung» (Nr. 2.7). Eine Ergänzung

der katholischen Soziallehre zur
Verschuldungsproblematik wäre das

«Insolvenzrecht», das der Aktionsplan
von den internationalen Organisationen
erwartet (Ziff. 4.1.).

Wer sich freilich an das ökumenische
« Wort der Kirchen» in der Schweiz2

erinnert, der oder die mag sich wundern,
wie wenig davon in den «Aktionsplan»
aufgenommen wurde (beruht dieser doch

auf einer Eingabe der Schweizer Delegation).

Vor allem fehlen hier Überlegungen

zur Migrationspolitik, wie sie im
«Wort der Kirchen» enthalten sind: von
der «Bereicherung», die Migration für
ein Einwanderungsland bedeutet, bis zu
den demokratischen Rechten, die allen
zustehen, die - mit oder ohne Bürger-
recht-in einem Land ihren Lebensmittelpunkt

haben.
Anders als das «Wort der Kirchen»

erinnert «Accra» auch nicht an die von
der uno seit 30 Jahren verlangten 0,7
Prozent des BSP der reichen Länder für
die Entwicklungszusammenarbeit. Und

warum unterstützt der rwb «zur
Stabilisierung der Finanzmärkte» (Ziff. 4.2)
nicht wenigstens die «Tobin-Tax»? Das
«Wort der Kirchen» verlangt diese «globale

Steuer auf Devisentransaktionen»,
um die internationalen Finanzflüsse zu
regulieren, die sonst «ganze Volkswirtschaften

aus dem Gleichgewicht» bringen.

Hindernisse kirchlicher Glaubwürdigkeit

«Accra» hat es bekanntlich schwer, sich
in den reformierten Kirchen des Nordens
durchzusetzen. Auch in der Schweiz gibt
es kirchliche Funktionäre, die zwar «selber

denken» zum reformierten Slogan
machen, aber äusserst empfindlich
reagieren, wenn im rwb kritischer gedacht
wird, als sie es in ihrem rechtsbürgerlichen

Umfeld für opportun halten.
Wie es Kirchenleitungen immer wieder
gelingt, die eigene Sozialethik zu
desavouieren, ist ein besonderes Trauerspiel.

Das trübste Kapitel in Sachen
sozialethischer Glaubwürdigkeit schreibt die
kathoHsche Amtskirche. Der Wahlkampf
in den usa brachte es an den Tag. Da
wurde dem katholischen
Präsidentschaftskandidaten John Kerry ernsthaft
die Aussperrung vom Kommunionempfang

angedroht, wenn er sich weiter
für die Straffreiheit des
Schwangerschaftsabbruchs und für die rechtliche
Anerkennung gleichgeschlechtlicher Part-

31



nerschaften einsetze. In Missouri hiess

es gar, wer Kerry wähle, begehe eine

Sünde, die gebeichtet werden müsse

(Publik-Forum, 22/04). Der Irakkrieg,
vom Papst eben noch in klaren Worten
verurteilt, war für ihn und die us-Bischö-
fe kein Wahlkampfthema. Und was sind
all die kapitalismuskritischen
Sozialenzykliken wert, wenn ein us-Präsident,
der in bislang nicht gekannter
Rücksichtslosigkeit die Bereicherung der
Reichen und die Verelendung der Armen
betreibt, geschont wird?

Die fatale Einmischung der Amtskirche

in den us-Wahlkampf ist leider
kein Betriebsunfall. Sie liegt ganz auf der

Linie, die Kardinal Ratzingers
Glaubenskongregation am 24. November 2002
mit einer «Lehrmässigen Note zu einigen

Fragen über den Einsatz und das

Verhalten der Katholiken im politischen
Leben» vorgezeichnet und auf Geheiss
des Papstes veröffentlicht hat. Darin geht
es vorrangig nicht mehr um Krieg und
Frieden, sondern um Schwangerschaftsabbruch

und Homo-Ehen.
Da wird katholischen Politikerinnen

und Politikern die «klare Verpflichtung»
auferlegt, «sich jedem Gesetz zu
widersetzen, das ein Angriff auf das menschliche

Leben» sei. Als ob der unvoreingenommene

Blick auf die Realität nicht zur
Erkenntnis führen dürfte, dass restriktive

Strafrechtsnormen auf die Zahl der

Schwangerschaftsabbrüche keinen
Einfluss haben. Der «Angriff auf das
menschliche Leben» kommt vielmehr
von einer Gesellschaft, in der Kinderzum
Armutsrisiko werden. Der «Angriff»
kommt exakt von jenem Wirtschaftssystem,

das der US-Präsident vertritt,
ohne dass die katholische Kirche ihn
deswegen gerügt hätte.

Und was soll die Polemik gegen
gleichgeschlechtliche Partnerschaften, die auf
keinen Fall eine «gesetzliche Anerkennung

erhalten» dürften? Dass Homosexualität

auch zur «Schöpfungsordnung»
gehört, hat der Vatikan noch immer nicht
begriffen. Woher nimmt er sich gar das

Recht heraus, Schwule und Lesben auf
einen Zwangszölibat verpflichten zu
wollen?

Von «Frieden» und «sozialer Gerechtigkeit»

ist in der «Note» der
Glaubenskongregation zwar auch die Rede, aber
lange nicht mit derselben - «nicht
verhandelbaren» - Bestimmtheit. Vor lauter

Sorge um das sog. Sittengesetz tritt
der ungleich wichtigere Kampf für Frieden

und Gerechtigkeit in den Hintergrund.

Die katholische Kirche desavouiert

damit ihre eigene Soziallehre. Und
das mit nachhaltiger Wirkung. So hat
der Anteil der Bush-Wähler/innen mit der

Häufigkeit des Kirchenbesuchs markant
zugenommen. (Bei Leuten, die der Kirche

fern bleiben, erhielt Bush nur gerade

34 Prozent.) Sollte also, wer sich für
Gerechtigkeit und Frieden einsetzen möchte,

die Gottesdienste besser meiden?
«Accra» will das eine nicht ohne das

andere, den Gottesdienst nicht ohne den
Einsatz der Beteiligten für Frieden und
Gerechtigkeit. Der rwb sagt «Nein zu
jedem Versuch, im kirchlichen Leben

Gerechtigkeit und Einheit voneinander
zu trennen» (31), «Nein» auch «zu jeder
kirchlichen Praxis oder Lehre», die

denen Beistand leistet, die «<zu stehlen, zu
schlachten und umzubringen> (Joh 10,
10) kommen» (29). «Accra» sagt, worauf

es ankommt, und benennt damit
zugleich die Kriterien einer authentischen

Abendmahlsgemeinschaft für Menschen

guten Willens - quer durch die Konfessionen.

Bis zu einer «prophetischen Ökumene»

in der poHtischen Praxis hätten die
beiden Kirchen voneinander noch einiges

zu lernen. •

' Schlusserklärung des Reformierten Weltbundes
(rwb) an der 24. Generalversammlung in Accra
vom 30. Juli - 13. August 2004: Bund für
wirtschaftliche und ökologische Gerechtigkeit,
dokumentiert in: NW 10/04, S. 29iff.
2 Vgl. Zeichen der Zeit: Das «Wort der Kirchen»

- eine politische, aber keine prophetische
Botschaft, in: NW 9/01, S. 271ft.

32


	Zeichen der Zeit : progressive Sozialethik - reaktionäre Praxis?

