
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 12

Rubrik: Zeichen der Zeit : prophetische Ökumene?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spider

Prophetische
Ökumene?

Die Glaubensverpflichtung, die der
Reformierte Weltbund (rwb) in Accra
eingegangen ist, um sich für eine
Globalisierung der Gerechtigkeit einzusetzen,
sollte ökumenisch vertieft werden.1 Das
wird im Rahmen des Ökumenischen
Rates der Kirchen zweifellos geschehen,
da dieser schon nach der Versammlung
des rwb in Debrecen 1997 die Mitgliedkirchen

aufgerufen hat, in den «Prozess
des Erkennens, Lernens und Bekennens

(Processus confessionis) angesichts
wirtschaftlicher Ungerechtigkeit und
Naturzerstörung» einzutreten. Es wäre ein
weiteres Zeichen der Zeit, wenn auch
die römisch-katholische Kirche die

Übereinstimmung ihrer Soziallehre2 mit «Accra»

betonen würde, um die christlichen
Reihen hinter einer gemeinsamen
ethischen Botschaft für die Welt zu schliessen.

Die Gemeinsamkeiten sind gross.
Sie reichen von der Kritik des neoliberalen

Kapitalismus, der heute von einem

«Empire» mit - struktureller oder offener

- Gewalt durchgesetzt wird, bis zur
Herausforderung, die dieses System für
den christlichen Glauben bedeutet.

Das Unrechtssystem des globalen
und totalen Marktes
In der Kritik am Neoliberalismus besteht
zwischen der Erklärung von Accra und
der katholischen Soziallehre3 eine weit¬

gehende Übereinstimmung. «Accra» ist
zwar analytischer und präziser als irgendein

Dokument der römischen
Weltkirche, was auch damit zusammenhängt,
dass die Veröffentlichung der letzten
Enzyklika mehr als dreizehn Jahre
zurückliegt. Die Gemeinsamkeit liegt
jedoch im Grundsätzlichen, das die
katholische Soziallehre von jeher stärker
betonte als die Analyse.

«Die Zeichen der Zeit sind alarmierender

geworden », heisst es in der Accra -

Erklärung des rwb (Nr. 6): Das reichste
Prozent verfügt über gleichviel
Jahreseinkommen wie die ärmsten 57 Prozent.

24000 Menschen sterben täglich an
Unterernährung (Nr. 7). «Wirtschaftssysteme

sind eine Sache von Leben und
Tod» (Nr. 6). Sie führen zu einem Kampf
um Ressourcen, ja zu Kriegen, die das

Leben von Millionen fordern.
Ursache dieser Krise ist für den rwb

die «Entwicklung der neoliberalen
wirtschaftlichen Globalisierung». Sie beruht
auf ideologischen Dogmen wie:
• «Ungehinderter Wettbewerb,
schrankenloser Konsum, ungebremstes
Wirtschaftswachstum und Anhäufung von
Reichtum ist das Beste für die ganze Welt;
• Privatbesitz beinhaltet keine soziale

Verpflichtung;
• Finanzspekulation, Liberalisierung und
Deregulierung des Marktes, Privatisierung

öffentlicher Versorgungsbetriebe
und nationaler Ressourcen, ungehinderter

Zugang für ausländische Investitionen

und Importe, niedrigere Steuern und

ungehinderter Kapitalverkehr schaffen
Wohlstand für alle;
• soziale Verpflichtungen, der Schutz von
Armen und Schwachen, Gewerkschaftsleben

und zwischenmenschliche
Beziehungen sind dem Wirtschaftswachstum
und der Kapitalakkumulation untergeordnet»

(Nr. 9).
Demgegenüber steht die letzte

Enzyklika «Centesimus annus» 1991 noch

ganz unter dem Eindruck der Wende von
1989, zu der die katholische Kirche
einen «entscheidenden Beitrag» geleistet

372



habe (ca 22). Aber Johannes Paul II. will
nicht von einem Sieg des Kapitalismus
sprechen, als wäre er «einziges Modell
wirtschaftlicher Organisation» (ca 35);
denn schliesslich sei «das menschliche
Defizit des Kapitalismus mit der daraus
sich ergebenden Herrschaft der Dinge
über den Menschen keineswegs
überwunden» (ca 33). Ja, es bestehe «die

Gefahr, dass sich eine radikale kapitalistische

Ideologie breit macht», die sich

gegenüber den Problemen von Armut,
Ausgrenzung und Ausbeutung ver-
schliesse und deren «Lösung in einem
blinden Glauben der freien Entfaltung
der Marktkräfte überlässt» (ca 42).
«Centesimus annus» setzt grosse
Hoffnungen auf den «Abbau des riesigen
Militärpotentials, das im Ost-West-Konflikt

aufgebaut worden war», wodurch
gewaltige Finanzmittel für «die Armen
der Erde» frei würden. Denn diese hätten

das «Recht, an der Nutzung der
materiellen Güter teilzuhaben» (ca 28).

Der katholischen Soziallehre fehlt zur
Zeit noch die Analyse des Neoliberalismus

als Hauptursache sozialer und
ökologischer Verelendung in der heutigen

Welt. Aber dass es diesen Neoliberalismus

gibt und dass er ein gewaltiges
Zerstörungspotential in sich birgt, das

betont schon Paul VI. in seiner Enzyklika

Populorum progressio 1967. Ja, er
beruft sich dabei auf die Enzyklika
«Quadragesimo anno» von 1931, wenn
er schreibt: « Im Gefolge des Wandels der

Daseinsbedingungen haben sich Vorstellungen

in die menschliche Gesellschaft
eingeschlichen, wonach der Profit der

eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts, der Wettbewerb das oberste

Gesetz der Wirtschaft, das Eigentum
an den Produktionsmitteln ein absolutes

Recht, ohne Schranken, ohne entsprechende

Verpflichtungen gegenüber der
Gesellschaft darstellt. Dieser ungehemmte

Liberalismus führte zu jener Diktatur,
die Pius XL mit Recht als Ursache des

finanzkapitalistischen Internationalismus

oder des Imperialismus des interna¬

tionalen Finanzkapitals brandmarkte.
Man kann diesen Missbrauch nicht
scharf genug verurteilen. Noch einmal
sei feierlich daran erinnert, dass die
Wirtschaft ausschliesslich dem Menschen

zu dienen hat» (pp 26).
Paul VI. erinnert vier Jahre später

nochmals an die zitierte Stelle und meint,
die «ungeheure Zusammenballung von
Kapital und Macht», vor der Pius XI.
gewarnt habe, komme « erst heute so richtig

zum Abschluss». Vor allem kritisiert
werden hier die «multinationalen
Konzerne», die weitgehend «von staatlicher
Autorität unabhängig» operierten, «keiner

Kontrolle in Bezug auf das Gemeinwohl»

unterlägen und sich daher zu
einem «durchaus unzulässigen wirtschaftlichen

Machtfaktor auswachsen» würden

(OA 44).
Ein marginales Dasein in dieser Soziallehre

fristet dagegen die Ökologie.
«Centesimus annus» widmet ihr einen einzigen

Abschnitt (Nr. 37) und reduziert hier
die «unbesonnene Zerstörung der natürlichen

Umwelt» auf einen «anthropologischen

Irrtum». Systemkritik wird
ausgeblendet, Verursacher der masslosen

Verschleuderung von Ressourcen ist
schlicht « der Mensch » : « Statt seine Auf-
gabe als Mitarbeiter Gottes am
Schöpfungswerk zu verwirklichen, setzt sich
der Mensch an die Stelle Gottes und ruft
dadurch schliesslich die Auflehnung der
Natur hervor, die von ihm mehr
tyrannisiert als verwaltet wird.» Doch «der
Mensch» ist abhängig von den Wachs-

tumszwängen eines Systems, das sich auf
Gedeih und Verderb der Profitmaxi-
mierung verschrieben hat. Dazu sagt
«Accra» um einiges präziser: «Die Politik

ungehinderten Wachstums unter den
Industrieländern und das Streben nach
Gewinn multinationaler Unternehmen
haben die Erde ausgeplündert und die
Umwelt schwer geschädigt» (Nr. 8).

Imperium und Imperialismus
«Accra» scheut sich nicht, die
Zurechnungsfrage zu stellen. Der nicht nur glo-

373



baler, sondern auch totaler werdende
Markt wird ja nicht von der viel
beschworenen «unsichtbaren Hand»
gelenkt, sondern von weithin sichtbaren
Fäusten - «mit politischer und militärischer

Macht» (6) - durchgesetzt.
Gemeint ist damit das «Imperium» als

«Herrschaftssystem unter der Führung
mächtiger Nationen» (Nr. n).Diese
unverblümte Begrifflichkeit ist auch der
katholischen Soziallehre nicht fremd. Die
zitierte Stelle aus «Populorum
progressio» verweist auf eine Tradition
kirchlicher Kritik am «Imperialismus des

internationalen Finanzkapitals», die
gerade im heutigen Kontext wieder
zitierfähig wäre.

Dem «Empire»-Begriff von Accra am
nächsten kommt die Enzyklika
«Sollicitudo rei socialis» von 1987. Darin hat
Johannes Paul II. kurz vor dem Ende des

Kalten Krieges den «liberalistischen
Kapitalismus» nicht weniger verurteilt als

den «marxistischenKollektivismus» (sr
20), aber auch die entsprechenden beiden
«Blöcke» kritisiert und ihnen «verschiedene

Formen von Imperialismus » SR 3 6

vorgeworfen. Jetzt, da der eine Block sich

aufgelöst hat, müsste die katholische
Kirche erst recht zur Überwindung des

noch verbliebenen Blocks beitragen;
zumal dieser nun die ganze Welt zu
beherrschen sucht, indem er sich zum
universalen System erklärt, das keine
Alternative mehr zulassen will.

Leider hat die Soziallehre diesen Prozess

nicht mehr fortgeschrieben. Aber in
der Logik ihrer bisherigen
Imperialismus-Kritik müsste die katholische Kirche

heute genauso wie der rwb Ross und
Reiter beim Namen nennen: Es sind dies

«die Regierung der Vereinigten Staaten

von Amerika und ihre Alliierten», die
sich «politischer, wirtschaftlicher oder
auch militärischer Bündnisse» bedienen,

«um die Interessen der Kapitaleigner zu
schützen und zu fördern» (13).

«Strukturen der Sünde»
Ein Wirtschaftssystem, das Tod verbrei¬

tet und die Natur zerstört, ist für
Menschen, die einer Ethik des Humanum
verpflichtet sind, unannehmbar. Für
Christenmenschen kommt die Unvereinbarkeit

mit dem Glauben hinzu. Wie
diese Unvereinbarkeit zu begründen ist,
kann je nach theologischer Tradition
verschieden sein. Ulrich Duchrow hat
in einem NW-Gespräch einige dieser
Traditionen erwähnt.4 Dazu gehört in
der katholischen Soziallehre die Benennung

eines menschenfeindlichen Systems
als «strukturelle Sünde».

In der Accra-Erklärung ist von einem

«globalen System» die Rede, «das die

Interessen der Mächtigen verteidigt und
schützt». Weiter heisst es: «In biblischen

Begriffen wird ein solches System der

Anhäufung von Reichtum auf Kosten der

Armen als Treuebruch gegenüber Gott
angesehen, das verantwortlich ist für
vermeidbares menschliches Leid und
Mammon genannt wird» (13). Darum
steht «die Integrität unseres Glaubens auf
dem Spiel» (Nr. 16). «Darum sagen wir
Nein zur gegenwärtigen
Weltwirtschaftsordnung, wie sie uns vom globalen

neoliberalen Kapitalismus
aufgezwungen wird» (19), Nein auch zu
jedem System, «das von sich behauptet, es

gäbe keine Alternative» (21).
Analoge Systemkritik übt die Soziallehre

gegenüber den «Formen des
modernen Imperialismus» (sr 37) und den

Mechanismen des totalen Marktes.
Wenn diese lokal wie global «die Situation

des Reichtums der einen und der
Armut der anderen verfestigen», dann
ist nicht entschuldigend von Sachzwängen

die Rede, sondern von «Strukturen
der Sünde» (sr 16, 36). Sie haben «in

persönlicher Sünde ihre Wurzeln» (sr
36) und wirken auf das individuelle
(Fehl-)Verhalten zurück. So schlägt sich
«Giernach Profit» (sr 37) ursächlich in
den Mechanismen eines Marktes nieder,
der sich weder um soziale Gerechtigkeit
noch um Weltverträglichkeit kümmert.
Der individuelle Egoismus schafft sich

eine Struktur, die ihm wiederum Vor-

374



schub leistet, ihn prämiert und das Recht
des Stärkeren sanktioniert.

Auch der RWB verbindet die Accra-

Erklärung mit dem Sündenbekenntnis:
«Wir sind uns der Mittäterschaft und
Mitschuld derer bewusst, die, gewollt
oder ungewollt, aus dem gegenwärtigen
neoliberalen Weltwirtschaftssystem
Gewinn ziehen; wir erkennen, dass dies

sowohl auf Kirchen wie auf Mitglieder
unserer eigenen reformierten Familie
zutrifft, und wir rufen deshalb zum
Bekennen unserer Sünde auf» (34).

«Accra» und Soziallehre kommen

sogar in der Wortwahl überein, wo sie

den Neoliberalismus als «Götzendienst»
verurteilen. Hinter dieser Ideologie steckt
für den Papst nicht nur «krasser
Materialismus» (sr 28), dahinter verbergen
sich «wahrhafte Formen von Götzendienst»

(sr 37). Nicht anders sagt der

rwb von der neoliberalen Ideologie: «Sie

tritt mit dem Anspruch auf, alle
Lebenssphären beherrschen zu wollen und
verlangt absolute Gefolgschaft, was einem
Götzendienst gleichkommt» (10).

Was sodann den «katholischen» Status

confessionis betrifft, hat die Soziallehre

im «ungehemmten Liberalismus»
stets eine Irrlehre gesehen. Im Anschluss

an die erste Enzyklika «Rerum Novarum»

1891 bezeichnet Johannes XXIII.
das System, das den Markt absolut setzt,
als «eine bis in ihre Wurzeln hinein
verkehrte Ordnung der gesamten
Wirtschaft» (mm 12). Ähnlich hat Paul VI.
den «Liberalismus» verurteilt, da dieser

«in seiner Wurzel die Irrlehre von der
Autonomie des Einzelnen ist in Bezug
auf sein Tun, seine Motivation und in

Bezug auf den Gebrauch, den er von
seiner Freiheit macht» (oa 35).

Wie es die reformierte Glaubensverpflichtung

gibt, dem Neoliberalismus

entgegenzutreten, so kennt die katholische

Soziallehre die moralische
Verpflichtung, die «Strukturen der Sünde»

zu überwinden: «mit dem Einsatz für das

Wohl des Nächsten, zusammen mit der

Bereitschaft, sich im Sinne des Evangeli¬

ums für den anderen zu <verlieren>,
anstatt ihn auszubeuten, und ihm zu
dienen», anstatt ihn um des eigenen Vorteils
willen zu unterdrücken». Es geht um die
«Umkehr» von der «Gier nach Profit»
und dem «Durst nach Macht» zur
«Solidarität», diese verstanden als politische
«Tugend», als «die feste und beständige
Entschlossenheit, sich für das Gemeinwohl

einzusetzen» (sr 38).
Die ökumenische Übereinstimmung

in der Kritik des globalen Kapitalismus
wäre genügend gross, dass man von
einer «prophetischen Ökumene» sprechen
könnte - wenn, ja wenn davon auch
etwas in der konkreten Praxis der
Kirchenleitungen zu spüren wäre. Vor allem die
oberste katholische Kirchenleitung
scheint heute ihre eigene Soziallehre nicht
mehr ernst zu nehmen. Der amerikanische

Wahlkampf brachte es an den Tag.
Darüber soll in einem weiteren «Zeichen
der Zeit» die Rede sein. •

1 Vgl. Schlusserklärung des Reformierten
Weltbundes (rwb) an der 24. Generalversammlung in
Accra vom 30. Juli -13. August 2004: Bund für
wirtschaftliche und ökologische Gerechtigkeit,
dokumentiert in: NW 10/04, S. 29iff.
2 Die Soziallehre wird wie folgt zitiert: QA:

Quadragesimo anno - Zum 40. Jahrestag von
Rerum novarum (Pius XI. 1931); mm: Mater et

magistra - Über die jüngsten Entwicklungen des

gesellschaftlichen Lebens (Johannes XXIII. 1961 );

pt: Pacem in terris - Über den Frieden unter allen
Völkern (Johannes XXIII. 1963); GS: Gaudium

et spes - Über die Kirche in der Welt von heute

(II. Vatikanum iç/6$);W: Populorum progressio

- Über die Entwicklung der Völker (Paul VI.
1967); oa: Octogesima adveniens - Zum 80.

Jahrestag von Rerum novarum (Paul VI. 1971); le:
Laborem exercens - Über die menschliche Arbeit
(Johannes Paul II. 1981 ); SR: Sollicitudo rei socialis

- Über die soziale Sorge der Kirche (Johannes
Paul II. 1987); Centesimus annus - Zum 100.
Jahrestag von Rerum novarum (Johannes Paul

II. 1991).
3 Vgl. Zeichen der Zeit: Eine Enzyklika wider den

Neoliberalismus? In: NW 1/1999, S. ij(i.
4 Den Kapitalismus vom christlichen Glauben her
in Frage stellen, in: NW 6/03, S. i68ff.

375


	Zeichen der Zeit : prophetische Ökumene?

