
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 11

Artikel: NW-Gespräch von Willy Spieler mit Max Keller : Akademien sollen
"neue Texte" schreiben

Autor: Keller, Max / Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Willy Spieler mit Max Keller

Akademien sollen «neue
Texte» schreiben

Während 35 Jahren bat Max Keller an der Paulus-Akademie
Zürich (Paz) Tagungen zur Sozial-, Ausländer- und Friedenspolitik

veranstaltet. Während fast 30 Jahren war er ausserdem

Direktor dieser bedeutenden Institution der
Erwachsenenbildung - besser: der Bewusstseinsbildung im Sinne Paulo
Freires. Im folgenden Gespräch mit dem Redaktor der Neuen
Wege nennt Max Keller ein paar Gründe für die erstaunliche

Erfolgsgeschichte der Paz, die ein attraktives Tagungsangebot

aufrechterhalten konnte, und dies erst noch mit
hohen Besucherzahlen. Das ist denn auch die ermutigende
Botschaft dieses Gesprächs, dass viele Menschen - entgegen
dem neoliberalen Mainstream - auf eine dem EvangeHum
verpflichtete Sozialethik nach wie vor ansprechbar sind.
Was es für eine Akademie wie die Paz braucht, ist das
nachhaltige und mit den Zielgruppen gut vernetzte Dranbleiben
an den Themen, keine Scheu vor Visionen oder Träumen
und nicht zuletzt eine leitende Persönlichkeit, die das Angebot

unverwechselbar prägt. Das Gespräch datiert vom 22.
Oktober 2004 und wurde mit Max Keller an seinem
langjährigen Arbeitsplatz geführt. Red.

Kontinuierliche Arbeit hat Vertrauen
geschaffen
Willy Spieler: Du wirst auf Ende dieses

Jahres als Studienleiter und Direktor der
Paulus-Akademie Zürich zurücktreten.
1969 hast Du hier Deine Arbeit als
Studienleiter für Sozialethik aufgenommen,

197J wurdest Du vom Vorstand
des Mitgliedervereins der Paz zum
Direktor gewählt. War das für Dich von
allem Anfang an klar, dass Du der Paz
bis zu Deiner Pensionierung die Treue
halten würdest?
Max Keller: Nein, denn damals war es

nicht einmal klar, wie lange die Paulus-
Akademie überhaupt die notwendige
Unterstützung finden würde, um sich
entwickeln, ja um überleben zu können.
Die Paz hat lange Zeit Jahr für Jahr um
ihre Existenz kämpfen müssen. Klar war
hingegen, dass ein Direktor bereit sein

müsste, seine Aufgabe längerfristig zu
übernehmen und sie nicht als Sprungbrett

für eine andere Position zu nutzen.
Die Akademie war eine junge Institution;

sie müsste ihr Profil erst noch entwickeln.

WS: Wann wurde die Paz gegründet?
MK: Sie hat ihre Tätigkeit im Oktober
1966 aufgenommen. Johannes Feiner,
Theologieprofessor in Chur, war der
erste Direktor. Dann folgte Magnus
Löhrer, er kam von Rom, wo er
Theologieprofessor an der Benediktiner-
Hochschule S. Anselmo gewesen war.
Er ist aber schon bald wieder nach Rom
zurückgekehrt. Als ich dann Magnus
Löhrer ablöste, war die Paz wirklich
noch in einem Anfangsstadium. Wir
waren auch nur wenige Leute, gerade
mal zwei Studienleiter für Sozialethik
und Theologie. Dann kam eine Stelle für
Psychologie und Pädagogik hinzu. Die

Vernetzung war noch schwach. Es

brauchte Zeit, um Partnerorganisationen
zu finden und anerkannt zu werden. Ich
selbst war ein Anfänger, der lernen und
Erfahrungen sammeln müsste. Ich hatte
mich auf ein längerfristiges Engagement

320



eingelassen, aber dass es bis zur
Pensionierung dauern würde, war wirklich
nicht mein Zeithorizont.

WS: Es ist schon eine Leistung, so viele

Jahre eine Akademie zu leiten, die
beharrlich an den gesellschaftlich und
poHtisch relevanten Themen dran bleibt -
und im Gegensatz zu anderen vergleichbaren

Tagungszentren die Zahl der
Teilnehmenden noch steigern kann.
MK: Die für uns erfreulich guten Zahlen
der Teilnehmerinnen und Teilnehmer an
den eigenen Veranstaltungen hängt
damit zusammen, dass politisch und
gesellschaftlich relevante Themen nicht
irgendwann einmal vorkommen,
sondern das Programm prägen. Wir verfolgen

verschiedene Themenbereiche
beharrlich und über Jahre hinweg. Wir
haben uns die notwendigen Kompetenzen

angeeignet und sind in der Lage, auf
Veränderungen einzugehen, seien es nun
Veränderungen in den Fragestellungen
oder seien es Veränderungen in den

Zielgruppen. Diese kontinuierliche Arbeit
hat Vertrauen geschaffen, so dass wir
immer wieder gute Referenten und
Referentinnen finden und Leute, die bei
der Vorbereitung und Durchführung von
Veranstaltungen mitarbeiten wollen.

Die Betroffenen müssen mitreden
WS: Was sind Eure typischen Themenbereiche

und Zielgruppen?
MK: Ich kann sie nicht alle aufzählen,
sondern will darauf hinweisen, dass

einige sich im Lauf der Jahre geändert
haben. Geblieben ist über drei Jahrzehnte
die Arbeit mit Migrantinnen und
Migranten. Ein weiterer Themenbereich, an
dem wir seit langem arbeiten, betrifft
Reformen im Strafrecht und im
Strafvollzug. Zusammen mit der Caritas
haben wir schon 26 Tagungen zu diesem
Themenbereich durchgeführt. Das letzte

Mal kamen 130 Personen, ein Drittel
davon waren aus der Suisse Romande.
Dann gibt es seit vielen Jahren die
feministische Arbeit, die Brigit Keller macht.

Matthias Mettner hat als Schwerpunkte
den interreligiösen Dialog, aber auch das

Gesundheitswesen, alles, was hier mit
ethischen Fragen von der Rationierung
bis zur Sterbehilfe zusammenhängt.
Gottfried Hodels Schwerpunkt ist die

Arbeit mit behinderten Menschen. Diese

Schwerpunkte werden kontinuierlich
weiter entwickelt. Seit einem Jahr ist
Lisbeth Herger im Leitungsteam und
baut den Schwerpunkt Medienethik/
Medienpolitik aut.

WS: Ihr betrachtet Zielgruppen wie z.B.
Behinderte als Subjekte ihrer eigenen
Befreiung. 1st das ein bewusst gewählter
befreiungstheologischer Ansatz?

KA/a

RHH

¦&m
3* fa<ÏK"'Ï 11

MK: Das habe ich schon früh bei Paulo
Freire gelernt. Die Betroffenen sind nicht
leere Gefässe, die abgefüllt werden müssen,

sondern sie bringen etwas mit,
vielleicht weniger Expertenwissen, aber sehr

viel Erfahrungswissen. Unsere Veranstaltungen

leben zu einem guten Teil von
diesem Erfahrungswissen, das die Expertinnen

und Experten vielleicht nicht
haben. Die Betroffenen müssen mitreden,
sie sind schon an der Formulierung der
Probleme mitbeteiligt.

«Wir wollen nicht
Parolen verkünden,
sondern den
gesellschaftlichen Diskurs
ermöglichen» (Max
Keller in seinem Büro
beim NW-Gespräch).

321



WS: Also genau nach der Methode, die
Paulo Freire in seiner «Pädagogik der
Unterdrückten» entwickelt hat.
MK: Es ist ja auch kein Zufall, dass Paulo
Freire 1972 hier im grossen Saal der
Akademie auf ein ganz grosses Echo

gestossen ist. Ausgehend von seinem

Vortrag haben wir versucht, diese
Methode zu praktizieren und weiterzudenken.

Wir waren etwa sechs bis acht Leute,

die sich regelmässig mit italienischen
Fremdarbeitern in der Glashütte Bülach
trafen. Wir fragten nach den Themen,
die sie wirklich beschäftigten, wir redeten

nur italienisch, um nicht eine sprachliche

Machtposition auszunützen. Die
dabei gemachten Erfahrungen haben wir
nachher auf unsere übrige Arbeit
übertragen.

WS: Es heisst, der Trend zu
Kurzveranstaltungen sei unumkehrbar. Der
«offene Denkort» Paz beweist das

Gegenteil. Auch zwei- und mehrtägige
Veranstaltungen sind bei Euch gut besucht.

Liegen die Gründe dafür in dieser
beharrlichen Basisarbeit?
MK: Die Paz hat immer mit verschiedenen

Veranstaltungsgefässen gearbeitet.
Die Besucherzahl hängt nicht davon ab,
ob die Veranstaltungen kurz oder lang
sind. Ich kann bei uns jedenfalls keinen
Trend zu Kurzveranstaltungen feststellen.

Kern unseres Angebotes sind nach
wie vor mehrtägige Kurse und Tagungen.

Damit wollen wir Fastfood-Infor-
mationen und angehängte 10-Minuten-
Diskussionen vermeiden. Es geht nicht
darum, die Leute zu instruieren, sondern
sie einzubeziehen. Die Anwesenden sollen

wirklich miteinander ins Gespräch
kommen, um unterschiedliche Meinungen

und Erfahrungen auszutauschen.
Wir wollen auch nicht Parolen verkünden,

sondern den gesellschaftlichen
Diskurs ermöglichen. Es gibt genug Leute,
die sehen: Dieses Angebot ist a) notwendig

und b) spannend.
Die Leute sollten nach einer

Veranstaltung nicht dasselbe im Kopf haben

wie vorher. Wenn nur ein «alter Text»
memoriert wird, dann lohnt sich das

nicht, es muss während einer Tagung
ein «neuer Text» geschrieben werden.

Ich war als Linker etikettiert
WS: Deine Wahl zum Direktor der Paz

war 1975 nicht unumstritten. Wenn ich
mich richtig erinnere, bist Du damals
mit einer Stimme Mehrheit gewählt
worden. Und heute kann man sich die
Paz ohne Deine umsichtige, konzise,
kirchlich und sozial engagierte Führung
gar nicht mehr vorstellen. Was waren
die Einwände, die gegen Deine Wahl
vorgebracht wurden?
MK: Der damalige Vorstand, der auch
sehr unterschiedlich zusammengesetzt
war, hatte es nicht leicht. Meine beiden

Vorgänger waren Priester. Jetzt ging es

um die Frage, ob man die Direktion der
Paz einem nichtordinierten Theologen
übertragen wolle. Hinzu kam, dass ich
Gründungs- und Redaktionsmitglied der
Zeitschrift «Für eine offene Kirche» war,
was einige Vorstandsmitglieder nicht
akzeptieren konnten.

Ich habe damals auch eine Umfrage
gemacht über das Ausländerstimmrecht
in kirchlichen Angelegenheiten und war
erstaunt, wie viel Emotionen nur schon
diese journalistische Recherchierarbeit
ausgelöst hatte. Ich war auch Mitglied
der Synode 72 und wurde dem progressiven

Flügel der katholischen Kirche
zugerechnet.

WS: Nicht ganz zu Unrecht.
MK: (Lacht.) Zu Recht, denk ich. Schon
nach meiner Wahl zum Studienleiter war
ich ganz unbefangen an meine Arbeit
gegangen. Ich hatte das Leitbild ernst

genommen und aktuelle Probleme, die
auch kontrovers diskutiert wurden,
aufgegriffen. So kamen Tagungen zustande,

die im Vorstand einigen Ärger
auslösten. Ich erinnere mich an Tagungen
über marxistische Religionskritik mit
Konrad Farner, über Militärverweigerung

aus politischen Gründen oder über

322



die Wirtschaftsbeziehungen Schweiz-
Südafrika. So war ich ganz klar als Linker

etikettiert. Dass die Wahl im
Vorstand aber so knapp ausfallen würde,
hat mich dann doch überrascht.

WS: Der Heilige Geist begnügt sich auch

mit einer Stimme Mehrheit.
Ich mag mich auch an eine Tagung

über Chile nach dem Putsch 1973
erinnern, der im konservativen katholischen
Milieu mit Wohlgefallen aufgenommen
wurde. Eine weitere Tagung ist mir in
Erinnerungen, wo wir das «hohe C» der
CVP ideologiekritisch hinterfragten.
MK: Hinzu kamen mehrere Tagungen
über die Mitbestimmung der arbeitenden

Menschen in der Wirtschaft.

Das Starren auf den Bildungsmarkt
macht blind für gesellschaftliche
Entwicklungen
WS: In den yoer Jahren hast Du jeweils
im Januar zu einer Tagung «Erwachsenenbildung

aufgesellschaftliche
Veränderung hin» eingeladen. Wir durften bei
dieser Gelegenheit unsere Visionen und
Utopien austauschen. Inzwischen stellst
Du in einem Deiner jüngsten Jahresberichte

nüchtern fest: «Die Gräben sind
tiefer geworden zwischen denen, die
haben, und denen, die nicht dazugehören.»

Und der neoliberale Mainstream
scheint das ganz normal zu finden.
MK: Die Bildungsarbeit war schon
damals keine leichte Aufgabe. Wer in der

Erwachsenenbildung, in der Publizistik,
in Parteien und Gewerkschaften oder in
entwicklungspolitischen Organisationen
auf der progressiven Seite tätig und
gefordert war, sollte an diesen Januar-
seminarien Gelegenheit erhalten, über
seinen engeren Kreis hinaus Meinungen
und Erfahrungen zu hören und zu
diskutieren. Wir haben immer auch Texte
gelesen und ganz munter miteinander
gestritten. Kurz: Es ging darum, sich Zeit
zu nehmen und sich zu vergewissern, auf
was es eigentlich ankommt in der
Arbeit, in der wir drinstecken.

Ich bedaure, dass es heute so etwas
nicht mehr gibt. Die Kolleginnen und
Kollegen arbeiten bis zur Erschöpfung,
aber finden kaum Zeit, solche Dinge in
Ruhe zu bedenken. Die Gefahr wird
grösser, dass gesellschaftliche Entwicklungen

nicht rechtzeitig gesehen werden.

WS: Ist das nur ein Zeitproblem oder
auch ein Konkurrenzproblem?
MK: Es ist beides. Die Kolleginnen und
Kollegen müssen mehr Zeit für
Nebensächliches aufwenden, sei es für
Administratives oder sei es, um das notwendige

Geld zu beschaffen. Sie werden
aufgerieben. Dann gibt es aber auch den

Konkurrenzkampf, in dem viele
miteinander stehen. Darüber, über das
Verhältnis zueinander, über Konkurrenz und
Inspiration, wird eigentlich nicht geredet.

Auch in der Praxis ist die
Zusammenarbeit schwächer geworden. Es

braucht eben mehr Zeit, wenn zwei
Institutionen zusammen etwas organisieren,

als wenn eine Institution etwas
allein macht. Hinzu kommt, dass die
Institutionen sich heute in verschiedene

Abteilungen auffächern und Programme
anbieten, die auch andere gemacht
haben und noch machen. Deshalb ist es

weniger interessant zusammenzuarbeiten.

WS: Meine Frage nach der Positionierung
Eurer Arbeit inmitten des neoliberalen
Mainstreams zielt auch aufeine gewisse
Hilflosigkeit angesichts einer
gesellschaftlichen Veränderung, die wir uns
in den yoer Jahren so nicht vorgestellt
haben. Da kommt Ihr jedes Jahr mit
Hunderten von MultipHkatorinnen und-

Multiplikatoren zusammen - und trotzdem

läuft der Trend an Euch vorbei.
MK: Ich stelle aber auch fest, dass es heute

im Bildungsbereich weniger Kolleginnen

und Kollegen gibt, die ihre Arbeit
auf dem Hintergrund der gesellschaftlichen

Entwicklungen reflektieren. Sie

starren nur auf den Bildungsmarkt und
fragen: Was zieht, damit genügend Leu-

323



te kommen? Sie überlegen nicht: Was ist
meine Aufgabe? Wozu ist meine Institution

da?

WS: Sind sie vom «süssen Gift» des

Neoliberalismus angesteckt?
MK: Sie leben in unserer Zeit und sind

weniger offen für diese Fragen.

Wer marktgläubig ist, kann sich nicht
auf dass Christentum berufen
WS: Als Sozialethiker beharrst Du auf
einer «Klärung der verbindlichen
Normen, welche die Grundinstitutionen
(Wirtschaft, Arbeit, Familie, Recht,
Staat) gestalten, in den sich menschli-

jjAa^wsaWM
Ose

aï

WJ"'!» j—MM

1
«SSEK

Sfammmm

MI
HÉ

Is «

ra

£¦¦¦

B
«/c^ 6m schwer
enttäuscht über die

Entwicklung der
katholischen Kirche
in der Schweiz»

(Bilder: W. Spieler).

ches Leben und Zusammenleben
vollzieht» (Jahresbericht 2002). Die
tonangebenden Neoliberalen undNeokonser-
vativen im poHtischen Bürgertum
lehnen sozialethische Prinzipien wie «soziale

Gerechtigkeit» oder «Solidarität»
rundweg ab. Und sie tun es oft erst noch
im Namen ihres «Christentums». Wie
geht die Paz mit diesen Anders-, sprich:
Marktgläubigen, um?

MK: Im Namen des Christentums wurde
schon vieles gerechtfertigt. Ich würde
widersprechen und sagen: «Ihr könnt
marktgläubig sein, aber nicht im Namen
des Christentums. Und seid so ehrlich
und sagt, dass das auch ein Bekenntnis
ist! Ihr müsst Euch aber auf die Diskussion

mit anderen Überzeugungen
darüber einlassen, was ein humanes
Zusammenleben, eine humane Gestaltung
der Gesellschaft heisst.» Wir kommen
um die Diskussion darüber, was eine

gerechte Gesellschaft ist, nicht herum.

WS: Nur kannst Du das denen kaum je
sagen, weil sie an Euren Tagungen durch
Abwesenheit glänzen.
MK: Das ist ein Grundproblem, aber kein
neues Problem. Es gibt Menschen, die
bereit sind, ihre Position dazulegen. Und
es gibt andere, die sich der Diskussion
aus Prinzip entziehen. Wenn dieser
Dialog nicht mehr gelingt, ist letztlich auch
die Demokratie gefährdet.

WS: FÀne der grossen Aufgaben, die sich
die Paz unter Deiner Leitung gestellt hat,
ist die Integration von in der Schweiz
lebenden Menschen ohne roten Pass. Ihr
habt immer wieder gut besuchte Tagungen

zur Migrations- oder Asylpolitik
durchgeführt. Du selbst warst Präsident
der Zürcher Arbeitsgemeinschaft für
Ausländerfragen. Aber die Fremden-

feindlichkeit in diesem Land nimmt zu.
Auch hier stelle ich die Frage: Kommen
die «falschen» Leute an solche Tagungen?

MK: Was kann eine Tagung bewirken,
und wozu ist sie da? Eine Tagung kann
nicht die politische Grosswetterlage
bestimmen. Das ist nicht im Möglichkeitsbereich

einer Akademie. Akademien sind
kleine Institutionen. Sie können nicht
mehr als den gesellschaftlichen Diskurs
fördern. Das haben wir in der Ausländer-

und Asylpolitik beharrlich getan.
Gelungen ist etwas Wichtiges: Wir bringen

Ausländer/innen und Schweizer/
innen zusammen, die sich in diesen Fra-

324



gen engagieren, sei es in Organisationen
oder in Behörden, und die durchaus nicht
gleicher Meinung sind, sondern auch
miteinander streiten.

Die zunehmende Fremdenfeindlichkeit
ist nicht nur das Ergebnis der Politik

der svp, sondern auch das Ergebnis der

von verschiedenen Parteien
mitzuverantwortenden Politik der Entsolidarisierung

und der fehlenden Zukunftsperspektiven

für eine wachsende Zahl von
Menschen in der Schweiz. Demgegenüber

haben wir versucht, wichtige
Positionen in der Ausländerpolitik öffentlich

zu machen. Ich bin immer wieder

erstaunt, wie viel gute Arbeit nicht
wahrgenommen wird. Vor allem die Kirchen
haben mit ihren Hilfswerken ganz
exzellente Positionen zur Ausländerpolitik
erarbeitet. Aber diese sind selbst in der
kirchlichen Öffentlichkeit nicht bekannt.

Die Stimme der Kirche ist wenig
gefragt...
WS: Vielleicht sollten mehr Zeichen
gesetzt werden. Wenn der Abt von
Einsiedeln die willkürliche Einbürgerungspraxis

im Kanton Schwyz in einem offenen

Brief anklagt, dann hat das mehr

Wirkungals jedes Positionspapier. Aber
auch die Gewährung von Kirchenasyl
ist ein Zeichen gegen den Trend.
MK: Ja, aber die Kirchenleitungen sollten

auch nachhaltig zu ihren Positionen
stehen. Während meiner Mitgliedschaft
in Justitia et Pax war ich immer wieder

erstaunt, wie nervös Bischöfe reagierten,
wenn eine Volksabstimmung nicht so

ausfiel, wie das, was ihre Kommission
vertreten hatte. Sie fürchteten um den

Verlust ihrer Autorität, anstatt dranzu-
bleiben. Das ist die Frage einer überlegten

Öffentlichkeitsarbeit.

WS: Es gäbe auch noch andere
sozialethische Positionen der Weltkirche, die
mehr oder weniger totgeschwiegen werden.

Es passiert auf katholischer Seite

etwas Ähnliches wie bei reformierten
Kirchenleitungen, denen die Kapitalis¬

muskritik des Reformierten Weltbundes
so peinlich ist, dass sie sich gar nicht erst
damit befassen.
MK: In der katholischen Kirche kommt
dazu, dass das Gewicht von sozialethischen

Aussagen der Kirchenleitungen
dauernd im Abnehmen ist. Sie haben sich

so selektiv auf einige wenige Aussagen
beschränkt, dass die Öffentlichkeit nichts
anderes mehr erwartet und auf anderes
kaum mehr hört. Die Stimme der Kirche
ist weniger gefragt als vor 20 Jahren und
wird noch weniger gehört.

WS: Du schreibst in Deinem letzten
Jahresbericht, die Paz hätte der Aktualität
«nicht nachrennen» müssen: «In einer
Zeit, in der sowohl das Verhältnis zum
Judentum und zum Islam als auch die

Auswirkungen der Religionen auf
Gewalt und Frieden zur Tagespolitik
gehörten, hatte der interreligiose Dialog
und die interkulturelle Begegnung einen

wichtigen Platz im Programm der
Akademie.» 2003 war auch das Jahr der
gescheiterten Anerkennung anderer
Religionsgemeinschaften im Kanton
Zürich. Je «christlicher» die Leute geprägt
waren, umso wuchtiger haben sie die

damaligen Kirchenvorlagen verworfen,
je «laizistischer», umso eher haben sie
diese angenommen. Was ist da passiert?
MK: Für das laizistische Elektorat war
das eine Frage der Gerechtigkeit, der
Gleichbehandlung. Punkt! Das christlich
geprägte Elektorat fragte sich, was es von
den Musliminnen und Muslimen, aber
auch von den Jüdinnen und Juden halten
solle. Diese Christinnen und Christen
sind in den Religionsunterricht gegangen.

Was haben sie dort gelernt? Was
haben sie über die Juden gehört? Haben
sie über die Muslime überhaupt etwas
gehört? Ich vermute, sie haben zum Teil
Vorurteile gehört, oder sie haben nichts
gehört. Das deutliche Wort der
Kirchenleitungen vor der Abstimmung konnte
dagegen nichts ausrichten.

Nach dieser Abstimmung sollten die

Kirchenleitungen sich fragen: Wo sind

325



Begegnungen zu fördern, wo ist die
Zusammenarbeit zu stärken, in welchen
Gemeinden sind interreligiose Gottesdienste

zu veranstalten? Wenn die
Kirchen den Menschen nicht andere

Erfahrungen vermitteln, dann ziehen die
Parolen, die sich als Vorurteile in den Köpfen

festsetzen.

WS: Anders gefragt: Wie bringt man die
«Dämonen» zum Schweigen?
MK: Ich liebe den Ausdruck nicht. Er

suggeriert, dass Leute, die sich anders

positioniert haben, von bösen Geistern
besessen sind. Die Frage ist: Wie bringt
man Andersdenkende und Andersfühlende

zu anderen Einsichten? Wer hilft
ihnen, die Ausschnitte der Realität, die
über die Medien vermittelt werden, zu
interpretieren? Dazu brauchen wir das
Weihwasser nicht. Es muss in den
Gemeinden etwas geschehen. Vor allem in
der Zusammenarbeit in schulischen und
sozialen Fragen bekommen die
Musliminnen und Muslime ein Gesicht.

und als ethische Referenzinstanz
zunehmend uninteressant
WS: «Friedensethik» war und ist ein
weiterer Schwerpunkt Deiner Tätigkeit.
Die Reisen, die Ihr vor dem Fall der
Mauer nach Berlin organisiert habt, dienten

dem Dialog zwischen Ost und West,
dem «Wandel durch Annäherung».
Seither dominiert die Pax Americana,
der die Paz eine eigene Tagung gewidmet

hat, die wir im Novemberheft 2003
der NW dokumentieren durften.
MK: Ich habe im Frühling diese Tagung
fortgesetzt. «Bedingungen für den Frieden

im Nahen und Mittleren Osten»
hiess das Thema. Im ersten Teil
analysierten wir die Folgen des Irakkrieges,
im zweiten Teil stand der Begriff des

«gerechten Friedens» zur Diskussion. Ich
habe einen jungen Sozialethiker gefunden,

Jean-Daniel Strub, der an dieser

Frage arbeitet. Sie müsste im Kontext
des Nahen und des Mittleren Ostens
weiter entwickelt werden.

WS: ln den USA debattieren kirchliche
Amtsträger, ob sie einen Politiker, der
wieJohn Kerry für die Straflosigkeit des

Schwangerschaftsabbruchs eintritt, vom
Empfang der Eucharistie ausschliessen
sollen. Wer den Bush-Krieg gegen den
Irak unterstützt, hat solche Schwierigkeiten

nicht zu befürchten. Wäre das

nichtauch einmal ein Thema für die Paz?

MK: (Lacht.) Themen gibt es noch viele
für die Paz. Aber es stimmt natürlich:
Wenn ich eine Umfrage über die
Moralvorstellungen der katholischen Kirche
machte, dann würden die Leute sagen,
sie sei gegen den Schwangerschaftsabbruch

und gegen die staatliche Anerkennung

homosexueller Partnerschaften.
Das ist nicht zufällig. Ich vermute, die
vatikanische Führung habe ziemlich
resigniert eingesehen, dass ihr Einfluss in
moralischen Fragen immer kleiner wird.
Nun will sie zwei, drei Dinge festhalten,
von denen sie meint, dass sie sich noch
staatlich kontrollieren liessen. Sie macht
daraus die Grundlagen, um die es geht,
und verwendet ihre kirchlichen Machtmittel,

um «christliche Politiker/innen»
einzuschüchtern. Das Vorgehen führt
natürlich zu einem Verlust an
Glaubwürdigkeit. Als ethische Referenzinstanz
ist die katholische Kirche zunehmend
uninteressant für die Menschen. Die
wirklich entscheidenden Fragen haben
hier kein Gewicht mehr. Das ist das

Ärgernis.

«Volk Gottes» ist ein entscheidender
Kirchenbegriff
WS: Du hast vorhin festgestellt, dass die

Bischöfe ängstlich reagieren, wenn das

Volk nicht ihren Abstimmungsparolen
folgt. Innerhalb der Kirche scheinen sie
nicht so sensibel zu sein, wenn das Volk
ihren Weisungen kein Verständnis
entgegenbringt. Der Begriff des «Volkes
Gottes» ist noch immer unabgegolten.
Mir scheint, dieser Kirchenbegriff treibe
Dich um, seit Du darüber eine Dissertation

geschrieben hast, die 1970 im
Benziger Verlag erschienen ist. Ich hatte das

326



Vergnügen, in der von Dir präsidierten
Kommission der Churer Synode 72 über
«Kirche im Verständnis des Menschen

von heute» an einer Vorlage über die

Demokratisierung der katholischen Kirche

mitzuarbeiten. Wenn ich die
seitherige Entwicklung betrachte, dann
komme ich mir reichlich düpiert vor. Ich
denke, dass es Dir nicht anders geht.
MK: «Volk Gottes» ist ein ganz entscheidender

Kirchenbegriff, der mich nie mehr
verlassen hat. Wir sollten ihn unbedingt
wieder fruchtbar machen. Vieles von
dem, was ich an der Akademie gemacht
habe, liegt genau auf dieser Linie, wie
ich Kirche verstehe.

Die «Synode 72» war ein auf mehrere

Jahre angelegtes eigenständiges Reformprojekt

des Bistums Chur innerhalb des

gleichnamigen Projekts der Kirche
Schweiz. Die meisten, die sich an diesem

Projekt engagiert hatten, wollten nicht
einen Umsturz, aber sie wollten Reformen,

die bald realisiert würden. Wo die

Zustimmung des Vatikans erforderlich

war, hat der Bischof den Auftrag bekommen,

sich um diese Zustimmung zu
bemühen. Das wurde nie realisiert.

WS: Wir wollten z.B. von Rom die

Zustimmung zur Volkswahl der Bischöfe
erreichen. Da uns bewusst war, dass dazu
ein längerer Prozess erforderlich wäre,
hat die Synode dem damaligen Churer
Bischof Johannes Vonderach den Auftrag

erteilt, seine Nachfolge nur im Konsens

mit dem Volk Gottes zu regeln.
MK: Hat er nicht gemacht. Man sollte
diese Texte wieder zur Hand nehmen
und lesen, was da alles beschlossen oder

empfohlen wurde. Ich habe das vor ein

paar Tagen wieder gemacht und festgestellt,

dass der Bischofvon Chur alle diese

Texte approbiert hat. Sie sind also

rechtskräftig. Die Realität sieht ganz anders

aus. Ich sage es ganz deutlich: Ich bin
schwer enttäuscht über die Entwicklung
der katholischen Kirche im Bistum Chur
und in der Schweiz seit 1972. Es kommt
auch nicht von ungefähr, dass sich die

katholische Kirche in der Schweiz und
im Bistum Chur nicht mehr in einem

guten Zustand befindet.

WS: Wie geht es weiter mit der Paz? Ein
neuer Ort ist im Gespräch. Es kommt
aber auch ein neuer Direktor. Und es

gibt vermutlich Kreise, die ganz gern auf
den Moment warten, wo sie mit Geld
und Einfluss die Paz disziplinieren könnten.

Was überwiegt: die Sorge oder die
Zuversicht?
MK: Es ist klar, dass ein solcher Wechsel
in der Direktion zu Änderungen und
Begehrlichkeiten führt, vor allem wenn
der bisherige Direktor sein Amt so lange
ausgeübt hat. Das ist das eine. Das zweite

aber ist, dass die Trägerschaft Ende
letzten Jahres ein Konzept angenommen
hat, bei dem es nicht nur um die
Möglichkeiten eines anderen Ortes, sondern
auch um den Inhalt geht. Das Profil der
Paz wird so definiert: Sie ist eine wichtige

Stimme der katholischen Sozialethik.
Von der Paz sollen weiterhin thematische

Impulse und innovative Denkansätze

für die Gesellschaft ausgehen. Ich
gehe davon aus, dass eine Trägerschaft,
die ein solches Konzept verabschiedet,
alles daran setzen wird, es auch zu
verwirklichen. Von daher bin ich zuversichtlich.

Wie allerdings die Realität aussehen

wird, das werden wir vielleicht in
drei Jahren wissen.

NW: Ein guter Grund, uns in dreiJahren
wieder zu einem NW-Gespräch zu treffen.

Herzlichen Dank, Max Keller, und
alles Gute für Dich und Deine weiteren
Pläne. •

327


	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Max Keller : Akademien sollen "neue Texte" schreiben

