
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 10

Artikel: NW-Gespräch von Willy Spieler mit Michel Bollag und Hanspeter Ernst :
das Reich Gottes ist uns allen gemeinsam

Autor: Spieler, Willy / Bollag, Michel / Ernst, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der «Judenmission» zum Hören
auf das Judentum
Willy Spieler: Das Zürcher Lehrhaus
feiert in diesem Oktober 2004 seine ersten

10 Jahre. Es ist das junge Kind einer
alten Institution, der «Stiftung für Kirche

und Judentum», die mit 175 Jahren
ein weiteres Jubiläum begehen kann. Sie

hiess ursprünglich «Verein der Freunde
Israels», später und bis 1973 «Schweizerische

Evangelische Judenmission».
Was hat diese Stiftung dazu gebracht,
das Eehrhaus zu gründen?
Hanspeter Ernst: Die «Freunde Israels»
haben das Judentum in einer Zeit positiv

zur Kenntnis genommen, als es von
den Kirchen entweder nicht beachtet
oder als massa damnata (verdammte
Masse) verurteilt wurde. Sie haben auch

zur Kenntnis genommen, dass es Jüdinnen

und Juden gibt, denen es schlecht
geht. Anliegender «FreundeIsraels» war,
den Juden «dem Fleische nach» zu helfen.

WS: Sie also materiell zu unterstützen?
HE: Das Fragwürdige war natürlich, dass

man hoffte, die Jüdinnen und Juden mit
solcher Hilfe zum Messias Jesus bekehren

zu können. Noch 1942/43 hatte die

Appenzeller Zeitung demgegenüber die

Frage gestellt, ob Jüdinnen und Juden
überhaupt konvertieren könnten, ob sie

nicht so «andersartig» seien, dass eine
Konversion verlorene Mühe sei. Im
Zweiten Weltkrieg wollten die «Freunde

Israels» anfänglich nur den
Judenchristen helfen. Diese wurden jedoch
genauso verfolgt wie die Juden, zu
denen sie ja per Dekret wieder gemacht
wurden. Darauf hat man sich entschieden,

allen Jüdinnen und Juden zu
helfen...

WS: ...ob getauft oder nicht...
HE: Ja. Im berühmten «Weihnachtsbrief»
des Schweizerischen Evangelischen
Hilfswerkes für die Bekennende Kirche
in Deutschland (zu dem auch die Freunde

Israels gehörten) von 1942 wurde die

NW-Gespräch von Willy Spieler mit Michel Bollag
und Hanspeter Ernst

Das Reich Gottes ist uns
allen gemeinsam

Das Zürcher Lehrhaus feiert demnächst sein 10-jähriges
Bestehen. Der Redaktor hat das Jubiläum zum Anlass

genommen, mit den beiden Leitern des Lehrhauses, Michel
Bollag und Hanspeter Ernst, das folgende Gespräch zu
führen. Er hat sie nach den Grundlagen ihres jüdisch-christlichen

Dialogs befragt, auch nach dessen beabsichtigter
Erweiterung um einen Trialog mit dem Islam. Ferner wollten
wir wissen, inwiefern die religiös-soziale Tradition innerhalb

des Judentum - von Martin Buber über Margarete
Susman bis Herman Levin Goldschmidt - im Lehrhaus ein
Heimatrecht gefunden hat. Wie politisch darf es, muss es

sein oder werden? Vor Übernahme der Leitung des
Lehrhauses war Michel Bollag Rabbinatsassistent und Rektor
der Religionsschule der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich,
Hanspeter Ernst Forschungsbeauftragter am Institut für
jüdisch-christliche Forschung in Luzern. Das Gespräch hat
am 20. September im Zürcher Lehrhaus stattgefunden. Red.

307



tó

m

m
Michel Bollag:
«Manchmal kämpfen

diejenigen, die
nicht glauben, mehr
um das Reich Gottes
als die Frommen».

Schuld der Kirchen an der Judenverfolgung

unter dem Nationalsozialismus
teilweise anerkannt und bekannt. Der
Brief folgte der Kritik der Bekennenden
Kirche und war von Oskar Farner
zusammen mit dem Flüchtlingspfarrer Paul

Vogt verfasst worden. Es gab darin zwar
noch den zweideutigen Passus, wonach
die Juden Jesus nicht als Messias
anerkennen würden. Aber der Brief war den¬

noch ein wichtiger
Schritt nach vorn,
den lange nicht
alle nachvollziehen

konnten. So

wurde der Brief
sowohl vom Zürcher

Kirchenrat als

auch vom
Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbund

aus
unterschiedlichen Gründen

abgelehnt,
einer davon war,
dass es nicht Sache

der Kirche sei, sich
bei den Juden und
Jüdinnen zu
entschuldigen.

Nach dem Krieg kam es zur
Namensänderung des Vereins auf Antrag von
Pfarrer Robert Brunner, der dabei nicht
an eine aggressive Mission dachte und

später präzisierte, dass «Judenmission»
zunächst und vor allem die Mission an
der eigenen Kirche sein müsse. In den

70er Jahren unter Kurt Hruby, einem

Juden von Geburt und späteren
katholischen Priester, hat sich das Verhältnis
sehr entspannt. Sein Nachfolger Pfarrer
Martin Cunz meinte, es tue jetzt Not,
dass wir auf das Judentum hören sollten.

So reifte die Idee vom Lehrhaus langsam

heran. Hier sollte nicht über das

Judentum berichtet, sondern vom Judentum

selbst gelernt werden. Das Bild, das

Martin Cunz geleitet hat, war Jesus im
Tempel, sein Umgang mit den Schriftgelehrten.

Bereichernder Austausch mit anderen
Religionsgemeinschaften
WS: Michel Bollag, Du vertrittst die
jüdische Seite im Lehrhaus. Kannst Du
etwas zu Deiner Biographie sagen und
wie Du dazu gekommen bist, zusammen
mit einem christlichen Theologen,
zunächst mit dem eben erwähnten
Martin Cunz, der vor einem Jahr gestorben

ist, das Lehrhaus zu leiten?
Michel Bollag: Ich bin in der Deutschschweiz

geboren und in der welschen
Schweiz aufgewachsen, Jude und Bürger

von Lengnau. Ich führe schon lange
den Dialog mit verschiedenen
Identitätsbestandteilen in mir selbst. Der Vater ist
Deutschschweizer, die Mutter deutsche

Jüdin, die aber bis heute nur französisch
mit mir spricht. Wir haben die jüdische
Tradition sehr intensiv gelebt, wenn auch
nicht in einem orthodoxen Sinne. Ich
wollte dann in der Pubertät mehr über
diese Tradition wissen, bin nach Israel

gegangen und habe da einen orthodoxen,

auch national-religiösen Lebensweg
für mich gewählt.

Als ich später in die Schweiz
zurückgekehrt bin, haben sich die anderen
Identitätsbestandteile wieder zurückgemeldet.

Ich studierte Pädagogik, Psychologie

und Philosophie an der Uni
Zürich. Durch meine Arbeit im
Religionsunterricht der Israelitischen Cultusge-
meinde, als Sigi Feigel ihr Präsident war,
rutschte ich in die Öffentlichkeitsarbeit
der Gemeinde hinein, lernte Martin Cunz
kennen und habe begonnen, mit ihm
intensiv dialogisch zu arbeiten. Das
Reflektieren über religiöse Fragen zusammen

mit religiösen Menschen aus anderen

Religionsgemeinschaften wurde für
mich eine grosse Bereicherung.

WS: Wir führen dieses Gespräch im Lehrhaus,

einem schönen Gebäude mit Blick
aufZürich. Wie seid Ihr zu diesem Haus
gekommen?
MB: Das Haus ist eine Schenkung. Die
Familie, die hier wohnte, war mit der
Familie von Pfarrer Paul Vogt befreun-

308



det. Die Eigentümerin hat sich überzeugen

lassen, dass so das Haus einem
sinnvollen Verwendungszweck zugeführt
würde, wenn sie altershalber nicht mehr
hier wohnen könnte. Sie hat es dann der

Stiftung geschenkt. Die Stiftung hat mit
ihrem eigenen Vermögen die Renovation

und den Anbau eines Pavillons für
unsere Kurse finanziert.

«Jüdischer werden»
WS: Hanspeter Ernst, Du bist katholischer

Theologe und arbeitest in diesem

von der reformierten Landeskirche

mitgetragenen Projekt. Kürzlich hast Du in
Anlehnung an Dorothée Solle geschrieben:

«Vielleicht müssten Christinnen
und Christen jüdischer werden» (lamed
1/04). Dein Werdegang versteht sich ja
wohl auch nicht von selbst?
HE: Ich staune ja selbst darüber (lacht).
Ich habe einmal Theologie studiert mit
der Absicht, in den kirchlichen Dienst
einzutreten und Priester zu werden. Das
hat der liebe Gott glücklicherweise
verhindert, indem er mir immer wieder
anderes zu tun gab. Nachdem ein Freund

von mir tödlich verunglückt war, habe
ich seine Stelle in der Missionsgesellschaft

in Immensee übernommen. Ich
wurde dabei älter und stellte mir immer
mehr Fragen über die katholische
Kirche, ihr Ämterverständnis usw. Dann
suchte Clemens Thoma, Professor für
Judaistik an der Theologischen Fakultät

Luzern, einen Assistenten. Ich selbst
hatte schon während des Studiums ein
Jahr in Jerusalem verbracht. Mein
Studienjahr in der Mission Abbey, einer
Benediktinerabtei, wurde auch von der
Luzerner Fakultät anerkannt. Ich bin
dann noch länger geblieben, um die
hebräische Sprache besser zu erlernen. Bei
Thoma habe ich schliesslich eine Dissertation

geschrieben. So bin ich immer
mehr ein Grenzgänger geworden.

Ja, Dorothée Solle hat mir nach
einem Gottesdienst im Grossmünster
gesagt, sie werde immer jüdischer. Das
Christentum sei so sehr auf Jesus Chris¬

tus zentriert, dass alles andere, auch die

ganze Schöpfungstheologie, unwichtig
erscheine. Entgegen dieser christo-
zentrischen Engführung bedeute «jüdischer

werden», die ganze messianische

Komponente des Christentums neu zu
überdenken.

WS: Was ist das Lehrhaus heute? Ein
Treffpunkt für den interreligiösen Dialog,

um Vorurteile zu überwinden und
Grenzen zu sprengen, heisst es in Eurem
Selbstporträt. Wo aber Hegen die religiösen,

die theologischen Wurzeln Eurer
interreligiösen Arbeit?
MB: Im Sinne von Emmanuel Lévinas ist
für mich die Wurzel dieser Arbeit die

Anerkennung des

andern, so wie er
ist. Die Thora ist
auch eine Lehre
dieses Respekts. Es

gibt zwar eine
permanente

Auseinandersetzung

zwischen den
universalistischen und
den partikularisti-
schen Aspekten der
Thora...

*«=»•WS: Was meinen
diese beiden
Aspekte oder Pole?

MB: Die Thora
beginnt mit der
Schöpfungsgeschichte,

mit einem Adam. Sie beginnt
nicht mit dem Epos des eigenen Volkes,
das ist einmalig. Die partikulare
Geschichte des eigenen Volkes beginnt erst
mit Abraham im 12. Kapitel der Bibel.
Die Bewahrung der Eigenständigkeit ist
nicht Selbstzweck jüdischer Existenz.
Dieser erfüllt sich vielmehr in der
Heiligung des göttlichen Namens durch
«Recht tun, Güte lieben und besonnen

gehen mit Deinem Gott» (Micha 6,8).
Diese Forderung richtet sich auch an
jeden Menschen und deshalb müssen wir

Hanspeter Ernst:
« Wo sonst gibt es

einen Gott, der den
Schrei eines
unterdrückten Volkes
hört?».

309



in einem globalen Kontext für diese

Forderung einstehen. Durch unsere
schwierige Geschichte als Minderheit
haben wir dieses Universalistische jedoch
immer mehr verlernt. Der Kampf um das

Gleichgewicht der beiden Komponenten
- die partikularistische und die
universalistische - darf jedoch nicht aufhören.
Einerseits geht es darum, sich selbst zu
sein, anderseits darum, die Botschaft
weiterzugeben. Gerade in einer Zeit der
Kommunikation wäre es fatal, wenn das

Judentum seine Lehre, die ja letzten
Endes eine gesellschaftspolitische Relevanz

hat, nicht in die interreligiöse
Diskussion einbringen würde.
HE: Ich gehe davon aus, dass Jesus ein
Jude war und seinen jüdischen Glauben
gelebt hat. Ich glaube auch, dass Jesus

irgendwann einmal wieder ins jüdische
Volk zurückgeholt wird. Wie es schon
das Lukas-Evangelium mit Jesu Auftritt
in der Synagoge zeigt. Das Judentum
heute ist eine Verwirklichung des Judentums

wie das Christentum eine Verwirklichung

des Judentums ist, das vor dem

Judentum liegt. Es geht darum, sich im
Spiegel des andern anzuschauen. Ganz
entscheidend ist für mich sodann der
gemeinsame jüdisch-christliche Glaube
an den Gott, der das Schreien seines
unterdrückten Volkes hört. Wo sonst in
der Antike gibt es einen Gott, der den
Schrei eines Volkes hört?

Messianismus in kleinen Schritten
WS: Dieser Exodusgott prägt ja auch die

Theologie der Befreiung. Ein Befreiungstheologe

avant la lettre war Leonhard
Ragaz, der gegen Ende seines Lebens

ebenfalls meinte, er denke immer
jüdischer. Als erster christlicher Theologe
hat er die Judenmission abgelehnt, und
das schon 1921 in seinem Vortrag
«Judentum und Christentum». Hier erkennt
er im Glauben an das verheissene Reich
Gottes das gemeinsame Erbe der beiden

Religionen. «Die Seele des Judentums»,
sagt Ragaz, «ist der Messianismus, das

heisst, die Hoffnung auf die Gottes¬

herrschaft aufErden, welche Gerechtigkeit,

Frieden und Güte bringt und die
Erlösung aller Kreatur schafft». Ich
meine, hier liege auch eine gemeinsame
Grundlage für ein jüdisch-christliches
Lehrhaus.
MB: Das kann ich so für mich gelten
lassen. Die Problematik des Wortes
«Messianismus» ist heute eine andere,
da der Begriff mit Fundamentalismus
negativ konnotiert wird. Ich versuche,
den Messianismus in kleinen Schritten
zu realisieren, aber er darf nicht zur
Utopie werden, die sich von den konkreten

Realitäten entfernt. Das war immer
in der jüdischen Geschichte auch eine
Gefahr, die aus einer pessimistisch
beurteilten Situation der Hoffnungslosigkeit
sich ergab.

WS: Ragaz hatte den christlichen
Kirchen seiner Zeit vorgeworfen, dass sie

zwar den Messias verkündigten, nicht
aber auch den Messianismus: das «Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit für die
Erde». Inzwischen haben die Grundwerte

von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung in die

Erklärungen der christlichen Kirchen Eingang
gefunden. Trotzdem verhalten sich die
Kirchen in Eurem Zürcher Umfeld eher

unpolitisch. Auch das Programm des

Lehrhauses könnte ich mir politischer
vorsteilen.
HE: Das stimmt. Politisch ist das Lehrhaus

aber insofern, als wir ein Stück
Kirchengeschichte schreiben. Wenn wir der
Frage des Antijudaismus im Neuen
Testament nachgehen, dann geschieht das

natürlich mit einer politischen Option.
Oder wenn ich Eusebius analysiere, dann
ist das auch eine politische Scheidung
der Geister, um zu sehen, welche Fragen
nun plötzlich wichtig geworden sind.

WS: Eusebius war der Hoftheologe Kaiser

Konstantins.
HE: Das Beispiel zeigt, wie die Christologie

und die Lehre von der Dreifaltigkeit
sich herausgebildet haben. Es geht uns

310



auch um die Verabschiedung falscher
Dogmen, die auf unsere Probleme keine
Antwort mehr sind. Uns interessieren
nicht die ökumenischen Streitereien um
Abendmahlsgemeinschaft usw. Die Frage

ist, ob sich der liebe Gott an
kirchenrechtliche Muster bindet oder ob nicht
das Tun der Menschen die entscheidende

Grösse ist. Gott ist dort, wo Recht
und Gerechtigkeit verwirklicht wird. Er
unterzieht sich keinem Sakramenten-
Verwaltungsapparat.

Religiöser Widerstand gegen den
Neoliberalismus in Israel
WS: Zur Zeit von Ragaz war die jüdische

Seite in der Religiös-sozialen Bewegung

vertreten durch Namen wie Martin
Buber oder Margarete Susman. Später
verstanden sich auch Schalom Ben
Chorin und Herman Levin Goldschmidt
als religiöse Sozialisten. Heute habe ich
zumindest in der Deutschschweiz den

Eindruck, auf der jüdischen Seite seien
die Linken nicht mehr «religiös» oder
die Gläubigen nicht mehr «links».
MB: Das ist für mich eine brennende

Frage. Die linksreligiöse Tradition mit
ihrem sozialistischen Erbe ist in den
Kibbuzim stark gewesen. Sie wollte die
sozialen Ideen der Thora endlich umsetzen,

nachdem ein unabhängiges Israel
entstanden war. Nach dem Sechstagekrieg

1967 gewannen jedoch die
national-religiösen Strömungen die Oberhand
und verdrängen immer mehr diese

linksreligiöse Tradition.
Das scheint sich aber wieder zu

ändern. Ich habe diesen Sommer in Israel
selber festgestellt, dass es unter religiösen

Jugendlichen eine Bewegung gibt, die

versucht, die sozialen Fragen neu zu
thematisieren. Herausgefordert durch die
sozialen Gegensätze und durch die
neoliberale Politik von Finanzminister
Netanjahu, beginnt sich dieser religiöse
Widerstand zu formieren. Es kommen
auch Zeitschriften in Umlauf, die sich

für eine gerechte Verteilung der Güter in
der Wirtschaft einsetzen.

WS: Ich habe nach der Hnksreligiösen
jüdischen Tradition in der Deutschschweiz

gefragt, und Du hast mit der
Situation in Israel geantwortet.
MB: Es gibt eine Konstante in der
jüdischen Geschichte, nach der die Juden in
der Diaspora immer versucht haben, sich

am Establishment zu orientieren. Man
müsste sich als Minderheit mit der
herrschenden Macht arrangieren, um
durchzukommen. Diese Beschränkung auf die

eigene Existenz hat die gesamtreligiöse
Perspektive behindert. Die prophetischen

Ideale der Thora sind zwar nicht
in Vergessenheit geraten, aber sie sind in
den Hintergrund getreten. Die
gesellschaftspolitischen Themen interessieren
die religiösen Kreise nur, sofern diese

sich davon existenziell betroffen fühlen.
Es ist schon so, wie Du sagst: Manchmal
kämpfen diejenigen, die nicht glauben,
mehr um das Reich Gottes als die From-

WS: Michel Bollag hat neulich die
talmudische Aussage zitiert: «Jeder, der den

Götzendienst negiert, wird Jude
genannt» (lamed 1/04). Heute sind es die
Götzen des Geldes, des Konsums, des

absolut gesetzten Marktes, die uns
bedrohen, ja die Ärmsten der Armen
vernichten. Wie wär's, wenn das Lehrhaus
sich als prophetische Stimme in aktuelle
politische Fragen - vom
Steuerhinterziehungsgeheimnis bis zur
Fremdenfeindlichkeit - einmischen würde?
HE: Wir bemühen uns, ein bisschen
relevanter zu werden. Das Lehrhaus soll für
etwas stehen, eine Option haben. Die
Frage ist einfach, wie viel wir leisten
können.

WS: Aber ich höre nicht: wie viel wir uns
leisten können?
HE: Ich hoffe, die Kraft zu haben, für
unsere Option geradezustehen. Natürlich

sind wir von Spenden abhängig. Aber
bis jetzt hatten wir die allergrösste Freiheit

bei der Gestaltung unserer Programme.

311



MB: Wir nehmen Stellung. Wir haben
im Namen des Lehrhauses zum Beispiel
die Genfer Initiative zur Lösung des

Konfliktes zwischen Israel und Palästina
unterschrieben. Unsere politische Option
wird vor allem von ihren Gegnern in
evangelikalen und orthodoxen Kreisen
sehr aufmerksam wahrgenommen.

Dialog setzt Integration voraus
WS: Fremdenfeindlichkeit überlappt und

potenziert sich heute mit Islamfeindlichkeit.

Das Lehrhaus verstehtsich
demgegenüber als Ort der Begegnung für alle
drei abrahamitischen Religionen. Inwiefern

ist es gelungen, den Dialogzwischen
Judentum und Christentum um einen

Trialog mit dem Islam zu erweitern?
MB: Wir stehen damit noch ganz am
Anfang. Wir haben bereits Kurse zum
Islam angeboten...

WS:... aber von Islamkennern, die selber

nicht zum Islam gehören.
MB: Wir pflegen seit fünf Jahren intensive

Kontakte zur Vereinigung Islamischer

Organisationen Zürich (vioz). Das
ist eine zarte Pflanze, die erst noch wachsen

muss. Kürzlich habe ich in der
Kommission siG-SEK gehört, dass die Muslime

erst noch lernen müssten, was Dialog

sei. Nur wenn sie dabeisitzen, ist das

noch kein Dialog. Sie müssen zuerst
anerkennen, dass man sie anerkennt. Es ist
die Verantwortung der Mehrheit, ihnen

zu zeigen, dass wir sie akzeptieren. Je

mehr die Muslime integriert sind, umso
mehr werden sie aufbrechen und sich
selbst kritische Fragen stellen.
HE: Die Frage kann nicht heissen, ob wir
den Dialog wollen oder nicht. Würden
wir ihn verweigern, wäre die Frage, zu
welchem Preis. Auch auf der anderen
Seite gibt es Leute, die mit uns sprechen
wollen. Noch wissen wir nicht, was dabei
herauskommt. Das Wagnis lohnt sich auf
jeden Fall. Wenn der oder die andere

gleichwertige Gesprächspartner/innen
sind, dann wird sich etwas verändern.
Man kann nur Franz Hinkelammert zi¬

tieren: Wenn wir aus der «Fülle» kommen

und sie weitergeben, dann müssen
wir überhaupt keine Angst haben, dass

etwas schief geht.

WS: Ein Beispiel des Dialogs und der
Zusammenarbeit war das gemeinsame
Einstehen für die Anerkennung aller
wichtigen Religionsgemeinschaften im
Kanton Zürich, die im letzten November

an der Urne gescheitert ist. Die
Ausgrenzung kam von jenen, die den
Islam neuerdings als politisches
Killerargument missbrauchen.
MB: Das war schon eine unsägliche
Diskussion. Auch jüdische Gremien müssten

gegenüber diesen islamfeindlichen
Kräften aktiv werden und auch
Geldmittel auftreiben. Wir werden auch jetzt
bei der Vorlage um die erleichterte
Einbürgerung jeden Tag mit solchen Inseraten

bombardiert. Und unsere Seite hat
nicht die Mittel, dem entgegenzutreten.
Man ist sich des Ernstes der Lage noch
viel zu wenig bewusst.

WS: Wie bringt man diese Dämonen zum
Schweigen?
MB: Ja, wie bringt man diese Dämonen

zum Schweigen?

Ein neuer Verein: «Lehrhaus CH».
WS: Das Zürcher Lehrhaus verbindet
sein Jubiläum mit einer Standortbestimmung.

Sie mündet in die Gründung
eines «Vereins Lehrhaus CH» für die

«Förderung und Pflege des Dialogs
zwischen Juden, Christen und Muslimen».
HE: Inhaltlich möchten wir mit unseren
Partnerorganisationen eine weitere Form
der Auseinandersetzung und
Zusammenarbeit finden. Christentum, Judentum

und Islam sehen sich ja immer wieder

neu - auch in Beziehung zueinander.
Deshalb müssen sie miteinander
sprechen. Zum andern möchten wir die

Kapitalbasis erweitern. Es wird ein starkes

Zeichen sein, wenn Muslime, Juden
und Christen sich im Lehrhaus die
Türklinke in die Hand geben.

312



WS: Das Lehrhaus möchte seinen
Besucher/innen helfen, Vorurteile zu
überwinden und Grenzen zu sprengen. Der
Ernstfall für die abrahamitischen
Religionen ist der eskalierende Konflikt
zwischen Israel und Palästina. Eurem
Programmangebot habe ich «Lernwochen
in Israel», aber auch einen Kurs zur
«politischen Instrumentalisierung der Land-
verheissung» entnommen. Gelingt es

Euch, die Grenzen unter den Teilnehmenden

zu sprengen? Oder kommen eh

nur Personen, bei denen das gar nicht
mehr nötig ist?
HE: Auch diese Personen werden
glücklicherweise bestärkt. Sie nehmen die

Erfahrung mit nach Hause, dass es

Alternativen zur Gewalt gibt, dass andere

Lösungen möglich sind. Von daher
haben diese Kurse ihren Sinn.
MB: Wir haben schon einige Male
festgestellt, dass auch Leute mit anderer
Einstellung bereit sind, uns zuzuhören.
HE: Dann gibt es die Sprachkurse, die

politisch «atypisch» sein mögen, aber
die durchaus die Möglichkeit bieten,
auch politische Fragen zur Sprache zu
bringen.

WS: In einem Briefan potentielle
Spender/innen zitiert Ihr das Bonmot von
Dieter Hildebrandt: «Bildung kommt
von Bildschirm und nicht von Buch,
sonst hiesse es ja Buchung.» Im
Zentrum Eurer Arbeit steht das Buch,
stehen die Thora und das Zweite Testament.

Aber offenbar fällt es Euch nicht
immer leicht, auf dem Markt der
«Buchungen» zu bestehen.
HE: (Lacht.) Dass wir bis jetzt über die
Runden gekommen sind, verdanken wir
einer viel zu früh verstorbenen Person,
die ihr ganzes Erbe uns vermacht hat.
Hinzu kommen Spenderinnen und Spender,

die uns mit zum Teil grossen Beiträgen

immer wieder unter die Arme greifen.

Aber wegen der Lohnkosten sind
wir als Mannschaft zu teuer. Alle meinen

zwar, dass unsere Arbeit wichtig ist,
aber wenn's ums Geld geht, sieht das

plötzlich völlig anders aus. Die
Geldsorgen behindern auch unsere inhaltliche

Arbeit. Wir möchten da gern etwas
mehr Sicherheit. Nur, wer hat diese
Sicherheit heute?

WS: Wie steht es um die Unterstützung
von Seiten der Religionsgemeinschaften?
MB: Sie sprechen zwar alle von Dialog,
aber wenn dieser dann in ein konkretes
Projekt einmündet, sind die Beiträge
bescheiden. Andere Bildungshäuser
haben zwar auch ihre Angebote über andere

Religionen. Aber das Miteinander
schon bei der Trägerschaft, das wäre
unser spezifischer Standortvorteil.

WS: Was erhofft Ihr Euch von den nächsten

zehn Jahren für das Lehrhaus?
MB: Dass es uns gelingt, vermehrt
wahrgenommen und ein thematisches

Kompetenzzentrum zu werden. Leben und
überleben kann nur, wer präsent ist. Die
religiöse Frage ist
da, die Sinnfrage
beschäftigt die
Menschen,
vielleicht gelingt es,
eine religiös weniger

sozialisierte,
dafür aber auch
religiös weniger
befangene Generation

anzusprechen.
HE: Ich hoffe, dass wir ein Stück weit
dem entsprechen, was Ragaz «das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit für die
Erde» genannt hat. Das Reich Gottes ist
weder eine jüdische noch eine christliche

Erfindung, sondern uns allen gemeinsam.

Wir müssen auf dieser Grundlage
auch miteinander streiten können. Das
haben die Juden den Christen voraus:
Auch wenn's noch so klar ist, es gibt
dazu immer zwei Meinungen. Und wenn
als dritte Stimme auch der Islam
mitmacht, dann wird etwas in Bewegung
kommen. •

1
m

MyS

Michel Bollag und
Hanspeter Ernst beim
NW-Gespräch im
Zürcher Lehrhaus
(Bilder: W. Spieler).

313


	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Michel Bollag und Hanspeter Ernst : das Reich Gottes ist uns allen gemeinsam

