Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 98 (2004)

Heft: 10

Artikel: NW-Gesprach von Willy Spieler mit Michel Bollag und Hanspeter Ernst :
das Reich Gottes ist uns allen gemeinsam

Autor: Spieler, Willy / Bollag, Michel / Ernst, Hanspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der «Judenmission» zum Horen
auf das Judentum

Willy Spieler: Das Ziircher Lebrbaus
feiert in diesem Oktober 2004 seine ers-
ten 10 Jahre. Es ist das junge Kind einer
alten Institution, der «Stiftung fiir Kir-
che und Judentum», die mit 175 Jabren
ein weiteres Jubildum begehen kann. Sie
hiess urspriinglich «Verein der Freunde
Israels», spiter und bis 1973 «Schwei-
zerische Evangelische Judenmission».
Was hat diese Stiftung dazu gebracht,
das Lebrbaus zu griinden?

Hanspeter Ernst: Die «Freunde Israels»
haben das Judentum in einer Zeit posi-
tiv zur Kenntnis genommen, als es von
den Kirchen entweder nicht beachtet
oder als massa damnata (verdammte
Masse) verurteilt wurde. Sie haben auch
zur Kenntnis genommen, dass es Jidin-
nen und Juden gibt, denen es schlecht
geht. Anliegen der «Freunde Israels» war,
den Juden «dem Fleische nach» zu hel-
fen.

WS: Sie also materiell zu unterstiitzen?
HE: Das Fragwiirdige war natiirlich, dass
man hoffte, die Judinnen und Juden mit
solcher Hilfe zum Messias Jesus bekeb-
ren zu konnen. Noch 1942/43 hatte die
Appenzeller Zeitung demgegeniiber die
Frage gestellt, ob Judinnen und Juden
tiberhaupt konvertieren konnten, ob sie
nicht so «andersartig» seien, dass eine
Konversion verlorene Miihe sei. Im
Zweiten Weltkrieg wollten die «Freun-
de Israels» anfinglich nur den Juden-
christen helfen. Diese wurden jedoch
genauso verfolgt wie die Juden, zu de-
nen sie ja per Dekret wieder gemacht
wurden. Darauf hat man sich entschie-
den, allen Jidinnen und Juden zu hel-
fen...

WS: ... ob getauft oder nicht...

HE: Ja.Im beriihmten «Weihnachtsbrief»
des Schweizerischen Evangelischen
Hilfswerkes fiir die Bekennende Kirche
in Deutschland (zu dem auch die Freun-
de Israels gehorten) von 1942 wurde die

NW-Gesprach von Willy Spieler mit Michel Bollag
und Hanspeter Ernst

Das Reich Gottes ist uns
allen gemeinsam

Das Ziircher Lebrbaus feiert demnichst sein 10-jahriges
Besteben. Der Redaktor hat das Jubildum zum Anlass ge-
nommen, mit den beiden Leitern des Lebrbauses, Michel
Bollag und Hanspeter Ernst, das folgende Gesprich zu
fiihren. Er hat sie nach den Grundlagen ibres jiidisch-christ-
lichen Dialogs befragt, auch nach dessen beabsichtigter Er-
weiterung um einen Trialog mit dem Islam. Ferner wollten
wir wissen, inwiefern die religios-soziale Tradition inner-
halb des Judentum — von Martin Buber iiber Margarete
Susman bis Herman Levin Goldschmidt — im Lebrbaus ein
Heimatrecht gefunden hat. Wie politisch darf es, muss es
sein oder werden? Vor Ubernabme der Leitung des Lebr-
hauses war Michel Bollag Rabbinatsassistent und Rektor
der Religionsschule der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich,
Hanspeter Ernst Forschungsbeauftragter am Institut fiir
jiidisch-christliche Forschung in Luzern. Das Gesprdch hat
am 20. September im Ziircher Lebrhaus stattgefunden. Red.

307



Michel Bollag:
«Manchmal kimp-
fen diejenigen, die
nicht glauben, mehr
um das Reich Gottes
als die Frommen».

Schuld der Kirchen an der Judenverfol-
gung unter dem Nationalsozialismus
teilweise anerkannt und bekannt. Der
Brief folgte der Kritik der Bekennenden
Kirche und war von Oskar Farner zu-
sammen mit dem Fliichtlingspfarrer Paul
Vogtverfasst worden. Esgab darin zwar
noch den zweideutigen Passus, wonach
die Juden Jesus nicht als Messias aner-
kennen wiirden. Aber der Brief war den-
noch ein wichtiger
Schritt nach vorn,
den lange nicht
alle nachvollzie-
hen konnten. So
wurde der Brief
sowohl vom Ziir-
cher Kirchenrat als
auch vom Schwei-
zerischen Evange-
lischen Kirchen-
bund aus unter-
schiedlichen Griin-
den abgelehnt, ei-
ner davon war,
dassesnicht Sache
der Kirche sei, sich
bei den Juden und
Judinnen zu ent-
schuldigen.

Nach dem Krieg kam es zur Namens-
anderung des Vereins auf Antrag von
Pfarrer Robert Brunner, der dabei nicht
an eine aggressive Mission dachte und
spdter prazisierte, dass «Judenmission»
zunédchst und vor allem die Mission an
der eigenen Kirche sein miisse. In den
7oer Jahren unter Kurt Hruby, einem
Juden von Geburt und spiteren katho-
lischen Priester, hat sich das Verhiltnis
sehr entspannt. Sein Nachfolger Pfarrer
Martin Cunz meinte, es tue jetzt Not,
dass wir auf das Judentum héren soll-
ten. So reifte die [dee vom Lehrhaus lang-
sam heran. Hier sollte nicht iiber das
Judentum berichtet, sondern vom Juden-
tum selbst gelernt werden. Das Bild, das
Martin Cunz geleitet hat, war Jesus im
Tempel, sein Umgang mit den Schriftge-
lehrten.

Bereichernder Austausch mit anderen
Religionsgemeinschaften

WS: Michel Bollag, Du vertrittst die jii-
dische Seite im Lebrbaus. Kannst Du
etwas zu Deiner Biographie sagen und
wie Du dazu gekommen bist, zusammen
mit einem christlichen Theologen,
zunichst mit dem eben erwdihnten
Martin Cungz, der vor einem Jahr gestor-
ben ist, das Lebrbaus zu leiten?
Michel Bollag: Ich bin in der Deutsch-
schweiz geboren und in der welschen
Schweiz aufgewachsen, Jude und Biir-
ger von Lengnau. Ich fithre schon lange
den Dialog mit verschiedenen Identitits-
bestandteilen in mir selbst. Der Vater ist
Deutschschweizer, die Mutter deutsche
Jiidin, die aber bis heute nur franzosisch
mit mir spricht. Wir haben die jidische
Tradition sehr intensiv gelebt, wenn auch
nicht in einem orthodoxen Sinne. Ich
wollte dann in der Pubertit mehr tiber
diese Tradition wissen, bin nach Israel
gegangen und habe da einen orthodo-
xen,auch national-religitsen Lebensweg
fir mich gewahlt.

Als ich spiter in die Schweiz zuriick-
gekehrt bin, haben sich die anderen
Identitatsbestandteile wieder zuriickge-
meldet. Ich studierte Padagogik, Psycho-
logie und Philosophie an der Uni Zii-
rich. Durch meine Arbeit im Religions-
unterricht der Israelitischen Cultusge-
meinde, als Sigi Feigel ihr Prasident war,
rutschte ich in die Offentlichkeitsarbeit
der Gemeinde hinein, lernte Martin Cunz
kennen und habe begonnen, mit ihm
intensiv dialogisch zu arbeiten. Das Re-
flektieren Gber religiose Fragen zusam-
men mit religiésen Menschen aus ande-
ren Religionsgemeinschaften wurde fiir
mich eine grosse Bereicherung.

WS: Wir fiibren dieses Gesprich im Lebr-
haus, einem schénen Gebdude mit Blick
auf Ziirich. Wie seid Ihr zu diesem Haus
gekommen?

MB: Das Haus ist eine Schenkung. Die
Familie, die hier wohnte, war mit der
Familie von Pfarrer Paul Vogt befreun-

308



det. Die Eigentiimerin hat sich iiberzeu-
gen lassen, dass so das Haus einem sinn-
vollen Verwendungszweck zugefiihrt
wiirde, wenn sie altershalber nicht mehr
hier wohnen konnte. Sie hat es dann der
Stiftung geschenkt. Die Stiftung hat mit
ithrem eigenen Vermogen die Renovati-
on und den Anbau eines Pavillons fiir
unsere Kurse finanziert.

«liidischer werden»

WS: Hanspeter Ernst, Du bist katholi-
scher Theologe und arbeitest in diesem
von der reformierten Landeskirche mit-
getragenen Projekt. Kiirzlich hast Du in
Anlebnung an Dorothee Sille geschrie-
ben: «Vielleicht miissten Christinnen
und Christen jiidischer werden» (lamed
1/04). Dein Werdegang verstebt sich ja
wohl auch nicht von selbst?

HE: Ich staune ja selbst dariiber (lacht).
Ich habe einmal Theologie studiert mit
der Absicht, in den kirchlichen Dienst
einzutreten und Priester zu werden. Das
hat der liebe Gott gliicklicherweise ver-
hindert, indem er mir immer wieder
anderes zutun gab. Nachdem ein Freund
von mir todlich verungliickt war, habe
ich seine Stelle in der Missionsgesell-
schaft in Immensee iibernommen. Ich
wurde dabei dlter und stellte mir immer
mehr Fragen iiber die katholische Kir-
che, ihr Amterverstindnis usw. Dann
suchte Clemens Thoma, Professor fiir
Judaistik an der Theologischen Fakul-
tit Luzern, einen Assistenten. Ich selbst
hatte schon wihrend des Studiums ein
Jahr in Jerusalem verbracht. Mein Stu-
dienjahr in der Mission Abbey, einer
Benediktinerabtei, wurde auch von der
Luzerner Fakultit anerkannt. Ich bin
dann noch linger geblieben, um die he-
briische Sprache besser zu erlernen. Bei
Thoma habe ich schliesslich eine Disser-
tation geschrieben. So bin ich immer
mehr ein Grenzginger geworden.

Ja, Dorothee Sélle hat mir nach ei-
nem Gottesdienst im Grossmiinster ge-
sagt, sie werde immer judischer. Das
Christentum sei so sehr auf Jesus Chris-

tus zentriert, dass alles andere, auch die
ganze Schopfungstheologie, unwichtig
erscheine. Entgegen dieser christo-
zentrischen Engfithrung bedeute «jiidi-
scher werden», die ganze messianische
Komponente des Christentums neu zu
tiberdenken.

WS: Was ist das Lebrhaus heute? Ein
Treffpunkt fiir den interreligiosen Dia-
log, um Vorurteile zu iiberwinden und
Grenzen zu sprengen, heisst es in Eurem
Selbstportrit. Wo aber liegen die religi-
Osen, die theologischen Wurzeln Eurer
interreligiosen Arbeit?

MB: Im Sinne von Emmanuel Levinas ist
fiir mich die Wurzel dieser Arbeit die
Anerkennung des
andern, so wie er
ist. Die Thora ist
auch eine Lehre
dieses Respekts. Es
gibt zwar eine per-
manente Auseinan-
dersetzung  zwi-
schen den univer-
salistischen und
den partikularisti-
schen Aspekten der
Thora...

WS: Was meinen
diese beiden As-
pekte oder Pole?
MB: Die Thora
beginnt mit der
Schopfungsge-
schichte, mit einem Adam. Sie beginnt
nicht mit dem Epos des eigenen Volkes,
das ist einmalig. Die partikulare Ge-
schichte des eigenen Volkes beginnt erst
mit Abraham im 12. Kapitel der Bibel.
Die Bewahrung der Eigenstindigkeit ist
nicht Selbstzweck jidischer Existenz.
Dieser erfillt sich vielmehr in der
Heiligung des gottlichen Namens durch
«Recht tun, Giite lieben und besonnen
gehen mit Deinem Gott» (Micha 6,8).
Diese Forderung richtet sich auch an
jeden Menschen und deshalb miissen wir

309

Hanspeter Ernst:
«Wo sonst gibt es
einen Gott, der den
Schrei eines unter-
driickten Volkes
borté».



in einem globalen Kontext fur diese
Forderung einstehen. Durch unsere
schwierige Geschichte als Minderheit
haben wir dieses Universalistische jedoch
immer mehr verlernt. Der Kampf um das
Gleichgewicht der beiden Komponenten
— die partikularistische und die univer-
salistische — darf jedoch nicht aufhoren.
Einerseits geht es darum, sich selbst zu
sein, anderseits darum, die Botschaft
weiterzugeben. Gerade in einer Zeit der
Kommunikation wire es fatal, wenn das
Judentum seine Lehre, die ja letzten
Endes eine gesellschaftspolitische Rele-
vanz hat, nicht in die interreligiose Dis-
kussion einbringen wiirde.

HE: Ich gehe davon aus, dass Jesus ein
Jude war und seinen jidischen Glauben
gelebt hat. Ich glaube auch, dass Jesus
irgendwann einmal wieder ins judische
Volk zuriickgeholt wird. Wie es schon
das Lukas-Evangelium mit Jesu Auftritt
in der Synagoge zeigt. Das Judentum
heute ist eine Verwirklichung des Juden-
tums wie das Christentum eine Verwirk-
lichung des Judentums ist, das vor dem
Judentum liegt. Es geht darum, sich im
Spiegel des andern anzuschauen. Ganz
entscheidend ist fiir mich sodann der
gemeinsame jidisch-christliche Glaube
an den Gott, der das Schreien seines
unterdriickten Volkes hort. Wo sonst in
der Antike gibt es einen Gott, der den
Schrei eines Volkes hort?

Messianismus in kleinen Schritten

WS: Dieser Exodusgott prigt ja auch die
Theologie der Befreiung. Ein Befreiungs-
theologe avant la lettre war Leonbard
Ragaz, der gegen Ende seines Lebens
ebenfalls meinte, er denke immer jiidi-
scher. Als erster christlicher Theologe
hat er die Judenmission abgelebnt, und
das schon 1921 in seinem Vortrag «Ju-
dentum und Christentum». Hier erkennt
er im Glauben an das verheissene Reich
Gottes das gemeinsame Erbe der beiden
Religionen. «Die Seele des Judentums»,
sagt Ragaz, «ist der Messianismus, das
heisst, die Hoffnung auf die Gottes-

herrschaft auf Erden, welche Gerechtig-
keit, Frieden und Giite bringt und die
Erlosung aller Kreatur schafft». Ich
meine, bier liege auch eine gemeinsame
Grundlage fiir ein fiidisch-christliches
Lebrhaus.

MB: Das kann ich so fiir mich gelten
lassen. Die Problematik des Wortes
«Messianismus» ist heute eine andere,
da der Begriff mit Fundamentalismus
negativ konnotiert wird. Ich versuche,
den Messianismus in kleinen Schritten
zu realisieren, aber er darf nicht zur
Utopie werden, die sich von den konkre-
ten Realitdten entfernt. Das war immer
in der judischen Geschichte auch eine
Gefahr, die aus einer pessimistisch beur-
teilten Situation der Hoffnungslosigkeit
sich ergab.

WS: Ragaz hatte den christlichen Kir-
chen seiner Zeil vorgeworfen, dass sie
zwar den Messias verkiindigten, nicht
aber auch den Messianismus: das «Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit fiir die
Erde». Inzwischen haben die Grund-
werte von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewabrung der Schépfung in die Erkla-
rungen der christlichen Kirchen Eingang
gefunden. Trotzdem verbalten sich die
Kirchen in Eurem Ziircher Umfeld eber
unpolitisch. Auch das Programm des
Lebrhauses kinnte ich mir politischer
vorstellen.

HE: Das stimmt. Politisch ist das Lehr-
haus aber insofern, als wir ein Stiick Kir-
chengeschichte schreiben, Wenn wir der
Frage des Antijudaismus im Neuen Tes-
tament nachgehen, dann geschieht das
natiirlich mit einer politischen Option.
Oder wenn ich Eusebius analysiere, dann
ist das auch eine politische Scheidung
der Geister, um zu sehen, welche Fragen
nun plétzlich wichtig geworden sind.

WS: Eusebius war der Hoftheologe Kai-
ser Konstantins.

HE: Das Beispiel zeigt, wie die Christolo-
gie und die Lehre von der Dreifaltigkeit
sich herausgebildet haben. Es geht uns

310



auch um die Verabschiedung falscher
Dogmen, die auf unsere Probleme keine
Antwort mehr sind. Uns interessieren
nicht die ckumenischen Streitereien um
Abendmahlsgemeinschaft usw. Die Fra-
ge ist, ob sich der liebe Gott an kirchen-
rechtliche Muster bindet oder ob nicht
das Tun der Menschen die entscheiden-
de Grosse ist. Gott ist dort, wo Recht
und Gerechtigkeit verwirklicht wird. Er
unterzieht sich keinem Sakramenten-
Verwaltungsapparat.

Religioser Widerstand gegen den
Neoliberalismus in Israel

WS: Zur Zeit von Ragaz war die jiidi-
sche Seite in der Religids-sozialen Bewe-
gung vertreten durch Namen wie Martin
Buber oder Margarete Susman. Spdter
verstanden sich auch Schalom Ben
Chorinund Herman Levin Goldschmidt
als religiose Sozialisten. Heute habe ich
zumindest in der Deutschschweiz den
Eindruck, auf der jiidischen Seite seien
die Linken nicht mehr «religios» oder
die Glaubigen nicht mebr «links».

MB: Das ist fiir mich eine brennende
Frage. Die linksreligiose Tradition mit
ihrem sozialistischen Erbe ist in den Kib-
buzim stark gewesen. Sie wollte die so-
zialen Ideen der Thora endlich umset-
zen, nachdem ein unabhingiges Israel
entstanden war. Nach dem Sechstage-
krieg 1967 gewannen jedoch die natio-
nal-religiosen Stromungen die Oberhand
und verdriangen immer mehr diese links-
religiose Tradition.

Das scheint sich aber wieder zu in-
dern. Ich habe diesen Sommer in Israel
selber festgestellt, dass es unter religi-
sen Jugendlichen eine Bewegung gibt, die
versucht, die sozialen Fragen neu zu the-
matisieren. Herausgefordert durch die
sozialen Gegensitze und durch die neo-
liberale Politik von Finanzminister Ne-
tanjabu, beginnt sich dieser religiose
Widerstand zu formieren. Es kommen
auch Zeitschriften in Umlauf, die sich
fiir eine gerechte Verteilung der Giiter in
der Wirtschaft einsetzen.

WS: Ich habe nach der linksreligiosen
jiidischen Tradition in der Deutsch-
schweiz gefragt, und Du hast mit der
Situation in Israel geantwortet.

MB: Es gibt eine Konstante in der jidi-
schen Geschichte, nach der die Juden in
der Diaspora immer versucht haben, sich
am Establishment zu orientieren. Man
musste sich als Minderheit mit der herr-
schenden Macht arrangieren, um durch-
zukommen. Diese Beschrankung auf die
eigene Existenz hat die gesamtreligitse
Perspektive behindert. Die propheti-
schen Ideale der Thora sind zwar nicht
in Vergessenheit geraten, aber sie sind in
den Hintergrund getreten. Die gesell-
schaftspolitischen Themen interessieren
die religiosen Kreise nur, sofern diese
sich davon existenziell betroffen fiihlen.
Es ist schon so, wie Du sagst: Manchmal
kiampfen diejenigen, die nicht glauben,
mehr um das Reich Gottes als die From-
men.

WS: Michel Bollag hat neulich die tal-
mudische Aussage zitiert: «Jeder, der den
Gotzendienst negiert, wird Jude ge-
nannt» (lamed 1/04). Heute sind es die
Gotzen des Geldes, des Konsums, des
absolut gesetzten Marktes, die uns be-
droben, ja die Armsten der Armen ver-
nichten. Wie wir’s, wenn das Lehrbaus
sich als prophetische Stimme in aktuelle
politische Fragen — vom Steuerhinter-
ziehungsgeheimnis bis zur Fremden-
feindlichkeit — einmischen wiirde?

HE: Wir bemuhen uns, ein bisschen rele-
vanter zu werden. Das Lehrhaus soll fur
etwas stehen, eine Option haben. Die
Frage ist einfach, wie viel wir leisten
konnen.

WS: Aber ich hore nicht: wie viel wir uns
leisten konnen?

HE: Ich hoffe, die Kraft zu haben, fiir
unsere Option geradezustehen. Natiir-
lich sind wir von Spenden abhingig. Aber
bis jetzt hatten wir die allergrosste Frei-
heit bei der Gestaltung unserer Program-
me.

3M1



MB: Wir nehmen Stellung. Wir haben
im Namen des Lehrhauses zum Beispiel
die Genfer Initiative zur Losung des Kon-
fliktes zwischen Israel und Palistina un-
terschrieben. Unsere politische Option
wird vor allem von ihren Gegnern in
evangelikalen und orthodoxen Kreisen
sehr aufmerksam wahrgenommen.

Dialog setzt Integration voraus

WS: Fremdenfeindlichkeit iiberlappt und
potenziert sich heute mit Islamfeind-
lichkeit. Das Lebrbaus versteht sich dem-
gegeniiber als Ort der Begegnung fiir alle
drei abrabamitischen Religionen. Inwie-
fern ist es gelungen, den Dialog zwischen
Judentum und Christentum um einen
Trialog mit dem Islam zu erweitern?
MB: Wir stehen damit noch ganz am An-
fang. Wir haben bereits Kurse zum Is-
lam angeboten...

WS: ... aber von Islamkennern, die sel-
ber nicht zum Islam gebiren.

MB: Wir pflegen seit finf Jahren inten-
sive Kontakte zur Vereinigung Islami-
scher Organisationen Ziirich (vioz). Das
isteine zarte Pflanze, die erst noch wach-
sen muss. Kiirzlich habe ich in der Kom-
mission SIG-SEK gehort, dass die Musli-
me erst noch lernen miissten, was Dia-
log sei. Nur wenn sie dabeisitzen, ist das
noch kein Dialog. Sie miissen zuerst an-
erkennen, dass man sie anerkennt. Es ist
die Verantwortung der Mehrheit, ihnen
zu zeigen, dass wir sie akzeptieren. Je
mehr die Muslime integriert sind, umso
mehr werden sie aufbrechen und sich
selbst kritische Fragen stellen.

HE: Die Frage kann nicht heissen, ob wir
den Dialog wollen oder nicht. Wiirden
wir ihn verweigern, wire die Frage, zu
welchem Preis. Auch auf der anderen
Seite gibt es Leute, die mit uns sprechen
wollen. Noch wissen wir nicht, was dabei
herauskommt. Das Wagnis lohnt sich auf
jeden Fall. Wenn der oder die andere
gleichwertige Gespriachspartner/innen
sind, dann wird sich etwas verdndern.
Man kann nur Franz Hinkelammert zi-

tieren: Wenn wir aus der «Fiille» kom-
men und sie weitergeben, dann miissen
wir iiberhaupt keine Angst haben, dass
etwas schief geht.

WS: Ein Beispiel des Dialogs und der
Zusammenarbeit war das gemeinsame
Einstehen fiir die Anerkennung aller
wichtigen Religionsgemeinschaften im
Kanton Ziirich, die im letzten Novem-
ber an der Urne gescheitert ist. Die
Ausgrenzung kam von jenen, die den
Islam neuerdings als politisches Killer-
argument missbrauchen.

MB: Das war schon eine unsigliche Dis-
kussion. Auch jiidische Gremien miiss-
ten gegeniiber diesen islamfeindlichen
Kriften aktiv werden und auch Geld-
mittel auftreiben. Wir werden auch jetzt
bei der Vorlage um die erleichterte Ein-
biirgerung jeden Tag mitsolchen Insera-
ten bombardiert. Und unsere Seite hat
nicht die Mittel, dem entgegenzutreten.
Man ist sich des Ernstes der Lage noch
viel zu wenig bewusst.

WS: Wie bringt man diese Diamonen zum
Schweigen?

MB: Ja, wie bringt man diese Dimonen
zum Schweigen?

Ein neuer Verein: «Lehrhaus CH».

WS: Das Ziircher Lehrhaus verbindet
sein Jubildum mit einer Standortbe-
stimmung. Sie miindet in die Griindung
eines «Vereins Lehrbaus CH» fiir die
«Forderung und Pflege des Dialogs zwi-
schen Juden, Christen und Muslimen».
HE: Inhaltlich méchten wir mit unseren
Partnerorganisationen eine weitere Form
der Auseinandersetzung und Zusam-
menarbeit finden. Christentum, Juden-
tum und Islam sehen sich ja immer wieder
neu — auch in Beziehung zueinander.
Deshalb miissen sie miteinander spre-
chen. Zum andern moéchten wir die
Kapitalbasis erweitern. Es wird ein star-
kes Zeichen sein, wenn Muslime, Juden
und Christen sich im Lehrhaus die Tir-
klinke in die Hand geben.

312



WS: Das Lehrbaus mochie seinen Besu-
cherlinnen helfen, Vorurteile zu iiber-
winden und Grenzen zu sprengen. Der
Ernstfall fiir die abrabamitischen Reli-
gionenist der eskalierende Konflikt zwi-
schen Israel und Paldstina. Eurem Pro-
grammangebot habe ich «Lernwochen
in Israel», aber auch einen Kurs zur «po-
litischen Instrumentalisierung der Land-
verheissung» entnommen. Gelingt es
Euch, die Grenzen unter den Teilneh-
menden zu sprengend Oder kommen eh
nur Personen, bei denen das gar nicht
mehr notig ist?

HE: Auch diese Personen werden gliick-
licherweise bestirkt, Sie nehmen die
Erfahrung mit nach Hause, dass es Al-
ternativen zur Gewalt gibt, dass andere
Loésungen moglich sind. Von daher ha-
ben diese Kurse ihren Sinn.

MB: Wir haben schon einige Male fest-
gestellt, dass auch Leute mit anderer
Einstellung bereit sind, uns zuzuhoren.
HE: Dann gibt es die Sprachkurse, die
politisch «atypisch» sein mogen, aber
die durchaus die Méglichkeit bieten,
auch politische Fragen zur Sprache zu
bringen.

WS: In einem Brief an potentielle Spen-
derfinnen zitiert Ihr das Bonmot von
Dieter Hildebrandt: «Bildung kommt
von Bildschirm und nicht von Buch,
sonst hiesse es ja Buchung.» Im Zen-
trum Eurer Arbeit steht das Buch, ste-
hen die Thora und das Zweite Testa-
ment. Aber offenbar fallt es Euch nicht
immer leicht, auf dem Markt der «Bu-
chungen» zu bestehen.

HE: (Lacht.) Dass wir bis jetzt uber die
Runden gekommen sind, verdanken wir
einer viel zu frith verstorbenen Person,
die ihr ganzes Erbe uns vermacht hat.
Hinzu kommen Spenderinnen und Spen-
der, die uns mit zum Teil grossen Beitra-
gen immer wieder unter die Arme grei-
fen. Aber wegen der Lohnkosten sind
wir als Mannschaft zu teuer. Alle mei-
nen zwar, dass unsere Arbeit wichtig ist,
aber wenn’s ums Geld geht, sieht das

plotzlich vollig anders aus. Die Geld-
sorgen behindern auch unsere inhaltli-
che Arbeit. Wir mochten da gern etwas
mehr Sicherheit. Nur, wer hat diese Si-
cherheit heute?

WS: Wie steht es um die Unterstiitzung
von Seiten der Religionsgemeinschaften?
MB: Sie sprechen zwar alle von Dialog,
aber wenn dieser dann in ein konkretes
Projekt einmiindet, sind die Beitrige
bescheiden. Andere Bildungshauser ha-
ben zwar auch ihre Angebote tiber ande-
re Religionen. Aber das Miteinander
schon bei der Trdgerschaft, das wire
unser spezifischer Standortvorteil.

WS: Was erhofft 1hr Euch von den nichs-
ten zehn Jabren fiir das Lebrbausé
MB: Dass es uns gelingt, vermehrt wahr-
genommen und ein thematisches Kom-
petenzzentrum zu werden. Leben und
tiberleben kann nur, wer prasent ist. Die
religitse Frage ist
da, die Sinnfrage
beschaftigt  die
Menschen, viel-
leicht gelingt es,
eine religits weni-
ger sozialisierte,
dafiiraberauchre-
ligios weniger be-
fangene Genera- S

tion anzusprechen.

HE: Ich hoffe, dass wir ein Stiick weit
dem entsprechen, was Ragaz «das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit fir die
Erde» genannt hat. Das Reich Gottes ist
weder eine jidische noch eine christli-
che Erfindung, sondern uns allen gemein-
sam. Wir miissen auf dieser Grundlage
auch miteinander streiten konnen. Das
haben die Juden den Christen voraus:
Auch wenn’s noch so klar ist, es gibt
dazuimmer zwei Meinungen. Und wenn
als dritte Stimme auch der Islam mit-
macht, dann wird etwas in Bewegung
kommen. o

313

<ain,

Michel Bollag und
Hanspeter Ernst beim
NW-Gesprich im
Ziircher Lebrhaus
(Bilder: W. Spieler).



	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Michel Bollag und Hanspeter Ernst : das Reich Gottes ist uns allen gemeinsam

